# เมื่อธรรมครองโลก

คำบรรยายประจำวันเสาร์ ที่สานหืนโค้ง ณ ตวนโมกขพลาราม ไชยา ภาล อาสาพหบูชา ๒๕๑๖

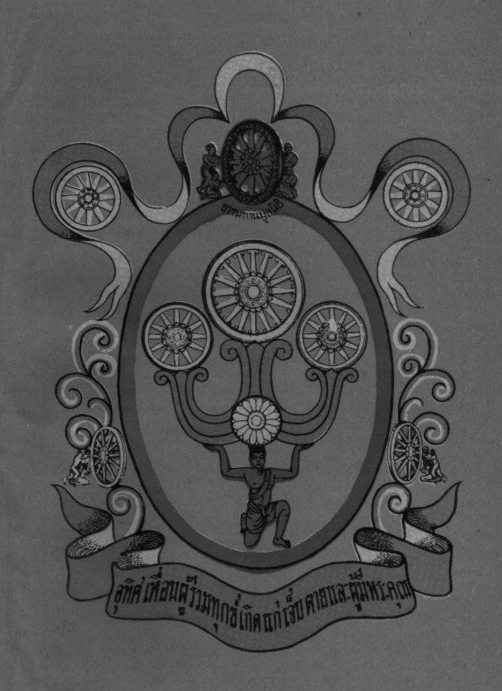
Ves

พุทธทาสภิกขุ



ธรรมทานมูลนิธิ

จักพิมพ์ด้วยทุนของผู้บริจากตั้งไว้ทาง "ธรรมทานมูลนิธิ" เป็นอันดับที่แปดแห่งทุนนี้ เป็นการพิมพ์ครั้งแรก ของหนังสือ ธรรมโฆษณ์ อันดับ ๑๘ ฉ.
บนพื้นแถบสีแลง จำนวน ๑,๕๐๐ ฉบับ พ.ศ. ๒๕๒๓
(ลิขสิทธิ์ไม่สงวนสำหรับการพิมพ์แจกเป็นธรรมทาน, ละวะแฉพาะการพิมพ์จำหน่าย)



#### อห์<u>ให</u>มงถ.

คอ ในคักษณะ เดียวกัน โดยแท้.

म्मानी के प्रत्या मुल्ला करात्रा मुल्ला मुल

โลกุสมัยฟ์ ที่ดับพลรรรม โดยเนิกะโน่งแล้ว กระสม ดอย่ โหตุท่างๆ กัน หัยเกิดการระสาระสเย แล้ว ก็แก้โจเลิกุฤหกรรม กับ-ผลาย่ เหล่งนั้น โมโด้ : ผลกันโม่รู้โร้อย ท้องพบโน่งเลิ และ ๑: -ผลาย ผล. รัฐบาล อ่ายๆในโลกุจที่ ตั้งฟังมา แก้โจบัญญา เก่งประ-เกลในกา โมโล้ และ พุกรัฐบาล, เม้าจะเป็นรัฐบาลที่ ถือกับ ก่ ที่ ก็ขึ้น มีเลกุสา เหมือน กับ การปลี่ย่น นรัก กันฟันมา ลับปริกาะตับ โพนันเอง, ปลรวม และๆ. เขาจะตัดของสนิโปสก อุกม เราโร สู่น คะก็ชิสมัย ที่ทุกการเข้ารักษ์เก็ม การกับหมอก การกลักต่อยมี ประชาชน พร้อประชาญกิโลก พร้อบระกอบอยู่ ต้อยสักธาวม ที่ เป็นอยู่โดยธบรม, พร้อบเพลือ กร โดยธวรม, โหลมกับ จาก ตัวรักข้อและ เป็นเพื่อผลาจักโดเกาสับญาย ต้อยกับ ข้อนมิก พุธิมีประชาชิปโดย นั้นเคย. หมือนั้นแพละ พราผลักกันเป็น รับกล โหลักษณะแน่น พราลับปริสาร ต้อ ๆ ราลหลับๆ เช่นนั้น ก็ จะหม่ดโปลกกโลกเอง.

भारत्र स्वास्त कार्य का

สอง อะโร ? ผริต เพิ่มโปตักปมเขาปี ชนิดใก ปิงนี้มี ทุกค์? มี เลิ้า ร่อมมือกันได้ ในกระไก้ โขเปลุกุดการณ์ เพียง อันเกิดบัละ เลอง อะโร ? ผริต เพิ่มโปตักปมเขาปี ชนิดใก ปิงนี้มี ทุกค์? มี

เมื่อง พูนายายา เพราสุงเดาเนา โดย เล่าสุงคุณ เมื่อง เมื

प्रस्का क्षिण क्षिण मुन्न क्षेत्र क्ष

Musur strugil

Panydomynd, four 66 dgrownad sov

#### คำปรารภ

ธรรมโฆษณ์ฉบับนี้มีชื่อว่า "เมื่อธรรมครองโลก" จักพิมพ์ขึ้นโคยใช้ทุน "ธรรมทานปริวรรตน์" ซึ่ง คุณบุญเรือนและนาวาอากาศเอกวัลลภ นภาพร เป็น ทานบที บริจากเงินกำพิมพ์ทั้งหมดเฉพาะเรื่องนี้ จำนวน ๑,๕๐๐ เล่ม ให้แก่ธรรม-ทานมูลนิธิ เป็นการพิมพ์ครั้งแรก คีพีมพ์ไว้ในพระพุทธศาสนา มุ่งหมายจักให้เป็น หนังสืออุเทศ สำหรับผู้ต้องการศึกษาค้นคว้าหลักธรรม และหลักการปฏิบัติกามแนวแห่ง คำบรรยายนี้.

จำนวนหนังสือที่จัดพิมพ์ขึ้นนี้ คณะธรรมทานจักได้ถวายส่วนหนึ่งให้ท่าน องค์บรรยายแจกแก่สถาบันหรือบุคคลทามความประสงค์ของท่าน ส่วนที่เหลือจำหน่าย ให้แก่ผู้ช่วยเหลือค่าพิมพ์ในราคาเอากุศลเป็นกำไร เพื่อจักได้มีทุนหมุนเวียนไว้จัดพิมพ์ ธรรมโฆษณ์เล่มอื่นๆต่อไป.

คำบรรยายชุด "เมื่อธรรมครองโลก" นี้ บรรยายประจำวันเสาร์ ภาค อาสาหหบูชา ระหว่างวันที่ ๑๔ กรกฎาคม ถึง ๒๗ กันยายน ๒๕๑๖ เป็นชุดที่จักพิมพ์ ประเภทส่งเสริมศึลธรรมเล่มสุดท้ายก่อจากที่พิมพ์มาแล้ว คือ การกลับมาแห่งศึลธรรม, ศึลธรรมกับมนุษย์โลก, อริยศึลธรรม, ธรรมสัจจสงเคราะห์, ธรรมะกับการเมือง และเยาวชนกับศึลธรรม.

ชุกส่งเสริมศึกธรรมนี้ องค์ท่านผู้บรรยาย ทั้งท่านทานบดีมีเมคศาธรรม คั้งปณิธานแน่วแน่ หวังให้ศึกธรรมกลับมา จึงขอให้อาณิสงส์กังกล่าวบันกาลให้เข้าถึง กวงใจของทุกท่าน ผู้ใช้หนังสือชุกนี้สมเจกนาปณิธานทุกท่านเทอญ.

> ธรรมทานมูลนิธิ์ ๒๑๘ ค.ศลาคโชยา อ.โชยว

### คำบูชาพระคุณ

อานิสงส์จากการสร้างหนังสือชุดธรรมโฆษณ์

ฉบับ "เมื่อธรรมครองโลก"

ขออุทิสบูชาพระคุณท่านอาจารย์พุทธทาสภิกขุ

องค์บรรยายธรรม แห่งหนังสือนี้

นาวาอากาศเอก วัลอภ และ นางบุญเรือน นภาพร

#### สารบาญ เมื่อธรรมครองโลก

| ଶ.          | คำว่า "ธรรม" กับคำว่า "โลก"                                   | หน้า  | ٠             |
|-------------|---------------------------------------------------------------|-------|---------------|
| ๒.          | วิวัฒนาการ เพื่อ วินาศนาการ                                   | **    | <b>ರ್</b> ಡೆ  |
| ຄ.          | โลกกำลังมีการกระทำที่ส่งเสริม รรคะ โทสะ โมหะ                  | ,,    | <b>6</b> K.0€ |
| Œ.          | อนตรายจากวัฒนธรรมตะวันตกแห่งยุกบี่จจุบัน                      | ,,    | ⊖តាឌ់         |
| ₫.          | การศึกษาที่กำลังเป็นอันดรายต่อธรรมะ                           | ,,    | ೂ <b>ದ</b> ಕೇ |
| ь.          | ถ้าจะให้ชรรมครองโลก ต้องจัดการศึกษาใหม่                       | ,,    | kaman         |
| ø.          | ถ้าจะให้ธรรมครองโลก ก็ต้องปรับปรุงสัมมาที่ฏฐิกันใหม่          | 1)    | 'add          |
| ત્≓.        | ถ้าจะให้ธรรมครองโลก ต้องยืดหลักสัมมาที่ฏฐิ มิใช่หลัก "ปรัชญา  | ,,    | mo#           |
| ₹.          | ถ้าจะให้ธรรมครองโลก ต้องยึดหลักสัมมาที่ภูฐิ มิใช่หลัก"ปรัชญา" | (ต่อ) | ണയിൽ          |
| <b>9</b> 0. | ถ้าจะให้ธรรมครองโลก ก็ต้องระดมปรับปรุงศีลธรรม                 | **    | ಕ್ಷಣ          |
| ଲକ.         | ถ้าจะให้ธรรมครองโลก ต้องมีระบบการเมืองแบบรัมมีกลังคมนิยม      | ,,    | ්යල් න        |
| øką.        | ศาสนาพระสรีอาริย์ ไม่ใช่เรื่องละเมอเพ้อฝัน                    | "     | ಷ್ಮಾರು        |

[โปรคคูสารบาญละเอียดในหน้าค่อไป]

## สารบาญละเอียด

#### เมื่อธรรมครองโลก

| s. ตำว่า "ธรรม" กับคำว่า "โลก".                                    |      |      | หน้า |
|--------------------------------------------------------------------|------|------|------|
| คำปรารภ                                                            |      | **** |      |
| พึ่งรู้จักลักษณะของคำว่า "ธรรม" เมื่อครองโลก                       |      |      | Ìeo  |
| ธรรมคำ, ธรรมชาว, ธรรมไม่ชาวไม่คำ                                   | **** | **** | m    |
| ให้ธรรมครองโลกนี้เป็นเรื่องใหญ่และสำคัญ                            |      |      | ₫.   |
| ถ้าธรรมกรองโลก ก็จะมีความสงบสุข                                    |      | **** | ď    |
| ที่สำคัญ เพราะโลกกำลังจะลุกเป็นไฟ ต้องรีบบ้องกัน, แก้ไข            | **** |      | ಭ    |
| "ธรรมครองโลก" หมายถึง ธรรมครองจิตใจคน                              | ***  |      | ď    |
| พึงเข้าใจกำว่า "ธรรม" กับ "โดก" คืออะไร ?                          | **** |      | ଝ    |
| การพึ่งให้สำเร็จประโยชน์ ต้องนึกถึงปัญหาที่มีอยู่จริง              |      | 144  | 90   |
| ท้องศึกษาความหมายของ "ธรรม" ให้เข้าใจ                              |      | **** | 89   |
| ธรรมที่เป็นหลักปฏิบัติต้องเป็นไปตามกฎ ๓ กวามหมาย :                 |      |      |      |
| – มนุษย์คั้ง, ธรรมชาติแค่งคั้ง, กฎเหนือธรรมชาติ                    |      | •••  | ବଳ   |
| เรื่องของกฎเป็นธรรมดีกซึ่ง ต้องพิจารณาโดยแยบคาย :                  | **** |      | a c  |
| กฎที่มนุษย์ทั้ง เปลี่ยนไปกามเหตุปัจจัยปรุงแก่ง                     | 1447 | **** | ¢'s  |
| – กฎที่เป็นไปทามอำนาจของธรรมชาทิ นี้เฉียบชาค                       | ••   | **** | ďΦ   |
| <ul> <li>กฎเหนือกฎธรรมชาคิเบ็นอสังขคะ ไม่มีอะไรปรุงแท่ง</li> </ul> |      | **** | 90   |

|                                                              |      |       | หน้า        |
|--------------------------------------------------------------|------|-------|-------------|
| คำว่า "ธรรม" ต้องนึกถึง ๔ ความหมายที่เกยทราบมาแล้ว           |      | ****  | <b>ଶ</b> ଟ  |
| ท้องศึกษาให้รู้จักธรรมะ ๔ ความหมายโดยไม่ประมาท เพื่อดับทุกซ์ |      |       | চিত         |
| ข้อที่ ๑. เราต้องมีบัญหาที่แท้จริงรู้สึกชัดอยู่ในใจ          |      | ****  | po es       |
| ข้อที่ ๒. ต้องรู้จักต้นเหตุของบัญหานั้นอย่างถูกต้อง          |      | ••••  | واها        |
| ช้อที่ ๑๐. ค้องรู้จักคักค้นเหตุแห่งปัญหานั้น                 | ,    | ***   | ken         |
| ช้อที่ ๔. ท้องปฏิบัติจริงในข้อที่ตั้งต้นแหตุของกิเลส         |      | ****  | <b>த</b> ே  |
| และท้องศึกษาความหมายของ "โลก" ให้เข้าใจ                      |      | ****  | <b>න</b> ේ. |
| โลกในความหมายสำคัญที่สุดคือเรื่องของอายคนะ                   |      |       | ट ख         |
| สงัขทธรรมทั้งหลายนั้นแหละเป็นโลกได้แก่ :                     |      |       | ම්ක්        |
| ขั้นแรก คือปรากฏการณ์ที่อยู่ในรูปของวัตถุ                    |      | ••••  | lo c        |
| ขั้นที่สอง พืชทั้งหลายถึเป็นปรากฏการณ์ของโลก                 | **** |       | ២៩          |
| ขั้นที่ฆาม สัตว์เครจิฉานทุกชนิด                              | **** |       | ps c        |
| ชั้นที่สี่ คน ๓๓อกจนสภาวะที่มีระดับอย่างถน                   |      | 144.6 | を           |
| ธรรมะคุ้มกรองโลก ต้องคุ้มทั้งสีประเภทช้างค้น                 |      | ****  | ien st      |
| ทั่วบัญหาสำคัญอยู่ที่สังว์ กับ มนุษย์                        |      | ****  | 010         |
| พิจารณาส่วนที่ ๑ ที่เป็นร่างกาย                              | **** | ****  | លទ          |
| ช่วนที่ ๒-๓ จิต และ ญาณ                                      |      |       | നിമ         |
| ญาณมีสอง : ฆัญชาทญาณ กับ ภาวิทญาณ                            |      |       | ពាជា        |
| บัญหามีอยู่ที่ สิ่งที่รู้สึกนึกคิดใต้                        | •••• |       | ണാഗ്        |
| พิจารณาดูให้เห็นความท่างระหว่างสัทว์กับมนุษย์                | ***  |       | តា≪ី        |
| สัทว์เครจฉานไม่มีระบบก็ลธรรมเหมือนมหุษย์                     | **** |       | a/m         |
| มนุษย์มีการเคลื่อนเปลี่ยนไปได้คัวยอำนาจภาวิตญาณ              | •••• |       | ണയ്         |
|                                                              |      |       |             |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | หน้า         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------|
| พิจารณาเห็นได้แม้จากไบเบิลของชาวคริสเตียน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        | ถเส          |
| สัตว์ฆ่ากันไม่เป็นบาป เพราะไม่รู้จักบุญษาป                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ***    | ពានវ         |
| มนุษย์รู้จักดี-ชั่ว เพราะมีระบบศึกธรรม, มีภาวิตญาณ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ****   | €0           |
| ก็ตธรรมมีไม่ได้แก่สัตว์เครจิฉาน เพราะไม่มีสดิบัญญา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ****   | ~ -<br>« •   |
| ผู้รับผิกชอบเรื่องของโลก ต้องเป็นถนไม่ใช่สัตว์เคร็จฉาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4      | ar'on        |
| คำบรรยายเริ่มแรกนี้ต้องการซี้ให้เห็นว่า "ธรรมะเท่านั้นกุ้มครองโลก"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        | ~<br>& &     |
| , · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        | 0.4.         |
| <ul> <li>อิวัฒนาการเพื่อวินาศนาการ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |              |
| สิ่งที่เรียกว่าวิวัฒนาการ จะเป็นไปเพื่อวินาธนาการของโลก                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••••   | ⊄๕           |
| ทบทวนกรั้งที่ ๑                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | £Ъ–∉#        |
| ถ้าปราสจากธรรมะถวบคุมแล้ว วิวัฒนาการจะเป็นวินาศนาการ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ***    | <b>ೆ.</b> ೦  |
| พิจารณากูลักษณะของวิวัฒนาการ ซึ่งเปลี่ยนแปลงเรื่อย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ****   | ď o          |
| วิวัฒนาการทั้งรากอยู่บนความอร่อย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ****   | € 88         |
| ครั้งแรกเป็นไปโดยนั้งเอิญ ต่อมาเป็นไปโดยความรู้ความสังเกต                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ***    | <b>ೆ</b> . ಇ |
| วิวัฒนาการขยายทั่วจนมนุษย์เป็นทาสของก็เลส                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1041   | ææ           |
| บัจจุบันนี้วิวัฒนาการสูงทั้ง ๔ ทาง คือ วักถุ, ภาย, จิศ, วิญญาณ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ****   | ďЪ           |
| พึ่งพิจารณาให้เห็นว่ามนุษย์วินาศใน ๔ ทางนั้นเพียงไร ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 4844   | <b>ಹ</b> ್ಳ  |
| ทุรายละเอียกชองความอร่อยที่เป็นวิวัฒนาการโคยคำคับ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ••••   | <b>ೆ</b> ಚ   |
| <ul> <li>- เริ่มเพราะรู้จักกินของสุกแทนคืบ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        | . & ಚ        |
| - เพราะร <b>ู้จ</b> ักรสแห <b>่</b> งอาหาร                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | <br>ଅଧ       |
| <ul> <li>- เพราะรู้จักถนอมอาหาร, สร้างหลักฐานบ้านเรือน</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        | <br>oc       |
| - เพราะรู้จักการประคิษฐ์                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | <b>9</b> €   |
| <ul> <li>- เพราะมีการกระทู้นความรู้สึกทางราคะ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 411111 | ode:         |
| The second secon | ****   | 26           |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |            | หน้า                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|------------|-----------------------------------------------------------------|
| – เพราะค้นพบสิ่งเสพคิกมาใช้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              | ·-• .      | 'əm                                                             |
| เมื่อความวินาศมีขึ้นแล้ว จึงเป็นเหตุให้เกิดทางแก้ใข                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              | -•         | þæ                                                              |
| เพราะเช็กต่อทุกข์ จึงเกิกขนบธรรมเนียม ประเพณี, วัฒนธรร                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | าม           |            | bat                                                             |
| บ้ำรุบันนี้วิวัฒนาการกลายเป็นวินาศการ เพราะขาดธรรมะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | **** :       | •••        | d¢                                                              |
| بو برین <del>امرین امرین امرین</del>                                                                                                                                                                                                                                                              |              | - <i>-</i> | 'bod'                                                           |
| ทั่วอย่างวินาศการเพราะปราศจากธรรมคุ้มครอง:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              | <u>.</u>   | _ ಶಿಡ                                                           |
| <ul> <li>การวิจัย, กันกว้าทางวัตถุ โดยไม่มืธรรมกุ้มครอง</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |            | <b>ეფ</b> ტ/ <b>ნ</b> ე                                         |
| <ul> <li>ทางร่างกาย พัฒนากันจนสูญเสียการบ้องกันตามธรร</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | มชา <b>ก</b> | ***        | න්ග-න්න්                                                        |
| – ทางจิต เป็นไปอย่างวินาสทางคิดธรรม–จริยธรรม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |            | ಡ'ಷ-ದರು                                                         |
| วิวัฒนาการทางเนื้อหนังก็คือวินาศนาการทางผ่ายวิญญาณ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |            |                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |            |                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |            |                                                                 |
| <ul> <li>โลกกำลังมีแค่การกระทำที่ส่งเสริม ราคะ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | : โทสะ       | โมหะ       | ;                                                               |
| ทบทวนลาบรรยายครั้งก่อน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | -44.6      | ಇ್ವ ೫ೀತ್                                                        |
| ทบทวนลำบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองใจคน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,,,,,        |            | ಇ್ವ ೫ೀತ್                                                        |
| ทบทวนล้วบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองใจคน<br>ที่ต้องการความคุ้มครอง ก็เพราะต้องการไม่เป็นทุกข์                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ,,,,,        |            | ಇ್ವ ೫ೀತ್                                                        |
| ทบทวนลำบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองใจคน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,,,,,        |            | ଇଂଇ କାର୍ଣ୍ଟ<br>ଜୀବ କାରୀ                                         |
| ทบทวนล้วบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองใจคน<br>ที่ต้องการความคุ้มครอง ก็เพราะต้องการไม่เป็นทุกข์                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2044<br>2044 |            | ଝାଟ ଟାଞ୍<br>ଝୋଧ <b>ଟା</b> ଟା<br>ଖାରୀ                            |
| ทบทวนลำบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองใจคน<br>ที่ท้องการความคุ้มครอง ก็เพราะต้องการไม่เป็นทุกข์<br>ต้องเอาธรรมะที่ถูกต้องแก่เรื่องมาใช้คุ้มกรองจิตใจ<br>ถ้าธรรมะไม่ครองใจคนวิวัฒนาการก็เป็นไปตามอำนาจทีเลสยึง                                                                                                                                                                        | 2044<br>2044 |            | ଜୌଟ କୌଣି<br>ଜୀව କୌଟା<br>ଖିସି<br>ଖିସି                            |
| ทบทวนล่วบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองใจคน<br>ที่ท้องการความคุ้มครอง ก็เพราะต้องการไม่เป็นทุกข์<br>ท้องเอาธรรมะที่ถูกต้องแก่เรื่องมาใช้คุ้มกรองจิตใจ<br>ถ้าธรรมะไม่ครองใจคนวิวัฒนาการก็เป็นไปตามอำนาจกิเลสยึง<br>ทางวัตถุ, กาย, จิต, วิญญาณ, ล้วนตกเป็นเหยื่อของกิเลส                                                                                                               | <br><br><br> |            | # 전 # 6<br># 70 # 65<br>***** # 64<br>***** # 64<br>***** # 600 |
| ทบทวนล่วบรรยายครั้งก่อน กำว่า "ธรรมะครองโลก" หมายถึง ธรรมะครองโลก ที่ต้องการความคุ้มครอง ก็เพราะต้องการไม่เป็นทุกข์ ท้องเอาธรรมะที่ถูกต้องแก่เรื่องมาใช้คุ้มกรองจิตโจ ถ้าธรรมะไม่ครองโลคนวิวัฒนาการก็เป็นไปตามอำนาจกิเลสยึง ทางวัตถุ, กาย, จิต, วิญญาณ, ล้วนตกเป็นเหยื่อของกิเลส พึงรู้จักความจริงที่ว่าโลกกำลังเป็นไปในทางส่งเสริมกิเลส                                              |              |            | # œ # œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ                             |
| ทบทวนลำบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองโลก" หมายถึง ธรรมะครองโลก" หมายถึง ธรรมะครองโลกน ที่ต้องการความคุ้มครอง ก็เพราะต้องการไม่เป็นทุกข์ ต้องเอาธรรมะที่ถูกต้องแก่เรื่องมาใช้คุ้มกรองจิตใจ ถ้าธรรมะไม่ครองใจคนวิวัฒนาการก็เป็นไปตามอำนาจกิเลสยึง ทางวัตถุ, กาย, จิต, วิญญาณ, ล้วนตกเป็นเหยื่อของกิเลส พึงรู้จักความจริงที่ว่าโลกกำลังเป็นไปในทางส่งเสริมกิเลส                        | ····         |            | ශ්ල් ඇඳ්<br>ග්ට ශ්ල්<br>ග්ශ්<br>ඉටල<br>ඉටල<br>ඉටල               |
| ทบทวนล่วบรรยายครั้งก่อน คำว่า "ธรรมะครองโลก" หมายถึง ธรรมะครองโลก ที่ต้องการความคุ้มครอง ก็เพราะต้องการไม่เป็นทุกข์ ต้องเอาธรรมะที่ถูกต้องแก่เรื่องมาใช้คุ้มกรองจิตใจ ถ้าธรรมะไม่ครองใจคนวิวัฒนาการก็เป็นไปตามอำนาจกิเลสยึงทางวัตถุ, กาย, จิต, วิญญาณ, ล้วนตกเป็นเหยื่อของกิเลส พึงรู้จักความจริงที่ว่าโลกกำลังเป็นไปในทางส่งเสริมกิเลส ก็เลสที่มาเสียนแทงจิต ก็ได้แก่ ราคะ โทสะ โมหะ | ····         |            | # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                           |

|                                                                   |        |      |             | หน้า                 |
|-------------------------------------------------------------------|--------|------|-------------|----------------------|
| มนุษย์มีกวามไม่เป็นธรรมยึงขึ้น, เบียคเบียนกันมากขึ้น              | ,      | **** |             | 900                  |
| มนุษย์เห็นแก่ทั่วมาก กิเลสมาก, จนทำให้โลกบึนป่วน                  | 4114   |      |             | ಿಂಡ                  |
| โลกลำลังอยู่ในยุคทำลายมากขึ้นทุกที่                               | ,      |      | ****        | <b>#0</b> %          |
| การทำลายวัตถุย่อมเป็นการทำลายสันคิภาพล้วย                         | ****   | 1444 | 1144        | ଜଳତ                  |
| วิวัฒนาการสมัยใหม่เป็นไปแค่ในทางส่งเสริม ราคะ                     |        |      |             | ଜ୍ୟ କ                |
| ทางไทสะก็ส่งเสริมให้เกลียกกัน, ทางโมหะก็ไปทำในสิ่งไม่             | รำเก็น |      |             | 200<br>2100          |
| มนุษย์ไม่มีธรรมะ ก็ส่งเสริม ราคะ ยีงจิ้น เช่น ๑ ทางภาพ            |        |      | ****        |                      |
| <ul> <li>๒. ทางสิ่งพิมพ์ ๓. ทางการแก่งกาย</li> </ul>              | 141    | •    |             | ១ឦពា                 |
| ๔. ละกร, กนทรี, เพลง, ล้วนยั่วกิเลส                               |        | **** |             | <b>99</b> c          |
|                                                                   | ****   |      |             | ଜ⊕⊄                  |
| <ol> <li>ส. เครื่องใช้ในกรัวเรือนก็ประคิษฐ์ให้ยัวราณ</li> </ol>   | ****   |      | ***         | g ee                 |
| ๖-๗ เครื่องสำอาง, ยา, การโฆษณา ก็เสริมราคะ                        |        | **** | ****        | <b>ಇಳಿ</b> ಚ         |
| <ul> <li>๘. เรื่องกาม, กิน, ส่งเสริมให้เป็นทาสกิเลสมาก</li> </ul> |        |      | ****        | <b>କର</b> ୍କ         |
| ก็เลสประเภทโลภะ ส่งเสริมราคะก็มีมาก                               |        |      |             | ଲଭ୍ୟ                 |
| เมื่อธรรมไม่ครองโลก โทตะก็จะเกิดง่าย                              |        | ***  |             | <b>e</b> lao         |
| คนในโลกทำลึงท่าง ๆ ส่งเสริมราคะ โทสะมากขึ้นเช่น                   | 1443   | **** |             | <b>⊕</b> [g <b>⊕</b> |
| <ul> <li>ประทิษฐ์อาวุธ, ๒. สร้างอนุสาวรีย์แห่งพยาบ</li> </ul>     | ויניו  |      |             | elele                |
| ๓. สร้างลัทธิชาตินิยม จองเวรกันเรื่อย                             | •••    | ***  |             | o ko ko              |
| ๔. สร้างจิทวิทยา จองเวรกัน เช่นในการเล่นกีฬ                       | 1      | ***  | Olaron -    | - <b>e</b> bo∉       |
| การส่งเสริมโมหะ ก็ทำกันยึงภว่า ราคะ โทละ เช่น :-                  |        | **** | extension - |                      |
|                                                                   | ••••   | 7848 |             | ⊕lgd <b>t</b>        |
|                                                                   |        | +744 | 160         | ବ୍ୟପଣ୍ଟ              |
| ๒. ทำอาหารแต่งรสแต่งสี                                            | ***    | ***  | ****        | <b>ම්ව</b> ර්        |
| <ol> <li>มีสำนักคันถวาเพื่อ : ศึกษาสิ่งที่ไม่ควรศึกษา</li> </ol>  |        | •••• |             | මෙනව                 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |                      | หน้า                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|----------------------|------------------------------------------------------------|
| <-๕. วัฒนธรรม, คิดป เป็นไปในทางกามใจกิเลส                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                | 1440                 | യിയി                                                       |
| ๖. ปกครองเด็กทั้งทางบ้านทางโรงเรียนพุื่มพื้อ และ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ••••           |                      | මුකය                                                       |
| –ระบบการต่างๆ ไม่เหมาะแก่ระดับจิตใจของคน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ****           |                      | <b>⊕</b> 120 €                                             |
| <ul> <li>๗. ส่งเสริมพิธีรีทองและใสยศาสคร้อย่างงมงาย</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |                      | <b>9</b> 410                                               |
| <ul> <li>ผอบประชาธิปไทยให้เป็นอย่างเสรี นี้เป็นโมหะ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |                      | <b>e</b> are                                               |
| <ul> <li>ส. วัฒนธรรมในบ้านเรือนนิยมอย่างผิดประเพณี</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |                      | -<br>എണിമാ                                                 |
| ๑๐-๑๑ เรื่องประกวคนางงาน, เรื่องกินดีอยู่สวย, ล้วนเป็า                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | เโมหะ          |                      | <b>ខ</b> តា៣                                               |
| ๑๖. เรื่องสิ่งบริโภคเสพติคมีเป็นอันมาก                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ****           |                      | କ୍ଲାଙ୍କ                                                    |
| <ol> <li>วิทยุกระจายเสียง เบ็นโมหะหนักขึ้น</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . ***          |                      | <b>≎</b> ग¢ँ                                               |
| <ol> <li>โทรทัศน์ ทำให้กนวิปริศทั้งกายและจิท</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ****           | ಕ್ಷಿಥ್ರ –            | - ೪೯೯                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |                      |                                                            |
| <ul> <li>๔. อันครายจากวัฒนธรรมคะวันคกแห่งยุคบื้อจุบั</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ัน<br>         |                      | ⊕ගණ්                                                       |
| <ul> <li>๔. อันครายจากวัฒนธรรมตะวันตกแห่งยุคบื้อจุบั</li> <li>ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                    | ĭ <u>u</u><br> |                      | ඹහන්<br>මෙල්¢                                              |
| ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | iu<br><br>     |                      |                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ĭu<br><br>     |                      | <u> ಅ</u> ಥಂ                                               |
| ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา<br>มนุษย์ขากธรรมะประเภทที่ท้องประพฤติกระทำให้จิตงามมีค่าสูง                                                                                                                                                                                                                                                 |                |                      | କ∉୍ଦ<br>କ∉୍                                                |
| ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา<br>มนุษย์ขาดธรรมะประเภทที่ต้องประพฤติกระทำให้จิตงามมีค่าสูง<br>โลกกำลังเจริญอยู่ด้วยวัฒนธรรมแบบตะวันตก<br>ที่พุกถึงฝรั่ง มุ่งหมายเฉพาะวัฒนธรรมแบบวัตถุนิยม                                                                                                                                                  | ····           | ****                 | କଟ୍ଠ<br>କଟ୍ନ<br>କଟ୍ନ                                       |
| ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา มนุษย์ชาดธรรมะประเภทที่ต้องประพฤติกระทำให้จิตงามมีค่าสูง โลกกำลังเจริญอยู่ด้วยวัฒนธรรมแบบตะวันดก ที่พุกถึงฝรั่ง มุ่งหมายเฉพาะวัฒนธรรมแบบวัตถุนิยม ผ่ายคะวันออกนิยมทางจิต, วิญญาณ, ตะวันตกนิยมวัตถุ                                                                                                          |                |                      | କଟ୍ଡ<br>କଟ୍ଡ<br>ନ <b>ଟ୍</b> ଅ<br>କଟ୍ଡ                      |
| ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา<br>มนุษย์ชากธรรมะประเภทที่ต้องประพฤติกระทำให้จิตงามมีค่าสูง<br>โลกกำลังเจริญอยู่ด้วยวัฒนธรรมแบบคะวันคก<br>ที่พุกถึงฝรั่ง มุ่งหมายเฉพาะวัฒนธรรมแบบวัตถุนิยม<br>ผ่ายคะวันออกนิยมทางจิต, วิญญาณ, คะวันตกนิยมวัตถุ                                                                                              |                |                      | ବଝ୍ଚ<br>କଝ୍ବ<br>ନଝଅ<br>ବଝ୍ଣ                                |
| ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา มนุษย์ชากธรรมะประเภทที่ต้องประพฤติกระทำให้จิตงามมีค่าสูง โลกกำลังเจริญอยู่ค้วยวัฒนธรรมแบบคะวันกก ที่พุกถึงฝรั่ง มุ่งหมายเฉพาะวัฒนธรรมแบบวัตถุนิยม ผ่ายคะวันออกนิยมทางจิต, วิญญาณ, คะวันตกนิยมวัตถุ ยุกปัจจุบัน หลงรสอร่อยทางวัตถุ โลกจึงบันปั่วน คมนากมบัจจุบันเกี่ยวพันกันละกวก จึงก้องช่วยกันแก้ไซสึงผิกๆ |                | <br><br><br>         | මල්ට<br>මුල්ම<br>ඉල්ලේ<br>ඉල්ලේ<br>ඉල්ලේ<br>ඉල්ලේ<br>ඉල්ලේ |
| ปรารภถึงวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศการเป็นลำกับมา มนุษย์ขาดธรรมะประเภทที่ต้องประพฤติกระทำให้จิตงามมีค่าสูง โลกกำลังเจริญอยู่ด้วยวัฒนธรรมแบบตะวันดก ที่พุดถึงฝรั่ง มุ่งหมายเฉพาะวัฒนธรรมแบบวัตถุนิยม ผ่ายคะวันออกนิยมทางจิต, วิญญาณ, ตะวันตกนิยมวัตถุ ยุดบัจจุบัน หลงรสอร่อยทางวัตถุ โลกจึงบันป่วน                                                             |                | <br><br><br><br><br> | මල්ට<br>මල්ම<br>ඉස්ස<br>ඉස්ස<br>ඉස්ස<br>ඉස්සි<br>ඉස්සි     |

|             |                                                   |      |                 | หนา             |
|-------------|---------------------------------------------------|------|-----------------|-----------------|
| m.          | วัฒนธรรมชูแก้วเหล้าขึ้นเหนือหัว                   | **** | യ∉്നെ —         | - ഉപ്പേ         |
| ⊄.          | วัฒนธรรมที่ให้สุดรีนุ่งหมแหมือนไม่ใก้นุ่งหม       | **** |                 | ඉඳ්දී           |
| Æ.          | วัฒนธรรมไม่มีสูงค่ำ หัวนอนปลายทีน                 |      | - ಚಿತ್ರಾ        | ∙ඉරැසේ          |
| ď.          | วัฒนธรรมที่นิยมเพลง, คนทรี, ที่เร่าร้อน           |      |                 | <b>ട</b> ർ ൻ    |
| જા.         | เดิกนิยมใช้ชื่อหรือนามสกุดที่ความหมายไพเราะ       |      | - ೦೮            | <b>⊡</b> e'⊕ -  |
| ಡ.          | วัฒนธรรมที่ไม่มีบิดามารดา, ครูอาจารย์, คนแก่      |      | <b>କ</b> 'ହଣା - | द <b>ंद व</b> - |
| g'.         | วัฒนธรรมบูชาความรู้ลึกที่เกิดจากเนื้อหนัง         |      |                 |                 |
| <b>\$0.</b> | การศึกษาที่จบแล้วมีจิตใจไม่เป็นมนุษย์             | 1441 | ම නත් -         | - ଉଫ/ର          |
| କ୍ଷ.        | ความโง่ที่จัดให้เรื่องศาสนาเป็นเรื่องส่วนตัวบุคคล | **** | ඉන්න            | തെപ്            |
| କାଥ.        | ระบบจิตวิทยาที่แสวงหาการเอาเปรียบ                 |      | ,.              | ඉහැඳී           |
| ⊖់ជា∙       |                                                   |      | - ඇතුළ          |                 |
| ବ∉,         | เป็นบ้าดี โดยไม่รู้สึกตัว                         |      | <b>ೂ</b> ಬ್ರ⊄ – | ⇔கள             |
| ⊖െ∉്.       | ศิลปข่าง ๆ เคลิกไปอย่างเสียเวลา, ไม่เพื่อสันทิ    | **** | ****            | <b>೦</b> ಚರ     |
| ab.         |                                                   |      |                 | <b>ಇ</b> ದ್ದ    |
| พิงารณาดูจะ | เห็นว่า เสรีภาพที่ช่วยให้โลกวินาศกำลังครองโลก     | **** | ****            | ଜ୍ୟାଧ           |
| ă.          | การศึกษาที่กำลังเป็นอันตรายต่อธรรม                |      |                 | ඉස්ජි           |
| คำปรารภแล   | ·                                                 |      | <b>ജ</b> ർ –    |                 |
|             | อทาง จะทำให้มี ราคะ โทสะ โมหะมากขึ้น              |      |                 |                 |
|             | อกไปจากการศึกษา นี้เป็นอันศรายมาก                 | **** | **49            | இள்ள            |
|             |                                                   | **** | ••••            | ବ <b>ଟ</b> ୍ଟି  |
| ายอวนเยบ J  | ไม่เคารพมู้ใหญ่ผู้มีบุญคุณ                        |      |                 | ଜଟ୍ଟ            |
|             | นเละวัฒนธรรมไทยสมัยที่เนื่องด้วยศาสนา             | **** | ****            | ବର୍ଷ ପ୍ର        |
| คนรุ่นหลังไ | ม่รู้ความสำคัญของเรื่องศาสนา                      | **** | ****            | 9 ಜೆ ಜೆ         |

|                   |                                         |                  |           |         |        |                        | หน้า           |
|-------------------|-----------------------------------------|------------------|-----------|---------|--------|------------------------|----------------|
| โลกกำลังมีการศึก  | ษาที่เป็นช้ำสึกแก่ธรรมะเ                | ก่จะกรอง         | โดก       | ****    | 1144   |                        | <b>ର</b> ଙ୍ଖ   |
| พระพุทธเจ้าทรงห   | หวังไว้ว่าพุทธบริษัทค้อง                | ช่วยโลกใ         | ห้มีสันจ์ | ផ្ទៃ    |        |                        | Моo            |
| ควรจะได้พิจารณา   | ให้รู้จักการศึกษาอย่างถูก               | าศรงคือ:         | ;_        | .,,,    | ****   | ***                    | <b>০</b> ০এ    |
| ข้อแรก            | การศึกษาคืออะไร 🤊                       | .,,,             | ****      | +547    | ****   | 41.5                   | eoed           |
| <b>ข้อที่</b> สอง | การศึกษามาจากอะไร ?                     |                  |           |         | 1245   |                        | তি,ত           |
|                   | การศึกษาเพื่อประโยชน์                   |                  | 1441      |         |        | <u>ଜ୍ୟା -</u>          | - അവര്         |
|                   | จะทำได้ โดยวิธีใด ?                     |                  |           |         |        | 201.                   |                |
|                   | เริญก็ได้ วินาศก็ได้                    |                  |           | ****    |        |                        | do⊡            |
|                   |                                         |                  | ****      | ****    | ****   | ****                   | 層の気            |
| _                 | หที่มีอยู่ในส <i>ั</i> ญชาคญาณ          |                  |           | ****    |        | නි <b>ෙස්</b> -        | - poc          |
| 7                 | ย <b>ค</b> ัวเองของการ <b>ศึ</b> กษาโลย | เล้ากับ          |           | ****    | ***    | <u> </u> ○●⊡           | <b>এ</b>       |
| ค้องแก้ควย "ถอย   | หลังเข้าคลอง"                           |                  |           |         | ••••   |                        | Mew.           |
| พิจารณาดูกวามผิด  | าพลาดกวันการจัดการ <mark>ส</mark> ึก    | ษา. <u>.</u> .   |           | ,       |        |                        | ූන <b>ම</b> ඥ් |
| ข้อที่ 🛭 .        | การศึกษาพ่ายแพ้แก่เรื่                  | องการเมื่อ       | าง, เศร   | ษฐกิจ   | ฃลิฃ   |                        | <u>ම</u> ඉල්   |
|                   | <b>ให้อิสร</b> ภาพ เสรีภาพ แ            |                  |           |         |        |                        |                |
|                   | ไม่มีขอบเขต                             |                  |           |         |        | <br> - e′ <b>⊕</b> ral | · knowi        |
| ช้อที่ ๓.         | ให้เรียนในสิ่งที่ทำให้ไม                | าราก<br>เรากาย   | เกรดิกใจเ |         |        |                        |                |
| ข้อที่ ๔.         |                                         | 7                |           |         | ****   |                        | ලිමය්          |
|                   | การเรียนการสอนมีแต่ง                    |                  |           |         |        | ****                   | <b>©©</b>      |
| ข้อที่ ๕.         | ไม่สอนอบรมเรื่องก <b>กั</b> ญ           | ญูกทเวที         | ***       | ****    |        | 1441                   | bo න⊗්         |
| ข้อที่ ๖.         | ู ลุ่มหลงประชาธิปไทยที่                 | หาความสุ         | ขทางเร    | เอหนัง  |        |                        | ୦ଅର୍ଦ୍ଧ        |
| ข้อที่ ๙.         | กวรศึกษาไม่ทำให้เค็กรุ่                 | ู้ว่าอย่างไ      | หนอน      | าจารหรื | อไม่ ? | ****                   | তপ্রতি         |
| ข้อที่ ๘.         | ก <b>ี</b> กกันศาสนาจริยธรรม            |                  |           |         |        |                        | മത്ത           |
| ข้อที่ ๔.         | ไม่มีความสัมพันธ์กันกั                  | ปคณ <b>ะถ</b> งข | ม็แพ่งศ   | าสนาน   | นๆ     |                        | മിരുവ          |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |           | หน้า                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
| ซ้อที่ ๑๐. การศึกษากลายเป็นการค้าหรืออาชีพ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | ****      | कार्खार्च                                                             |
| ช้อที่ ๑๑. การศึกษาฝ่ายศาสนาตามกันการศึกษาฝ่ายชาวป                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |           | 网络龙                                                                   |
| พิจารณากูคัวยดี จะเห็นว่า การศึกษาจัดผิดหรือถูก                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |           | व्यव्य                                                                |
| ผลของการศึกษามีอาชญากรรมทางเพศและอื่นๆ มาก                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ,    | 1446      | ,ශා <b>න</b> ශන                                                       |
| เกี่ยวนี้คนบุชาเงินเป็นพระเจ้า                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |           | තිනිස්                                                                |
| คนไม่มีเมศตากรุณาที่บริสุทธิ์ต่อกัน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |           | खि <b>ष</b>                                                           |
| การศึกษาไม่สวมารถทำจิตใจของคนให้เหมาะสม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | ****      | bemo                                                                  |
| การศึกษาของเรากำลังพังทลาย เพราะทามกันวัทถุนิยม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |           | ki m e                                                                |
| เรากำลังทำผิดในเรื่องการศึกษา ควรจะรีบกลับคัว                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | **** | ****      | യില                                                                   |
| b. <u>ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็ต้องจัดการศึกษาใหม่</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |           | <b>මා</b> ගෙන                                                         |
| <b>d</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |           |                                                                       |
| คำปรารภ และทบทวน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      | ම්බක -    | - ២៣៨                                                                 |
| คำปรารภ และทบทวน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••• | ණගත ~<br> |                                                                       |
| <ul> <li>ต้องจัดการศึกษาใหม่ให้กรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอคลัปปะ ทมะ สัจจะ ขันสิ จากะ กตัญญู</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••  |           | <b>ച</b> ്ചെട്                                                        |
| <ul> <li>ก้องจัดการศึกษาใหม่ให้สรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอททัปปะ หมะ สัจจะ ขันที จากะ กศัญญู</li> <li>หิริและโอททัปปะ จำเป็นต้องมี; โลกอยู่ได้เพราะธรรมนี้</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                 | **** | ••••      | <b>ച</b> ്ചെട്                                                        |
| <ul> <li>ต้องจัดการศึกษาใหม่ให้กรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอคลัปปะ ทมะ สัจจะ ขันสิ จากะ กตัญญู</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | **** |           | മായാർ<br>വരു                                                          |
| <ul> <li>ต้องจักการศึกษาใหม่ให้ทรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในบังจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอกกัปปะ ทมะ สัจจะ ขันติ จากะ กตัญญู</li> <li>หิริและโอกตัปปะ จำเป็นต้องมี; โลกอยู่ใดโพราะชรรมนี้</li> <li>จะจักการศึกษาใหม่ต้องรู้ความหมายของการศึกษา</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                             |      |           | മണെത്<br>മഭഠ<br>യുട്ട                                                 |
| <ul> <li>ก้องจัดการศึกษาใหม่ให้สรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอททัปปะ หมะ สัจจะ ขันที จากะ กตัญญู</li> <li>หิริและโอททัปปะ จำเป็นต้องมี; โลกอยู่ได้เพราะธรรมนี้</li> <li>จะจัดการศึกษาใหม่ต้องรู้ความหมายของการศึกษา</li> <li>การศึกษานี้เพื่อความอยู่รอด แต่มิใช่เพียงทางร่างกาย</li> </ul>                                                                                                                                                               |      |           | මාලේඛ<br>මාලේඛ<br>මාල්ඛ<br>මාල්ඛ                                      |
| <ul> <li>ต้องจักการศึกษาใหม่ให้กรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในบังจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอกกัปปะ ทมะ สัจจะ ขันติ จากะ กตัญญู</li> <li>หิริและโอกตัปปะ จำเป็นต้องมี; โลกอยู่ใดโพราะชรรมนี้</li> <li>จะจักการศึกษาใหม่ต้องรู้ความหมายของการศึกษา</li> <li>การศึกษานี้เพื่อความอยู่รอก แต่มิใช่เพียงทางร่างกาย</li> <li>การศึกษาต้องยกสถานะทางวิญญาณของกนให้สูงขึ้น</li> </ul>                                                                                                           |      |           | Dona<br>Doco<br>Doco<br>Doco<br>Doco<br>Doco<br>Doco                  |
| <ul> <li>ก้องจัดการศึกษาใหม่ให้สรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอททัปปะ หมะ สัจจะ ขันที จากะ กตัญญู</li> <li>หิริและโอททัปปะ จำเป็นต้องมี; โลกอยู่ได้เพราะธรรมนี้</li> <li>จะจัดการศึกษาใหม่ต้องรู้ความหมายของการศึกษา</li> <li>การศึกษานี้เพื่อความอยู่รอด แต่มิใช่เพียงทางร่างกาย</li> </ul>                                                                                                                                                               |      |           | Dona<br>Doco<br>Doco<br>Doco<br>Doco<br>Doco<br>Doco                  |
| <ul> <li>ต้องจัดการศึกษาใหม่ให้ทรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอทกัปปะ ทมะ สัจจะ ขันติ จากะ กตัญญู</li> <li>หิริและโอทดัปปะ จำเป็นต้องมี; โลกอยู่ได้เพราะชรรมนี้</li> <li>จะจัดการศึกษาใหม่ต้องรู้ความหมายของการศึกษา</li> <li>การศึกษานี้เพื่อความอยู่รอด แต่มิใช่เพียงทางร่างกาย</li> <li>การศึกษาต้องยกสถานะทางวิญญาณของคนให้สูงขึ้น</li> <li>ซ้อที่ ๑. พ่อแม่, กรุ, พระ, จะต้องจักการยกวิญญาณของคน</li> </ul>                                           |      | 1000      | <b>b</b> 0대代<br>20년0<br>20년0<br>20년12<br>20년대<br>20년년<br>20년년         |
| <ul> <li>ต้องจักการศึกษาใหม่ให้ทรงข้ามกับที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน</li> <li>ต้องทำให้มี หิริ โอกกัปปะ ทมะ สัจจะ ขันติ จากะ กตัญญู</li> <li>หิริและโอกตัปปะ จำเป็นต้องมี; โลกอยู่ใดโพราะธรรมนี้</li> <li>จะจักการศึกษาใหม่ต้องรู้ความหมายของการศึกษา</li> <li>การศึกษานี้เพื่อความอยู่รอก แต่มิใช่เพียงทางร่างกาย</li> <li>การศึกษาต้องยกสถานะทางวิญญาณของคนให้สูงขึ้น</li> <li>ช้อที่ ๑. พ่อแม่, กรู, พระ, จะต้องจักการยกวิญญาณของคน</li> <li>การศึกษา ไม่ใช่เพียงให้รู้หนังสือ</li> </ul> |      |           | Domer<br>Docto<br>Docto<br>Docto<br>Doct<br>Doct<br>Doct<br>Doct<br>D |

|                                                                  |      |      |                       | หน้า            |
|------------------------------------------------------------------|------|------|-----------------------|-----------------|
| <ul> <li>เรื่องกามารมณ์ ก็หาเครื่องกระคุ้น ให้รุ่นแรง</li> </ul> | **** | **** | ***                   | യ≪്റ            |
| <ul> <li>เรื่องเกียรติ ก็แสวงหามาแม้โดยการทำชั่ว</li> </ul>      |      |      | 1444                  | ഇ <b>ദ</b> ്ഠ   |
| ด้ามีการตะกลามในเรื่องกิน กาม เกียรติ ก็เรียกว่าวิญญาณ           | ทราม |      |                       |                 |
| ถ้าใจสูงก็หลุดพ้นจากความผูกพันเรื่องตะกลาม                       |      | 1111 |                       | නුදේ න          |
| ข้อที่ ๓. วิญญาณสูงนั้น จะเลยไปถึงเห็นแก่ผู้อื่น                 |      |      | <sup>'</sup> ഇമ്'നെ — | ka ce ce        |
| ข้อที่ ๔. การศึกษาที่สูงก็คือ การศึกษาที่ถูกต้องให้แก่:          |      |      |                       |                 |
| ب استواده است                                                    |      | ,    |                       | ′ වරේ ව         |
| อย่างที่สอง เรียนคั้วอประสพการณ์ที่กำจัดทุกช์ใต้                 |      |      | *-1                   | ba ര്യ          |
| อย่างที่สาม ไม่ขึ้นอยู่ที่ประกาศนียบัคร แท่สูงทาง                |      |      |                       |                 |
| อย่างที่สี่-ห้า ค้องให้คนรู้จักสึงที่สูง และไม่แพง               |      |      |                       |                 |
| ท้องระมักระวัง อย่าให้สูญความเป็นไทย ่                           |      | 441  | <b>න</b> වල් –        | නිඅ ඔ           |
| การศึกษาที่สูง จะท้องมีการบังลับกิเลสไล้                         |      | **** | – c,e,চ <b>র</b>      | ارمواها         |
| วัสถุประสงค์ของพระพุทธเจ้าต้องการ                                | ,    |      | 114.                  | න්ත්රේ          |
| ให้พุทธบริษัททุกคนรับรู้เรื่องของเพื่อนมนุษย์ด้วย                |      | ***  | ****                  | क्ष्य क्ष       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                            |      |      |                       |                 |
| <ol> <li>ก้าจะให้ธรรมะครองโลกก็ต้องปรับปรุงสัมม</li> </ol>       |      | _    | _                     |                 |
| ใจกวามสำคัญของเรื่องนี้ คือ สัมมาทีฏฐิ                           |      |      |                       | क्रदेख          |
| คำปรารภและทบทวน                                                  |      |      |                       |                 |
| ถ้ามีสัมมาทิฏฐี จะก้าวล่วงความทุกข์ได้ทุกชนิด                    | ***  | **** | ****                  | නි ලක්          |
| เคียวนี้จักโลกไปในลักษณะวัตถุนิยมยีงขึ้น                         |      |      |                       | <b>ම</b> ක්/ිල  |
| เมื่อมีจฉาทิฏฐิครอบง่า โลกก็เป็นมิจฉาทิฏฐิกันไปหมด               |      |      |                       | මු <i>ක් ත්</i> |
| พวกวัทถุนิยมเห็นว่า สมบูรณ์ทางกามารมณ์เป็นสุข                    |      |      |                       | ಶಾಗ್ರವ          |
| เปรียบความสงบสุขอย่างมิจฉาทีฏฐิกับสัมมาทีฏฐิ                     | **** |      | ,                     | ලික්<br>මෙක්    |

|                                                        |         |         |        |              | หน้            |
|--------------------------------------------------------|---------|---------|--------|--------------|----------------|
| ถ้าเห็นธรรมแล้ว "ไม่ค้องเสวยสุข" เป็นความสุขยึ่ง       | ••••    |         |        |              | <b>න</b> ස් ර  |
| โลกจะมีสันทิสุข ต้องปรับปรุงระบบสัมมาทิฏฐิ             | ***     | ••••    | ****   | .144         | මස්            |
| •                                                      |         | ···     |        |              | ២៩៣            |
| ที่ปรับปรุงอยู่แล้วเป็นไปอย่างเป็นทาสวัคถุนิยม         |         | ***     | ••••   | ,            | മ്പ്ര          |
| •                                                      | •       | ****    | ****   | н            | ⊞්දේල          |
|                                                        |         |         | ••••   | ••••         | තියේ දේ        |
| ขณะที่โลกเป็นมิจฉาที่ภูฐิ พระพุทธเจ้าทรงมีอุบายวิธีแ   | ยกจิกอเ | อกไปเลื | เยจากก | 18           | Bod';          |
| การค่อสู้กับมิจฉาทีฏฐิต้องรู้ทันภาวะของโลก             |         |         | E444   |              | න ස් ය         |
| ถ้าจักการศึกษาถูกต้องแล้วจะหมดบัญหาได้                 | ****    |         |        | ****         | la c'a         |
| อภินิหารแห่งธรรมะ จะแก้บัญหาทั้งปวงได้                 | •       |         | ****   |              | <b>නිස්</b> ගේ |
|                                                        |         | ****    | ***    | ****         | lene/c         |
| เมื่อเข็กหลาบค่อทุกข์แล้ว ธรรมชาติจะกิ้นหาทางรอก       |         |         | L-49   | · <b>-</b> • | ja et e        |
| ถ้วความทุกช์บีบคั้นแล้ว ความคิดจะเปลี่ยนไปหาสึงคร      |         | ••••    | ****   |              | න් දින යන්     |
| เคี๋ยวนี้เราไม่กลัวทุกซ์, เห็นเป็นสนุก, จึงไม่ศรัทธาษา | เธรรมะ  |         | 1444   | ••••         | ලිකු හි        |
| ถ้าศรัทธาในธรรมมากพอ จะทำใก ๆ ได้ดีมากกว่าที่เป็       | นอยู่   |         | ****   |              | bøde           |
| เมื่อบุคคลมองเห็นความทุกข์ เขาจะเปลี่ยนทางเคิน         |         |         | ****   | -140         | ත දේ ඒ         |
| พุทธบริษัทไม่ควรไง่สุดเหวี่ยง, ควรกลับตัวแต่เน็นๆ      | -444    |         | 1840   | ••••         | pan say pa     |
| กวามทุกข์เป็นพญามาร ต้อนให้ถนเปลี่ยนแปลง               | •       |         | ••••   | ••••         | <b>b</b> gg    |
| 2 24 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                 | 140     |         | ••••   | ****         | <b>වස</b> ස්   |
| พญามารที่ ๑: ก็เลสมาร, ที่ ๒: ขันธมาร                  | ****    | ***     |        | 1444         | ಶಕ್ಷ           |
| พญามารที่๓: มัจจุมาร, หรือความศาย                      | ****    |         | ****   | ****         | තික් ස්        |
| พญามารที่ ๔ : เทวปุตตมวร. ที่ ๕ : อภิสังช              | ารมาร   | ****    | ***    |              | moo            |
| อภิสังชารมาร คือการที่ต้องเป็นไปตามกรรมปรุงแต่ง        |         |         | 121    |              |                |

|                                                                  |         |      | หน้า               |
|------------------------------------------------------------------|---------|------|--------------------|
| เมื่อมีจฉาทิฏฐิทำร้ายมากเข้า ย่อมคืองการธรรมะช่วย                | ****    |      | ឧទ                 |
| รู้จักมารเสียเร็ว ๆ ก็จะได้ธรรมะมาครองโลกเร็ว                    | 4       | **** | ៣០៣                |
| โลกสมัยพระศรีอาริย์จะมีความสะควกทางวัตถุและจิกใจก็หลุดพัน        | **      |      | ണാം                |
| ถ้าโลกมีความถูกต้องเริ่มค้วยสัมมาที่ฏฐิ ก็ไม่วุ่นวาย             |         | 1444 | ണഠഭ്               |
| สัมมาทิฏฐิมีอยู่ทั้งในศาสนาและในภาวะชาวโลก                       |         |      | dom                |
| การศึกษาถูกต้องจะทำให้มีจฉาทิฏฐิจางไป                            | ****    | 1000 | യാ                 |
| การศึกษาที่ถูกต้องจะช่วยให้เกิดสัตบุรุษ, ก็มีล้มมาทีฏฐิ          | ****    |      | ೯೦೦                |
| <ol> <li>ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ต้องชิดหลักสัมมาทิฏฐิมิ</li> </ol> | ใช่ปรัช | ญา   | നമദ്               |
| กำปรารณ์สะทบภาน                                                  |         |      |                    |
|                                                                  | ****    |      |                    |
| ส้มมาทีฏฐิ เป็นเรื่องทางกาสนา, ปรัชญาเป็นระบบวิชาใหม่            |         |      | നൈയമ               |
| เรื่องปรัชญา ค้องการคำนึงคำนวณไม่มีที่สั้นสุก                    |         | **** | ពា១៥               |
| สมัยปัจจุบัน ถนหลงปรัชญา; แก้ไม่รู้จักสัมมาทีฏฐิ                 | ****    | ***  | மில்               |
| ส้มมากิฏฐิ เป็นเรื่องความคือเห็นในสิ่งที่มีอยู่จริง ๆ            | ****    |      | m <del>ବ</del> ର୍ଷ |
| ปรชัญา เหมือนกับมีคอยู่เรื่อย, ค้นหาสิ่งที่มิได้มีตัวคนจริง      | ****    |      | ៣១៩                |
| ปรัชญา ไม่ใช่ศาสนา เพราะไม่มีอะไรเป็นสิ่งแน่นอนลงไป              | ****    | 1443 | ពាទ៩               |
| สมมาทิฏฐิ-ถวามกิดเห็นถูกต้องนี้จะแก้ปัญหาของมนุษย์ได้            |         | **** | വളാ                |
| สมมาทีฏฐิ มีรากฐานอยู่ที่ ยถญอสมมบับบุญญา                        |         |      | മയില               |
| ยลาภูทสัมมัปบัญญา คือ บัญญาที่รอบรู้ถูกต้องตามที่เป็นจริง        |         |      | ଶାଧାର              |
| จะมีสมมาทีฏฐิญกต้องต้องปฏิบัติตามหลักกาลานสุดร                   |         | **** | នៅនៅពេ             |
| ช้อที่ ๑. มา อนสสเวน – อย่าเชื่อ ตามที่พังกันมา                  | ••••    |      | ണിഇമ               |
| ข้อที่ 🖦 มา ปรมุปราย – อย่าเชื่อ ทามๆกันมา                       | 1441    | 141  | លគ្រាជា            |
| ข้อที่ ๓. มา อีฑิ กิริยาย — อย่าเชื่อ เพราะกำลังล็อกัน           | ****    | **** | നിലമ               |

| หน้                                                                     | ាំ |
|-------------------------------------------------------------------------|----|
| ข้อที่ ๔. มา บีฏกสมุปทาเนน – อยาเชื่อ เพราะมีอ้างในดำรา ๓๒๔             | ď. |
| ข้อที่ ๕. มา ตกุกเหตุ - อย่าเชื่อ เพราะมีเหตุผลทางกรรก ๓๒๔              | ž. |
| ข้อที่ ๖. มา นยเหตุ – อยาเชื้อ โดยมีเหตุผลทางปรัชญา ๓๒๔                 | Z  |
| ข้อที่ 🗠 มา อาการปริวิตกุเกน — ยย่าเชื้อ เพราะตรีกเอาตามอาการ 📾 🖘       | þ  |
| ข้อที่ ๘. มา ทิฏจิ นิชุญานกุขนุทียา ชยาเชื่อ เพราะเข้ากับความคิดเรา ๓๒๖ | b  |
| ข้อที่ ๙. มา ภพุหรูปตาย — อย่าเชื้อ เพราะผู้พูคมีตักษณะควรเชื้อ ๓๒๖     | o  |
| ข้อที่ ๑๐. มา สมโณ โน กรูติ — อย่าเชื่อ เพราะสมณะนี่เป็นกรของเรา ๓๒๓    | ý  |
| สรุปทบทวนให้เข้าใจทั้ง ๑๐ ข้อ                                           |    |
| สัมมาที่ฏฐิเป็นสิ่งจำเป็นแก่การศึกษา                                    |    |
| <b>ข้อที่ ๑.</b> การศึกษาต้องอิสระจากวัสถุนิยม                          | •  |
| ข้อที่ ๒. การศึกษาต้องไม่ลืมตัวกระทั่งเมาปรชัญา ๓๓๓                     |    |
| การแก้ทุกข์ จะแก้ด้วยปรัชญาไม่สำเร็จ                                    | •  |
| คูเรื่องปรัชญา ที่เขาพิจารณากันในวงการศึกษา                             |    |
| การศึกษาแก้ไม่ถูกจุด จึงยังแก้บัญหาไม่ใต้                               |    |
| บัญหาค่างๆ เกิดเพราะก็เลสในจิ๊ก ไม่ใช่ที่เพศเผ่าพันธ์                   |    |
| เราไม่ตูบัญหาที่แท้จริงในส่วนดึกของของต์                                |    |
| การสนใจปรัชญาตะวันออก – คะวันตก ยังไม่อาจแก้ปัญหาได้ ๓๓๘                | ;  |
| พุทธธรรมไม่ใช่ปรัชญา แค่หมายถึงกัวก่าสนา ๓๓๙                            | •  |
|                                                                         | ,  |
| เราควรยึกพุทธธรรมหรือศีลธรรมเป็นธรรมะในชีวิตประจำวัน ๓๕๑                | ı  |
| การศึกษาของไทยอยู่ในรูปศึลธรรม, ไม่เคยเป็นปรัชญา ๓๔๒                    | ı  |
| <b>ข้อที่ ๓.</b> การศึกษาห้องเคียงคู่กันไปกับศาสนา                      |    |
| <b>บ้อที่</b> ๔. ต้องศึกษาให้รู้จัก กิเลส, หลงกิเลส ๓๔๔                 |    |

| <ul> <li>ยังรรมะครองโลกๆ (ต่อ)</li> </ul>                        |                         |
|------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| การบรรยายครั้งนี้ต่อจากครั้งก่อนซึ่งยังไม่จบ                     | ണ≪്ട്                   |
|                                                                  | බල්ට — බැල්ට            |
| <b>บ้อที่ ๔.</b> การศึกษาค <b>้</b> องกระทำ ไม่ใช่พูล            | ando                    |
|                                                                  | നെദ്യ                   |
| <b>ช้อที่ ๖</b> . การศึกษาอย่างสมมาทิฏฐิต้องไม่แพง               | നമ്മെ — നമ്മ            |
| <b>บ้อที่ ๗. ค้องไม่ฟ</b> ุ้นเพื่อย ไม่เพื่อค้วยวิชาที่ไม่จำเป็น | ണേଭିଲି — <b>ପା</b> ଞ୍ଝା |
| <b>บ้อที่ ๘</b> . จักการศึกษาให้มีรากฐานทางธรรมะลงในสันควน       | നാര്ദ                   |
| والممالية مناهون الأساء                                          | කුල්ල — සමුහා           |
| as aft as all a termals                                          | សថ៣− <i>៤</i> ៤៣ •      |
| เฉพาะประเทศไทย ควรท้องจัดให้สอกคล้องกับสัมมาที่ฏฐื               | നിവരി<br>നിവരി          |
| ข้อ ๑. อย่าไปทามกันประเทศที่ไม่มีศาสนา                           | লাচল                    |
| ข้อ ๒. ยึกมันวัฒนธรรมไทย แนบสนิทอยู่กับชาสนา                     | സമ്മ                    |
| ข้อ ๓. สัมพันธ์กันกับทางศาสนาต่าง ๆ อย่างโบราณ                   | ബയിയ                    |
| ช้อ ๔. การศึกษาไม่บกพร่องจากสัมมาที่ฏฐิในหลักพุทธศาสนา           | മയിയ                    |
| ให้สนใจ "สัมมาทีฏฐิ" ที่พระพุทธเจ้าตรัส มีหลัวคามพระบาลี :-      |                         |
|                                                                  | നേദിത്                  |
| ท้องรู้จักเนื้องอกในพุทธศาสนา เพราะไม่ใช่ตัวแท้                  | നേയിള്                  |
|                                                                  |                         |
| •o. ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ต้องระคมปรับปรุงศิลธรรมภ                | <u> </u>                |
| เป็นการใหญ่                                                      | თმბ                     |
| ค <sup>อ</sup> ้าง  รารภั∏ พ≌ราง เทาเน                           | oneded → mede           |

| หน้า                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| เป็นพุทธบริษัท ต้องนึกถึงโลกส่วนรวม อยู่ว่าไม่ใช่เรื่องของเรา ๓๔๒                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| บัญหาดางๆ จะแก้ได้ ถ้าทุกผ่ายมีศึกธรรม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| การศึกษาที่จัดมาแล้วมีผลไม่ถูกเช่น บ้าเสรี, บุชายาเสพทิจ ขลบ ๓๙๔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| สนัทสีขุ, สนัทโภาพมีไม่ใต้ เพราะขาครากฐานทางศึกธรรม ๓๕๕                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| การศึกษาที่ว่าก้าวหน้านั้นเป็นไปเพื่อโมหะ ให้โงยึงขึ้น                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ศีลธรรมสมัยใหม่เป็นชนิด "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว" ๓๙๙                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ที่ยังวิจักคนอาของศีลรรรม เพื่อเก็บรับแรกต่างต                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| โลกขากศึลธรรมจึงต้องเสนอวิธีปรับปรุง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ข้อที่ ๒. ปรับปรุงก็ลธรรม ไม่ให้หลงวัดถุนิยม ๕๐๕ - ๕๐๖                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ข้อที่ ๓. ต้องมีศาสนาหรือศึลธรรมคู่กันกับชีวิต ๔๐๗ – ๔๑๑                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ช้อที่ ๔. บั๊นควงวิญญาณกันเตียใหม่ให้เข้ารูป ๔๑๒ - ๕๒๐                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ข้อที่ ๔. การศึกษาต้องจักเพื่อศีลธรรมก่อนซึ่งใค ๔๒๑ – ๔๒๔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ข้อที่ ๖. เปรียบเค็กโง่สมัยก่อนกับเก็กฉลากสมัยนี้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| PTIMESTER HISTORICA OF A CONTROL OF A CONTRO |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ๑๑. ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ต้องมีระบบการเมืองแบบ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ชัมมีกลังคมนิยม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ทางการบรรชายอร พบอกแล                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| คมนาคมในโลกเจริญมาก ทิ๊ดต่อกันเร็ว, วัตถุก็เจริญมาก,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ทำให้ขากสันทึกาพ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| พุทธบริษัทต้องทำประโยชน์สองผ่ายตามพระพุทธประสงค์ «๓๔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ระบบการเมืองที่ดีต้องเนื่องด้วยศีลธรรม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

|                                                                      |          |             | หน้า               |
|----------------------------------------------------------------------|----------|-------------|--------------------|
| สภาพการเมืองในบัจจุบันยุ่งเหย็งมาก                                   |          |             | द्रधक              |
| แง่ที่ ๑. หลงใหลในความเจริญทางวัตถุมากเกินไป                         |          |             | රැගන්              |
| แง่ที่ ๒. เจริญแต่ทางเนื้อหนัง, เกลียกศาสนา                          |          | 1147        | ഭ്നദ്              |
| เป็นทาสทัณหาขนาคมี "ภูเขาทองคำสองลูก" ก็ไม่พอ                        |          |             | ៤៣ <b>៨</b>        |
| แง่ที่ ๓. ระบบการเมืองพัวพันกันเพื่อหลอกเอาประโยชน์กัน               | ****     | ****        | യ്യർ               |
| พิจารณากูลวามเจริญของโลกส่วนใหญ่ไม่เพื่อสันคิภาพ                     | ****     | ***         | ଝଝଠ                |
| <ul> <li>การพัฒนาในโลก ผิคทาง, ไปเป็นทาสของกิเลส ,</li> </ul>        | <b>,</b> | ****        | ര്ത്ത              |
| <ol> <li>สงักมการหน้าไปในทางเราร้อน</li> </ol>                       | ****     |             | —-ਪ<br>ਵਵ <b>b</b> |
| ๓. ศีลธรรม, จริยธรรม เป็นไปในทางบาป, ฮามใจกิเลส                      | +-41     |             | ಪ್ರದ್ವಾ            |
| <ul> <li>มนุษย์ไม่มีใจสูงเหนือกิเลส, ไม่สมชื่อมนุษย์</li> </ul>      |          | 1444        | दद्                |
| ๔. การศึกษาเจริญไปในทางเห็นแก่ตัว                                    | 11.00    | ,           | ददद                |
| <ol> <li>การค้นควาเจริญทางประกิษฐกรรมแค่ไม่มีสันติภาพ</li> </ol>     |          | ***         | <b>द</b> द द       |
| <ul> <li>ชะ ระบบการเมือง เอาเปรียบผู้อื่น, เห็นแต่แก่ตัว</li> </ul>  | ••••     | ****        | <b>ದ</b> ದನೆ       |
| <ol> <li>ส. การแพทย์การอนามัยดี แต่ก็เพื่อจะไปรบฆ่าพันกัน</li> </ol> |          | ***1        | <b>ಷ</b> ಹ'ಶಿ      |
| <ul> <li>ส. การศึกษาขั้นสูงก้าวหน้า แค่แก้ทุกข์ไม่ได้</li> </ul>     | ***      |             | <b>೯</b> ೯೪        |
| <ol> <li>ศิลปเจริญไปในทางกินดี, และเป็นสำอางศิลป์</li> </ol>         | ****     | ****        | <b>ಡದ</b> ಶ        |
| ๑๑. ระบบการเมืองยังกอบโกยส่วนเดิน                                    | ****     | <b>മു</b> മ | <b>ಜ</b> ಡಡ        |
| สันทึภาพจะมีได้ ต่อเมื่อมีระบบปกครองค้วยธรรมะ                        | ****     | ни          | ददस                |
| ต้องเป็นระบอบที่ไม่กอบโกยต่วนเกิน, เป็นธัมมิกสังคมนิยม               | 1443     |             | ಷಷ್                |
| พิจารณาดูเรื่องเกี่ยวกับส่วนเกินโดยลำดับ:                            |          | 1144        | ଝଝିନ               |
| ขั้นที่ ๑. ย้อนระลึกถอยหลังไป มนุษย์ยังไม่เอาส่วนเกิน                | ••••     | 4747        | & <b>₫.</b>        |
| ชั้นที่ 🕳 พอจิทสูงขึ้น ก็เริ่มเปลี่ยน, รู้จักเก็บ                    | .441     | ****        | ⊄⊄ಅ                |

|               |             | и                                                 | น้ำ        |
|---------------|-------------|---------------------------------------------------|------------|
| ชั้นที่       | ៕.          | วิวัฒนาการบางระดับก็เกิดเพราะส่วนเกิน 🦔           | ឌី៣        |
| ขึ้นที่       | ໔.          |                                                   | ៤ ៣        |
| ขั้นที่       | Œ.          | ความเปลี่ยนมีทั้งทางกาย ทางจิต 🚾                  | <b>1</b> € |
| ขั้นที่       | ъ.          |                                                   | <b>€</b> ⊄ |
| ขั้นที่       | ್.          | ท้องการส่วนเกิน จนรู้จักขโมย ««                   | t d        |
| ชนที          | ಷ.          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •           | ťď         |
| ขั้นที่       | œ.          |                                                   | ďЪ         |
| ข้นที่        | <b>9</b> 0. | ทางศาสนาอีกได้ว่า "หนถินจำเป็นนั้นบาป" 🦡 🚅 ๔๔     | ್ ಬ        |
| ขั้นที่       | ஓ.          | ทางพุทธศาสนา สอนให้รู้จักหอดี 🤐 🤐                 | <b>.</b>   |
| ขั้นที่       | මේ.         | พุทธศาสนาสอนให้รู้จักสั้นโดษ ๔๕๔ - ๔              | ೧ಡ         |
| ข้นที         |             | ถ้าผลิตส่วนเกินค้องสงเคราะห์สังคม «               | ଜଣ         |
| ขนที่         | ବଝ.         | การประกิษฐ์เจริญขึ้น ก็ไปส่งเสริมเนื้อหนัง 🤐 🥨    | ៦៣         |
|               |             | จำคำว่า กิน – กาม – เกียรติ ล้วนแค่เป็นส่วนเกิน 🦝 | አ          |
| ขนที่         |             | มนุษย์ติดอยู่แก่ กามารมณ์, ไม่อยากได้นิพพาน 🖝 🕬   | ኤፎ         |
| ขั้นที่       |             | A V A                                             | લેલે       |
| ชั้นที่       |             | ระบบการปกครองยังเห็นแค่แก่ตัวกู 🦝                 | ಡಿದ        |
| ขั้นที่       | ೯ಚ.         | โลกจะมีสันทึภาพท้องใช้ชัมมึกสังคมนิยม 🥴 🥴         | ಶಿಜೆ       |
|               |             |                                                   | per.       |
|               |             | เริ่มไปตั้งแค่เค็กๆ ต้องรู้จักการสละให้ผู้อื่น 🚾  | o to       |
| ชนที่<br>ชนที |             | TOP MALERIAN AND A 1 4                            | o/ka       |
| ขั้นที่       |             | พ่อแม่ต้องช่วยอบรบลูก, ทำให้โลกงกงาม 😅            | ý lei      |
| ขั้นที่       |             | Court of Pride a                                  | ച്ച        |
| ขั้นที่       |             | **************************************            | ച്ച        |
| ขั้นที่       | kom.        | <b>ต้</b> องไม่กอบโกยส่วนเกิน                     |            |
|               |             | แต่เจียดออกมาให้ผู้อื่นจนได้ ๔๙๔ - ๔๙             | ďb         |

|                                                                     |          |                | หน้า           |
|---------------------------------------------------------------------|----------|----------------|----------------|
| <ul> <li>๒. ศาสนาพระศรีอาริย์ ใม่ใช่เรื่องละเมอเพื่อผื่น</li> </ul> | ****     |                | <b>ල</b> හු හ  |
| ซ้อมความเข้าใจความมุ่งหมายชองการบรรยายชุดนี้                        |          | ****           | ∉್ಡ            |
| ทบทวนคำบรรยายที่แล้วมา                                              |          | ಪ್ರೇಷ          |                |
| เรื่องสมัยพระศรีอาริย์ ไม่ใช่นิยาย, แก่เป็นจุกหมายปลายทางชอง:       | าห๋หถุ   | ∉ಜಿಗ-          | - ೯.೮.೨        |
| สมัยพระศรีอาริย์ ไม่มีใกรเอาส่วนเกิน                                |          |                | ≪ದಉ            |
| ถ้ามีลัทธิธัมมิกสังคมนิยม จะมีสึงสนองความค้องการมาก                 |          |                | <b>ಹ</b> ದವ    |
| โลกสมัยพระศรีอาริย์จะสะควกสบายทั้งกายและจิต                         |          | <b>∉</b> द ∉ − | <b>∝</b> ≰∉    |
| คนเคี๋ยวนี้สนใจแต่เรื่องกิเลส ตัณหา ลวมก อนาจาร                     |          | ***            | d <b>ದ</b> ಮೆ  |
| คนเห็นกงจักรเป็นคอกบัว, อยู่กันค้วยความหลอกตวง                      | ****     | द्ध <i>े -</i> | <b>೯</b>       |
| แนวปฏิบัติที่จะทำให้โลกมีสภาพอย่างโลกพระสรือาริย์                   |          |                | <b>ಹ</b> ಜನ    |
| ข้อแรกต้องรู้จักลักษณะของโลกพระศรีอาริย์, และเห็นว่าไม่เหลือ        | วิสัย    |                | <b>ಹ</b> ಚ್ಚ   |
| ท้ายย่าง ซ้อ ๑. ท้องมีระบบการปกครองครงตามธรรมชาติ                   |          | ****           | લ્દ <i>લ</i> લ |
| ซ้อ ๒. มีศีลธรรมเป็นรากฐานของการปกลรอง                              |          | ****           | œ o o          |
| A No. of the control of                                             |          | ****           | <b>රේ</b> රම   |
| การแก้ปัญหาเรื่องนักเรียนที่กัน ไม่มีระบุว่าเพราะชากศีลธรรม         |          | ****           | <b>ď</b> oka   |
| ทุกคนมองข้ามศึกธรรม ไปมุ่งแก้ที่ปดายเหตุ                            |          | 1994           | ഭ്ഠന           |
| บางคนเห็นกวามเสื่อมศึลธรรมเป็นเรื่องธรรมดา นี้ผีคมาก                |          |                | ಹೆಂಪ           |
| เราค้องสนใจปรับปรุงศึกธรรม, จัดทำให้ถูก, อย่าแพ้แก่วัดถุนิยม        |          | ****           | €೦€            |
| เค็ก ๆ กำลังละทั้งวัฒนธรรมไทย, ไม่รู้ถ่าของศีลธรรม                  |          |                | ದೆ೦៦           |
| ระบบการปกครองต้องมีศีลธรรมเป็นรากฐาน, มีสัมมาที่ภูฐิ                |          | ****           | ഭ്രമ           |
| บุคถลผู้คำเนินการปกครองจักต้องมีสัมมาที่ฏฐิ                         |          | •••            | <b>ೆ</b> ೦ಢ    |
| มีระบบการปกครองแบบชั้นมิกสังคมนิยมเถิก จะเป็นโลกพระศรีย             | กรีย์ได้ |                | ര്ററ           |

เมื่อธรรมครองโลก

~ െ —

ทีนโค้ง ๑๔ ก.ค. ๑๖

#### คำว่า "ธรรม" กับคำว่า "โลก".

ท่านลาธุขน ผู้มีความลนใจในธรรม ทั้งหลาย,

#### [ทำปรารก]

การบรรยายเป็นครั้งที่ ๑ ของการบรรยายชุดนี้ คือชุดที่เรียกว่า ภาค อาสาพหบูชา. ขอให้ท่านทั้งหลายระลึกถึงการบรรยายในชุดที่แล้วมา คือชุด "ใกวัลยธรรม" ได้บรรยายจบไปแล้ว ได้กล่าวถึงสิ่งที่เรียกว่า "ใกวัลยธรรม" ในทุกแง่ทุกมุม; และก็มีความสำคัญเนื่องกัน คือว่า ขึ้นชื่อว่า "ธรรม" แล้ว ไม่ว่าประเภทไหน ย่อมมิลักษณะแห่งไกวัลยตารวมอยู่ด้วย ไม่ปริยายใดก็ปริยาย หนึ่ง, ตัวไกวัลยธรรมเองนั้น ก็เป็นสักแต่ว่า "ธรรม" อย่างหนึ่ง ด้วยเหมือนกัน. ในวันนี้ เป็นวันแรกของการปรรยายชุดยาสาหหนูชา ซึ่งจะใต้บรรยายโดย หัวข้อใหญ่ว่า เมื่อธรรมครองโลก ซึ่งจะได้เบ่งออกเป็นดอน ๆ อย่างเดียวกัน. สำหรับในวันนี้ จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า คำว่า "ธรรม" กับคำว่า "โลก" ซึ่ง จะกล่าวโด้อย่างมากก็เพียงแต่ การบรรยาย ให้เห็นลักษณะของสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" กับสิ่งที่เรียกว่า "โลก" ด้วยเท่านั้นเอง; สองอย่างนี้เป็นสิ่งที่ต้องทำความเข้าใจ กันก่อน แล้วจึงจะสามารถเข้าใจในหัวข้อที่ว่า "เมื่อธรรมครองโลก" นั้น จะเป็น อย่างไร.

pao.

โลกตามธรรมชาติมันก็เป็นอย่างหนึ่ง โลกของมนุษย์ ที่มนุษย์ไปและ ต้อง ไปจักสรร ไปกระทำให้มันเปลี่ยนแปลงไป ตามอำนาจของมนุษย์ นี้มันก็อย่าง หนึ่ง; แล้วอย่างไหนเรียกว่า *เมื่อธรรมครองโลก คือครองโลกขนิดไหน?* นี้จะ โค๊กล่าวกันก่อโปข้างหน้า. *เมื่อธรรมครองโลกนั้น มันครองเมื่อไร? ในอักษณะ* อย่างไร. นั้นนะล้วแต่ว่าเข้าใจคำว่า "ธรรม" ในลักษณะอย่างไร.

# พึ่งรู้จักลักษณะของคำว่า "ธรรม" เมื่อครองโลก.

ธรรมที่เป็นธรรมชาติ, เป็นกฎชองธรรมชาติ มันก็ครองโลกนี้อยู่ ตลอดเวลา; ส่วน ธรรมที่มนุษย์ประพฤติปฏิบัตินั้น มันก็ครองโลกนี้เฉพาะ ต่อเมื่อมนุษย์ประพฤติหรือปฏิบัติเท่านั้น. คังนั้น เนื่อกล่าวให้สั้นเชิงแล้ว คำว่า "ธรรม" นี้ก็เกิดแบ่งแยกออกไปได้ เป็นธรรมที่เป็นอยู่ตามธรรมชาติ, หรือตัว ธรรมชาตินั้นเอง. และอีกอย่างหนึ่ง ก็คือ ธรรมที่กนหรือมนุษย์นี้ปฏิบัติ เป็นการ ปฏิบัติ แล้วแก่ว่ามนุษย์จะปฏิบัติอย่างไร. ถ้าเมื่อกล่าว โดยหลักใหญ่ ๆ ก็ขอได้นึกถึงคำ ๓ คำ ที่เคยพุดมาแล้ว มารมายหลายครั้งหลายหน คือว่า ธรรมะที่ดำ ธรรมะที่ขาว และ ธรรมะที่ไม่ อาจจะกล่าวได้ว่าดำหรือขาว

**ธรรมะท**้ำ ก็คือ ธ**รรมะท**ี่ชั่ว ที่ผิด ที่มีผลเป็นความทุกซ์. ถ้ากนะผู้บิจัก ธรรมะคำกันทั้งโลก ธรรมะคำมันก็กรองโลก; แล้วก็มีผลมาถึงจิกใจของคน ให้ เป็นทุกซ์เดือกร้อน.

ล้าคนประพฤติโธรรมะขาว ใจของคนก็ขาว; ธรรมะที่ครองโลกก็เป็น ธรรมะขาว ก็ทำโลกนี้ให้ไม่เป็นทุกข์ไม่เดือดร้อน หรือเรียกว่าอยู่เป็นสุข.

น้อรรมประเภทสุดท้าย คือ ธรรมะไม่ดำไม่ชาว นั้น, พันโลกเหนือ โลก ไม่อาจจะกล่าวได้ว่าคำหรือขาว. ถ้าคนในโลกพากันประพฤติธรรมะอย่างนี้ ก็เรียกว่าพันความเป็นโลก, ไม่มีปัญหาเรื่องคำเรื่องขาว เรื่องบุญ เรื่องบาป เรื่องสุข เรื่องทุกข์ หรือเรื่องดีเรื่องชั่วอะไรกันอีกต่อไปอย่างนี้; แต่ว่ามีจิดที่หลุดพันแหนือ โลก. ถ้าธรรมะชนิดนี้ครองโลก ก็หมายความว่ายกเลิกซึ่งที่เรียกว่า "โลก" ไม่มีความ เป็นโลก, มีแต่ความอยู่เหนือโลก.

ขอให้รถชำกำสั้น ๆ ๓ กำนี้ไว้ให้ก็ ๆ ทบทวนให้มองเห็นอยู่เสมอ ว่า ชรรมะที่มนุษย์ประพฤติ นั้น ดำก็มี ชาวก็มี พ้นจากตำพันจากขาวก็มี. กำคือ ชั่ว, ขาวคือก็; พ้นจากตำจากขาว, ก็คือเหนือคำ เหนือขาว เหนือก็ เหนือชั่ว. ถ้นรายงมีก็เลสมากก็ประพฤติธรรมกำ. ถ้ามีก็เลสน้อยเบาบางไป ก็ประพฤติธรรมชาว, ถ้าเพื่อกวามหมดกีเลสโดยประการทั้งปวง ก็ประพฤติธรรมที่ไม่ตำไม่ชาว. กรรมะที่ จะกับทุกข์สั้นเชิง คือ *ธรรมะเพื่อนิพพาน* นั้น *จัดไว้ในพวกที่ไม่ดำไม่ขาว*.

นี้แหละขอให้ เพ่งเล็งไปยังการประพฤติปฏิบัติของคน ถ้าคนประพฤติ ธรรมะคำ ธรรมะคำก็ครองจิตใจของคน; แล้วก็ครองโลกนี้ ให้โลกนี้เป็นโลกที่คำ คือมีคหรือเป็นทุกข์. ถ้าคนพากันประพฤติธรรมะขาว; ธรรมะก็ครองโจของคน ให้เป็นใจที่ขาว ทำโลกนี้ให้เป็นโลกที่ขาว มีความสุข. ถ้าประพฤติเหนือกำเหนือขาว ก็เป็นอันว่า ไม่ต้องพูทกัน; โม่มีเรื่องที่จะต้องพูดกัน หรือพูดไม่ได้ว่าเป็นอะไร คือไม่เป็นโลกนั้นเอง.

นี้ท่านก็ จะพอมองเห็นใต้เอง ว่า ที่ว่า ธรรมะครองโลก นั้น มันมี ลักษณะ อย่างไร? และที่ว่า เมื่อไรธรรมะครองโลก? นี้ก็ตอบได้ ๒ อย่าง ดังที่กล่าวมาแล้ว ข้างคัน : ว่าถ้าหมายถึงธรรมะที่เป็นกฎของธรรมชาติ ธรรมะชนิคนี้ก็ครองโลกทั้ง หมดทั้งสั้น ทุกความหมาย อยู่ตลองเวลา. แต่ถ้าคำว่าธรรมะหมายถึงการประพฤติ ปฏิบัติของบุคคลในโลก ก็หมายความว่า เมื่อใดมีการปฏิบัติธรรมะขย่างไร; เมื่อน้ำ ธรรมะก็ครองโลกเมื่อนั้น, แล้วก็ในลักษณะอย่างนั้น.

จะที่ผอเป็นอย่างไร? ก็สองกิดกูได้เอง ถ้า ธรรมะดำครองโลก โลก นี้ก็เคือคร้อน. ถ้า ธรรมะขาวครองโลก โลกนี้ก็ไม่เดือดร้อน. ถ้า ธรรมะ เหนือดำเหนือขาวครองโลก โลกนี้ก็เลิกกัน, ก็อุไม่ถึงกวามเป็นโลก ที่จะเปลี่ยน ไปเปลี่ยนมา เป็นคำๆ ขาว ๆ ที่ ๆ ชั่ว ๆ บุญ ๆ บาป ๆ กันอยู่อีกต่อไป; มัน สิ้นสุด แห่งความหมายของคำว่า "โลก". ทีนี้ *เราต้องการชนิดใหนกัน*? ก้องการธรรมะคำหรือต้องการธรรมะขาว หรือต้องการธรรมะไม่คำไม่ชาว ? ต้องการอย่างไรก็ปฏิบัติอย่างนั้น ซึ่งก็ได้อธิบาย กันมาแล้วตั้งแต่ก่อน ๆ มานี้ หลายครั้งหลายสิบครั้ง ขนพอจะรู้ว่าปฏิบัติอย่างไรคำ, อย่างไรไม่คำไม่ขาว.

ทีนี เมื่อเรามองเห็นว่า โลกนี้มันกว้างเกินไป จะให้ทุกลนปฏิบัติพร้อมกัน ไม่ได้; เราคนเดียวก็สามารถที่จะทำให้แก่จิดใจของเราได้. เมื่อจิดใจของเรา เปลี่ยนไปอย่างไร มันก็มีผลเหมือนกับว่าโลกนี้มันก็เปลี่ยนไปสำหรับเรา; เช่นว่าเรา มีจิตใจอยู่เหนือโลก โลกนี้มันก็มีค่าเท่ากับไม่มีสำหรับเรา, โลกนี้มันก็ไปมี สำหรับคนอื่น ที่จะหลงหรือจะเวียนว่าย หรืออะไรกันไปก็ตามใจเขา. แก่มันไม่มี, เป็นโลกที่ไม่มี หรือเป็นโลกที่สิ้นสุดแล้ว สำหรับบุลลลที่ประพฤติปฏิบัติมาจนถึงชั้นนี้.

น์คือสิ่งที่เรียกว่า "โลก" กับสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" มันจะเป็นของคู่กันมะ อย่างนี้; นี้ไมื่อกล่าวทามสมมภิที่เราใช้พูดจากันอยู่.

### ให้ธรรมะครองโลก นี้เป็นเรื่องใหญ่และสำคัญ.

ทีนี้ เราก็มนองคู่ให้ละเอียกลงไปอีกว่า เราแต่ละคน ๆ ในโลกนี้ กำลังรู้ ไม่เท่ากัน, รู้ไม่เหมือนกัน, รู้สึกไม่เหมือนกัน; แล้วก็ ต้องการไม่เหมือนกัน. เพราะว่าเรายังมองเห็นอยู่ว่า มันมีทั้งคนกี ณนชั่ว ในโลกนี้; แล้วก็ก็ หรือชั่ว กันหลายๆ แบบ. นี่เพราะมันล้องการค่างกัน : คนทำชั่วเขาก็คิดว่าอย่างนั้นมันดี, กนทำดีเขาก็คิดว่าอย่างนั้นมันดี. นี่จึงรู้สึกไม่เหมือนกัน ต้องการไม่เหมือนกัน; บางที่ถึงกรัชธงกับข้าม กย่างที่กล่าวมาแล้ว ว่า *"เห็นกงจักรเป็นคอกบัว"*, พวก กนโง่กระชาก คนอันธพาลก็ไป "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว, เห็นรอกบัวเป็นกงจักร".

นี่ผองพิจารณาดูให้ดีว่า คนอยู่ในโลก ก็ถูกครอบงำอยู่ด้วยกฎเกณฑ์ ของธรรมชาติ, ที่เป็นตัวธรรมะอยู่ตามธรรมชาติ; แต่น็ก็ไม่สำคัญ เพราะมัน เป็นไปตามกฎชองธรรมชาติ เพื่อความเจริญทางร่างกาย ทางเนื้อหนังตามธรรมชาติ มากกว่า แต่ว่าธรรม หรือ ธรรมะ ที่มนุษย์สร้างขึ้น นี่แหละ มันกลาย เป็นเรื่อง สำคัญ; เพราะว่าจะทำโลกนี้ให้ลักเป็นไฟ ก็ได้ ทำโลานี้ให้เย็นเป็นน้ำ ก็ได้ หรือ ให้มันหมดความเป็นโลก ไม่มีโลกยี่กต่อไปก็ยังได้.

ถ้าธรรมะชนิดนี้ครองโลก โลกนี้ก็เป็นอย่างธรรมะนั้น; ก็แปล ว่า ถ้นราพูงกันรู้เรื่องกับเพื่อนฝูงทั้งโลก แล้วก็จะสามารถช่วยกันสร้างโลกใหม่ได้ คือสร้างโลกใหม่ที่มีแท่สันทิภาพ, หรือความสงบสุขอันกาวรได้. แล้วในที่สุดก็จะ นองเห็นได้ว่า *ล้าธรรมะครองโลก มันก็เป็นโลกที่น่าอยู่; ถ้าธรรมะไม่มาครอง* โลก โลกนี้ก็เป็นโลกที่ไม่มีธรรมะ; รู้กันได้เองว่า มันจะเป็นอย่างไร.

กังนั้น เมื่อพูดขึ้นมาถึงข้อที่ว่า ธรรมะครองโลก อย่างนี้แล้ว กิควรจะ ถือว่า เป็นเรื่องใหญ่ที่สุด, เป็นเรื่องสำคัญที่สุด จำเป็นที่สุด หรือว่า รีบด่วน ที่สุด.

ที่ว่า เป็นเรื่องใหญ่ นั้นก็เพราะว่า คนเราอยู่ในโลกนี้ก็เพื่อจะมีความสงบ สุข. ถ้าธรรมะครองโลก มันกี้มีความสงบสุข; ฉะนั้นการทำให้ธรรมะครอง โลก มันก็เป็นเรื่องใหญ่ที่สุดของมนุษย์เรา. เที่ยวนี้ถ้าเราจะมีเงิน หรือว่ามีทรัพธ์สมบัติ มีเกียรทิยศซื้อเสียง อำนาจ วาสนาจะไรก็ตาม; แต่ถ้าในโลกนี้มัน ขาดธรรมะ แล้ว มันก็ หาดวามสุขไม่ได้. หรือว่า แม้แต่ในใจของเราเองขาดธรรมะแล้ว; สิ่งเหล่านั้นก็ไม่มีความหมายจะไร คือนั้นจะร้อนเป็นนรถไปหมด : เงินก็ร้อน ทรัพธ์สมบัติก็ร้อน. เกียรติยศซื้อเสียง ก็ร้อน, อะไรก็ร้อนไปหมด. แต่ถ้ามี ธรรมะเข้ามาครองจิตใจ มันก็เย็นได้; จึงถือว่าเป็นเรื่องใหญ่.

ที่ว่า เป็นเรื่องสำคัญ นั้น หมายความว่าไม่มีเรื่องอะไรที่จะมีความลำคัญ เท่านี้; เพราะว่าเกิดมาเป็นมนุษย์นี้ ก็เพื่อจะได้สิ่งนี้ คือได้ความดีหรือความสุขที่ สูงสุด ที่มนุษย์นี้ควรจะได้.

ที่ว่า เป็นเรื่องจำเป็น ก็เพราะว่าถ้าเกิดมาไม่ได้ถึงนี้ มันก็เสียชาติที่เกิด มา: หรือว่า ถ้าไม่ได้สึงนี้ มันก็อยู่กันอย่างเบียดเบียนกัน ทั่วไปทุกหัว ระนหง: หรือว่าในที่สุดก็จะถึงกับเป็นมิคตัญญี คือถ้างผลาญกันอย่างทำลายโลก ทีเดียว. ฉะนั้น เรื่องให้ธรรมะครองโลกนี้จึงเป็นเรื่องที่จำเป็น.

และที่ว่า เป็นเรื่องด่วน รีบถ่วนที่สุดนั้น ก็เพราะร่าล้านองคูกันในแง่ ที่ว่า "โลกกำลังจะลูกเป็นไฟอยู่แล้ว" มันก็รีบก่วน; ควรจะรีบบ้องกันหรือ แก้ไข อย่าให้มันถุกเป็นไฟขึ้นมา. ไม่มีเรื่องอะไรก่วนเท่าเรื่องนี้. เหมือนว่าเรา กำลังเป็นโรคภัยไข้เจ็บ มันก็ต้องรีบก่วนที่จะแก้ไขมันให้ทาย; ธรรมะนี้ในโลกนี้ ก็เหมือนกัน เมื่อโลกมันจะลุกเป็นไฟ ก็ต้องรีบก่วนที่จะเก้ไข.

ที่นี้จะมองกันอีกทีหนึ่งก็ว่า คนเรานี้มีอายุล่วงเข้ามาถึงเท่านั้นล้ว นั้น ก็ยังเหลือน้อย ขึ้นช้าอยู่ก็ไม่ทันแก่เวลาในอายุ. คนโบราณเขาชอบเปรียบว่า เหมือนกับ "ตะวันมันบ่ายแล้ว บางที่จะตากผ้าให้แห้งไม่ทัน" ก็มี; มันก้องรียทำ อะไรทุก ๆ อย่างให้มันแห้งทัน. จะถือกันว่า กนเรามีอายุสมัยนี้ลัก ๘๐ บี เป็น เกณฑ์ของการสิ้นอายุ; คนที่อายุเลย ๔๐ ปีมาแล้ว ก็ลองคิดดูให้ลี ว่ามันเลยครึ่ง เข้ามาแล้ว ไปมัวงุ่มง่ามอยู่ที่ใหน.

อายุ ๕๐ ปีน้อย่างน้อยมัน ควรจะมาถึงจุดที่สูงที่สุด สำหรับความโง่ ความหลง ความโง่ความหลงในโลกนี้ ให้มันสูงสุดอยู่เพียงแค่อายุ ๕๐ บีเถอะ ; พอหลังไปจากนั้นแล้ว ให้มันใหลลงไปสู่ความฉลาด มันจะพอศีกัน เหมือนเดิน ขึ้นสะพวนหรือเดินข้ามภูเขา พอถึงจุดสูงสุดแล้ว มันก็จะใหลลงก็จะสะควกสบายอย่างนี้.

ถ้าอายุเลย ๔๐ ปี ก็กวรจะถือว่า มันถึงจุกสูงสุดแล้ว; ถ้าเป็นเรื่องของ
แผ่นกิน มันก็ยอกภูเขาที่เป็นสันบันน้ำ ที่ไหลไปทางโน้นทางหนึ่ง ทางนี้ทางหนึ่ง
เมื่ออุคส่าห์ถ่อขึ้นมาจน ถึงจุดสูงสุดแล้ว ก็ให้มันมีหวังว่าจะไหลไปโดยสะดวก
ถึงปลายทางนั้นได้; เมื่อเรามองกุอย่างนี้ ก็จะเห็นว่า การทำให้ ธรรมะครอง
โลกนี้ เป็นเรื่องด่วนเป็นเรื่องรีบ.

"ธรรมะครองโลก" จะหมายถึงธรรมะครองโลกในใจของเราก็ได้; เพราะ พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "เรื่องเกี่ยวกับโลกทั้งหมดนี้ ตถากตบัญญัติไว้ใน ว่างกายที่ยาววาหนึ่ง พร้อมทั้งสัญญาและใดนี้", ว่าโลกหรือเหตุให้เกิดโลก หรือ อะไรซองโลกทั้งหมดนั้น มันอยู่ในร่างกายนี้.

ฉะนั้น ให้ธรรมะครองจิตใจ ก็เรียกให้เหมือนกันว่า ธรรมะครอง โลกในภายใน คือจิตใจ; หรือบุกกลกนหนึ่ง ให้เป็นบุกกลโดยสมมติ, หรือ ว่นเป็นสังขารโดยภาษาปรมัดถ์นี้ มันเยือกเย็นไม่มีความทุกข์. แก่ถ้านึกให้กว้างออก ไป ก็นึกถึงโดยทั้งหมด มันกำลังจะลุกเป็นไฟ, ซึ่งก็เป็นการรีปก่วนที่จะช่วยกัน ป้องกันหรือแก้ไข.

เป็นอันว่าจะถูกันในโลกเล็กๆ ในส่วนบุลลล, หรือว่า จะลูกันที่โลก เนื้อคัวของโลกวัคลุอันใหญ่หลวง ก็ล้วนแค่ เป็นเรื่องรีบด่วนทั้งนั้น ที่จะต้องทำ ให้ธรรมะนี้ครองโลก.

ชอให้มองเห็นว่า มันเป็นเรื่องใหญ่หลวง เป็นเรื่องสำคัญ เป็น เรื่องจำเป็นที่สุด แล้ว เป็นเรื่องรีบด่วนที่สุด. ฉะนั้น เราจะได้พูกกันให้ละเอียก ในเรื่องธรรมะกรองโลก โดยใช้หัวข้อว่า "เมื่อธรรมกรองโลก" แม้จะเป็นเรื่อง ยึกยาว ก็ต้องพูกกันให้รู้เรี่ยงให้จนได้.

ดังนั้น อากมาจึงถือเอนป็นหวังข้อสำหรับบรรยาย ในชุกอาสาพหบุชาของ ปีนี้ ซึ่งในชุกหนึ่งหรือภาคนนึ่งนี้ เราเคยบรรยายถึง ๑๒ กรั้ง. นี้ก็จะเป็นบย่าง เกียวกัน; แต่สำหรับในวันนี้ เท่าที่จะพูกได้ ภ็คงจะพูกได้เฉพาะที่มันเกี่ยวกับคำ เพียง ๒ คำ โดยตะเอียก ก็อกำว่า "ชรรม" คำหนึ่ง, คำว่า "โลก" คำหนึ่ง นั่นเอง. เรียกว่า อึ๋งที่เรียกว่าธรรม กับ อึ๋งที่เรียกว่าโลก คืออะไร. ขอให้กั่งใจพังให้สำเร็จ ประโยชน์ค้วย.

## การพึ่งให้สำเร็จประโยชน์ ต้องนี้กลึงบัญหาที่มีอยู่จริง.

สิ่งที่เราจะต้องนึกถึงเป็นข้อแรก แล้วก็นึกถึงอยู่คลองมวลาด้วย คือ ปัญหาที่มันมีอยู่จริงๆ, ปัญหาที่มีอยู่จริงนั้นแหละสำคัญมาก.

ถ้าไม่มีบ้านหายยู่จริง มันก็เป็นเรื่องเล่นละคร, เราจะเล่นละครเรื่องมีทุกช์ เล่นละครเรื่องทับทุกข้อะไร มันก็เป็นเรื่องเล่นละครไปหมด; ถ้าปัญหามิได้มีอยู่จริง. เหมือนอย่างว่าคนบางคนหรือส่วนมาา ไม่ได้ทุกข์ร้อนอะไร ก็มาหาธรรมะเป็นเครื่อง คับร้อน: เรียกว่าเขาไม่มีบัญหา. แก่เขาก็สมัยรเป็นคนมีบัญหา เหมือนกับคน ไม่เป็นใช้ หรือไม่รู้สึกว่าเจ็บไข้อะไร แต่ก็สมัครเป็นคนใช้; อย่างนี้ก็มีอยู่มวก.

โดยเฉพาะที่เกี่ยวกับ เรื่องทางศาสนา เขายัง ไม่มองเห็นปัญหา ไม่รู้สึกต่อตัวบัญหาคือความทุกข์ แล้วก็มาหาความดับทุกข์ ฉะนั้น จึงทำไปไม่ ได้ คือไม่พบ ในที่สุดก็ล้มเหลวไปเอง.

อย่างน้อยที่สุด เราจะต้องมีบีญหาอยู่ในใจจริงๆ คือเป็นความทุกข์ ความร้อน, หรือมองเห็นอยู่ในลักษณะที่น่ากลัว น่าหวาดเสียว เป็นปัญหาอย่างน้ำเ ก่อน. ปัญหาของเรา เดี๋ยวนี้ก็คือว่า เราต้องการสันติภาพหรือความสงบสุข, เราต้องการแก่ว่าเราไม่ได้, เราต้องการความสงบสุข แก่แล้วเราไม่ได้; นี่เรียกว่า เป็นปัญหา.

ความวุ่นวายโกลาหลเป็นทุกข์นี้ มันมีมากมายหลายระดับ ก็องจะพบเข้า ตักอย่างหนึ่ง หรือระดับหนึ่ง. ทางภายนอก เราก็มีความตำบากยุ่งยากทางสังคม เต็มไปด้วยอันธพาล, ทางภายใน เรา ก็มีข้าศึก คือกิเลส รบกวนอยู่เสมอ ไม่เคยหลับสนิทเป็นสุขเลย. นี้เรียกว่าไม่มีสันติภาพ ทั้งภายในและทั้งภายนอก. ขอให้ มีปัญหาอย่างนี้กันก่อน.

พอมีบัญหา ของเห็นชักในปัฐหา มีความสะทุ้งกลัวท่อสิ่งนี้แล้ว; ความ คิดที่ว่า "จะมีธรรมะมาครองโลก มาช่วยโลก" นี้ มัน ก็จะมีขึ้นมาจริง และ แท้จริงค้วย ไม่ใช่สมัครเล่น. พกเรามีบัญหาเรื่องไม่มีความสงบนุขโดยส่วนตัว, โดย ส่วนรวม ก็น็กหาสึงที่จะมาช่วยแก้บัญหานี้ ในที่สุดภัพบสิ่งที่เรียกว่า "ธรรมะ", หรืก จะมองเห็นสึงที่เรียกว่า "ธรรม" นั้นแหละ จะเป็นเครื่องช่วยแก้บัญหานี้. มันก็เกิด เป็นเรื่องเป็นราวขึ้นมาที่ว่า เราจะต้องมีธรรมะสำหรับคุ้มครองโลก : โลกในใจ เราก็ตวม ก็ต้องมีธรรมะคุ้มครอง, โลกข้างนอกทั่วไปเป็นส่งคมทั้งโลกใหญ่ ๆนี้ก็ตาม ก็ต้องมีธรรมะคุ้มครองโลก.

#### ต้องศึกษาความหมายของธรรมให้เ**ข้าใจ**...

ทีนี้ ความลำบากยุ่งยากเกี่ยวกับการพูดจาสั่งสอนนี้ มันอยู่ตรงที่ว่า กำพูดที่ใช้พูดนี้มันกำกวม หรือมันหลายกวามหมาย. อย่างที่ใต้กล่าวมาแล้ว หลายครั้งหลายหน คั้งแค่แรกเริ่มบรรยายวันเสาร์นี้มา ก็ได้พูดถึงเรื่องนี้เสมอะ เราไม่รู้จักคำว่า "ธรรม" ไม่รู้จักคำว่า "โลก" เพราะมันมีความหมายทำกวม หลายอย่าง.

คำว่า "**ธรรม**" นี้ก็หมายถึง ทุกสิ่ง ไม่ยกเว้นอะไร; แม้แต่โลกนี้ก็ เป็นธรรมด้วยเหมือนกัน เป็นวัตถุธรรมเป็นสังชตธรรม. คัวพระธรรมก็เรียกว่าธรรม, ควากฏธรรมชาติก็เรียกว่าธรรม, นั่นแหละมันทำความยุ่งยากลำบากเวียนหัว ให้แก่ คนที่ไม่เข้าใจอำพุท. จะนั้น จึงเดือนอยู่เสมอว่า ให้เข้าใจคำว่า "ธรรม" นี้ให้ดีๆ.

ชรรมนี้แปลว่า "สิ่ง", สีงอะไรก็ได้เรียกว่าธรรม : จะเป็นรูปธรรม เป็นนายธรรม เป็นข้อปฏิบัติ เป็นการปฏิบัติ เป็นผลของการปฏิบัติ จะเป็นขี้ผู้น สักเมื่อหนึ่ง สูงขึ้นไปจนถึงพระนิพพาน ก็ล้วนแต่เรียกได้ด้วยคำคำเตียวกันว่า "ธรรม" ทั้งนั้น; เพราะธรรมแปลว่าสึง.

ทีนีที่ว่า "ธรรมะกรบงโลก" ล่ะ *ยะไรครองอะไร ?* เมื่อโลกเองก็เบ็น ธรรมะ เป็นวัตถุธรรมชนิกหนึ่ง, เป็นสังขตธรรมอยู่เต็มตัว.

เรามองให้ก็ ก็จะเห็นใต้ทันทีว่า ถ้นราพูกว่า "ธรรมะครองโลก" ก็พอ จะมองเห็นว่า ธรรมะที่เป็นเหตุนั้นคือธรรม ธรรมะที่เป็นผลนั้นมันคือโลก, ธรรมที่เป็นเหตุนี้จะเป็นเครื่องแก้ไขโลก, ธรรมที่เป็นตัวโลกนั้น จะเป็น สิ่งที่ถูกแก้ไข. นี้จะได้พูดกันให้ละเอียกทีหลังโดยคำว่า "โลก".

ในที่นี้ จะพุกคำว่า "**รรรม"** กันเสียก่อน มันมีความหมายกำกวมที่สุด กระทั่งสิ่งที่เรียก "ใกวลัยธรรม" คือทุกสิ่งไม่ยกเว้นคะไร เป็นของสิ่งเคียวกัน มีอยู่ กลอกเวลาทั้งหมกนี้.

แต่ถ้าจะมุ่งหมายเอา ธรรมที่จะมาคุ้มครองโลก แล้ว ที่ ต้องแยกออกมา ช่วนหนึ่ง คือนอกจากตัวโลก นอกจากสึงที่เป็นปรากฏการณ์ที่เป็นโลก: แล้วก็ ธรรม กับ โลก

เอามาพิจารณาดู ก็จะพบสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม", และโตยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็คือ หลัก สำหรับปฏิบัติ.

หลักที่ปฏิบัตินี้ต้องเป็นไปตามกฏ คือสิ่งที่เรียกว่ากฎ อย่างที่เรียกว่า "ไาวลัยธรรม" นั้น เป็นค้นตอของสิ่งทั้งปวงในฐานะที่เป็นกฏ มันต้องมีอะไรอยู่ อันหนึ่ง ซึ่งทำให้สิ่งทั้งปวงเป็นมานี้; อันนั้นเราเรียกว่า มันมีอำนาจที่เป็นกฏ ทำให้สิ่งต่างๆ เป็นมา.

พอมาถึงคำว่า "กฎ" อ้าว, มันก็ทำความกำกวมอีกแล้ว เพราะคำว่า กฎนี้ ในภาษาไทย เราก็มีความหมายมากอย่าง อย่างน้อยก็ลัก ๓ ความหมาย :---

กฎอย่างที่ ๑ คือว่า กฎที่มนุษย์แต่งตั้งบัญญัติขึ้น นี้ก็เรียกว่า กฎ; เช่น กฎหมาย, หรือกฎหมายของการทำงานนั้นนี้; แม้แต่กฎของการเล่นกีฬา, แม้แต่ระเบียบกฎเกณฑ์ของวัดวาอารามของวัด นี้ก็เรียกว่ากฎ แต่เป็นกฎที่มนุษย์ แต่งตั้งบัญญัติ. นี้ดูจะเป็นของเด็กเล่นอยู่มาก: –

กนโร่ก็บัญญ์ที่โร่ ๆ, คนฉลากก็บัญญัติฉลาก ๆ, คนรู้จริงก็บัญญัติ ใช้ได้นาน, คนไม่รู้จริงก็บัญญัติใช้ไม่ได้เท่าไรก็ต้องยกเลิก. นี้กฎที่มนุษย์แต่งกั้ง บัญญัตินี่มันมีลักษณะอย่างนี้ มันเหมือนกับของเจ็กเล่น. แต่ก็ต้องถือว่าเป็นกฎ เพราะ มันมีอำนาจที่จะบังคับให้สังค่าง ๆ เป็นไป; เช่นกฎหมายเป็นต้น นี้ก็กฎหนึ่งแล้ว.

กฎอย่างที่ ๒ ลือกฎธรรมชาติ; นั้ก็อกฎของธรรมชาติ สำหรับ ธรรมชาติ. กฎนั้มนุษย์แต่งตั้งไม่ได้ ธรรมชาติมันทำของมันเอง มันแก่งคั้งของมัน เอง. กฎนี้ก็ควบคุมวิวัฒนาการทั้งหลายในธรรมชาตินั้น, กำลังกาบคุมวิวัฒนาการ ของธรรมชาติทั้งปวงอยู่คลอดเวลา. นี้เรียกว่ากฎธรรมชาติ.

กฎที่ธรรมชาติแต่งตั้ง อย่างนี้ไม่ใช่เด็กเล่นแล้ว ระวังให้ดี; ไม่ใช่ เหมือนกับกฎที่มนุษย์บัญญัติ. กฎที่ธรรมชาติบัญญัติ หรือว่าเป็นกฎรองธรรมชาติ มัน สามารถจะทำให้สิ่งต่างๆ เป็นไปตามกฎ คือวิวัฒนาการเจริญขึ้นมาก็ได้ เตื่อม ฉิบหายวินาศลงไปก็ได้; แล้วแต่มันจะเป็นไปตามกฎข้อไหนหรือส่วนไหน: นี้เรียก ว่ากฎธรรมชาติ.

ทีนี้ อยากจะชี้ให้เห็น อีกกฎหนึ่ง ซึ่งเป็นชนิดที่๓ กฎที่เหนือ กฎธรรมชาติ พึ่งกูออกจะงงๆกันอยู่ว่า กฎที่มันเหนือกฎธรรมชาติไปอีก.

ธรรมชาติมีกฎให้สิ่งต่างๆ วิวัฒนาการเปลี่ยนแปลงเรื่อย; นั้นมัน เป็นกฎธรรมชาติ. แล้วมัน มีอะไรอีกอันหนึ่งซึ่งมีอำนาจเหนือนั้น ทำให้เกิด มีกฎธรรมชาติชนิดนี้ขึ้นมา. อย่างนี้เราจะเรียกว่า กฎที่เหนือกฎธรรมชาติ; แก่ก็ ไม่พันไปจากความเป็นธรรมชาติ. แต่มันเป็นธรรมชาติที่เหนือธรรมชาติทั้งปวงเท่านั้น.

กฏเกณฑ์ที่ทำให้เกิดควงอาทิจย์ ควงจันทร์ ตวงกาว ทั้งหลาย, ให้เกิดชีวิต เกิดอะไรต่าง ๆ ขึ้นมา นี้มันเป็นกฏธรรมชาติ; แต่มันมี กฏอีกอันหนึ่ง ซึ่งทำ ให้กฏธรรมชาตินี้ออกมา หรือเป็นขึ้น หรือทำหน้าที่ของมันไปได้ นี้จะเรียกว่า กฏที่เหนือกฏธรรมชาติ ก็คือสิ่งที่เรียกว่า "โกวลัยธรรม" อันสูงสุจ ที่เราได้ บรรยายกันมาแล้ว ๑๓ ครั้ง ในภาควิสาขบุชา.

ทบทวน อีกทีว่า กฎที่มนุษย์บัญญัติ แล่งกั้งขึ้น นี่มันคูเป็นของเด็กเล่น; แล้ว กฎของธรรมชาติ คือกฎธรรมชาติ นี้ก็ควบคุมวิวัฒนาการของธรรมชาติ, นี้เป็น กฎที่เหนือกฎธรรมชาติ อีกทีหนึ่ง; นี่ควบคุมทั้งหมดไม่ยกเว้นอะไร ควบกุมกฎ ทั้งหลายนี้.

#### เวืองของกฎเบษธรรมลึกซึ่งต้องพิจารณา โดยแฉนลาย.

ถึงทอนนี้ก็อยากจะบอกให้ทราบว่า ภาษามันกำกวม ภาษามันกิ้นได้ แล้ว ภาษานั้นเอง เป็นสิ่งที่ทำความลำบาก ในการที่เราจะศึกษาธรรมะอันล็กซึ้ง.

อย่างที่อาณหาเรียกว่า กฎอย่างนี้ คนอื่นเขาไม่เรียกว่ากฎก็ได้; แต่ เคี๋ยวนี้เราไม่รู้จะเรียกว่าอะไรให้ก็ที่สุด เราจึงเรียกว่ากฎ แม้กฎที่เหนือกฎธรรมชาติ ก็ต้องเรียกว่ากฎ.

ทีนี้ บางพวกเขาจะไปเรียกว่า "พระเจ้า" ก็อย่า ไปว่าเขา, อย่าไปกัดก้านเขา. เขาชอบอย่างนั้น, เขาจะเรียกว่าพระเจ้าก็ภามใจเขา. พระเจ้าเป็นผู้มีอำนาจเหนือ กฎ เป็นผู้ออกกฎมา ให้เป็นกฎต่าง ๆ : เป็นกฎชองธรรมชาติ กระทั่งมาเป็นมนุษย์ แล้วมนุษย์มาตั้งกฎของมนุษย์ทีหลัง ๆ ก็เป็นกฎเจ็กเล่นนี้ มันก็ล้วนแต่เรียกว่ากฎ ทั้งนั้น.

ในภาษาไทยยังทำความยากลำบากถึงขนาคนี้; พอแปลออกไปเป็นภาษา ต่างประเทศอื่น ๆ ยึงทำอวามลำบากหนักขึ้น เกี่ยวกับคำว่าวาภู. เพราะว่า คำว่า "กฎ" นี้ ถ้าเป็นกฎมนุษย์แต่งตั้งขึ้น มันก็เป็นเรื่อง "สังขตธรรม" ถือ *เรื่องที่มีเหตุมีบี้จจัยปรุงแต่ง เป็นไปตามเหตุตามบั้จจัยปรุงแต่ง*, คือมนุษย์ตั้งขึ้น. กฎนี้มีเหตุปัจจัย กฎนี้ไม่เท่ารัสโหลอก เพราะว่าปัจจัยมั่นเปลี่ยนแปลง นี้เรียกว่ากฎเหมือนกับลีกเล่น.

ถ้ากฎของธรรมชาติ มนุษย์ไม่ได้ตั้ง มันมีอำนาจของธรรมชาติ บังคับไป; อย่างนี้มันก็จริงกว่า, แล้วยังต้องเรียกว่ากฎอยู่นั้นแหละ, กฎโน้น เหมือนกับเด็กเล่น, กฎนี้จริงหรือเฉียบขาด ก็ยังต้องเรียกว่ากฎ.

ทีนี้ กฎที่เหนือกฎทั้งหลาย ก็ไม่รู้ว่าจะเรียกว่าอะไร ก็ต้องเรียกว่ากฎ. ลองไปเปลเป็นภาษาต่างประเทศ มันจะยุ่งเหยิงกันหมด พูดกันไม่รู้เรื่องแน่; ทั้งที่ พูดภันในภาษาไทย ก็ยังไม่ค่อยจะรู้เรื่องกัน. แต่ถ้าเราเข้าใจความหมายแล้วไม่เป็นไร; ถ้อยคำนั้นไม่สำคัญเท่ากับความหมาย. ความหมายจะให้สำเร็จประโยชน์.

ฉะนั้นขอให้เข้าใจให้ดี ๆ ว่า มันมือะไรอีกอันหนึ่ง ซึ่งรู้ไม่ได้ เช้าใจ ยาก เข้าใจไม่ถึง ยังไม่รู้ว่าเป็นอะไรแน่, เป็นที่มาแห่งกฎ ๆ ทั้งหลาย. หรือ กฎทั้งหลายก็มีอำนาจให้เกิดนั้นเกิดนี้ จนเกิดหนะกิดมนุษย์ขึ้นมา มนุษย์มีสติบัญญา ก็บัญญีติกฎเกณฑ์อะไรต่าง ๆ ของมนุษย์อีก แต่แล้วก็ต้องเรียกว่ากฎเสมอกัน.

กฎทั้งหลายเหล่านี้ก็เรียกว่าธรรมะได้เหมือนกัน; ถ้ามันเปลี่ยนแปลง เร็วเกินไป ก็เป็นของสมมติ เป็นของชั่วกราว, เป็นกฎที่มนุษย์บัญญัติ, มัน ก็เปลี่ยนแปลงเร็ว เพราะมันเป็นสังขตะ ที่อยู่ใต้อำนาจเหตุบี้จจัยปรุงแต่ง แต่ถ้าเป็นกฎของธรรมชาติ หรือ กฎที่เหนือกฎของธรรมชาติ แล้ว อย่างนั้นมัน เป็นอสังขละ มันมือะไรที่เป็นตัวมันเอง ไม่ต้องมีอะไรปรุงแต่ง; เรา ก็ได้แต่ต้องยอมแพ้กับมัน คอยแต่จะคือษาให้รู้ว่ามันเป็นอย่างไร แล้วปฏิบัติให้ถูกต้อง จึงจะเอาชนะความทุกข์ในส่วนนี้ได้.

ถ้าเป็นอย่างกฎหมายนี้ เราเล่นคลกกันก็มีอยู่บ่อยๆ ก็รอดคัว ไปได้ไม่ถูก จับ ไม่ถูกขัง เพราะว่ากฎนั้นมันไม่เก่ง. แค่ถ้า กฎที่เหนือกฎทั้งหลาย คือพระเจ้า หรืออะไรอย่างนี้แล้ว หลึกเลี่ยงไม่ได้ จะต้องเป็นไปตามกฎ.

นี้ยกคัวอย่างมาให้เห็นว่า ธรรมะที่เป็นกฎ หรือ กฎที่เป็นตัวธรรมะนี้ มีความกำกวม อยู่เป็นชั้น ๆ หลายชั้นอย่างนี้ แล้วเราก็เอาชั้นที่มันจริงก็แล้วกัน ว่านี้ มันจะช่วยแก้ปัญหาในโลกนี้ ที่มีความทุกข์.

เอาธรรมะจริง เอากฏที่เป็นธรรมะจริงมาใช้ ก็จะเก้บัญหาความทุกข์ ในโลกนี้ได้. และกฎที่แท้จริงอย่างนี้ คือกฎที่เป็นกฎธรรมชาติก็ดี, หรือกฏที่เหนือ กฎธรรมชาติ เป็นกฎควบคุมกฎธรรมชาติอีกก็ดี; นี้เป็นธรรมะจริง เราจะ ไม่มีทางต่อสู้, เราต้องรู้. พยายามเอาชนะความทุกข์ได้ ค้วยอาชัยกฎเหล่านี้; ทั้งที่เราไม่สามารถจะเอาชนะกฎเหล่านี้โดยตรง เราก็เอากฎเหล่านี้มาใช้ได้ สำหรับเรา ปฏิบัติแล้วก็เอาชนะความทุกข์ได้.

กฎเหล่านี้ก็คือธรรมที่จะคุ้มครองโลก ในเมื่อโลกนี้ปฏิบัติตามกฎนั้น; แล้วก็แยกเป็น *กฎธรรมชาต*ิ ที่คุ้มครองอยู่ โดยธรรมชาติ, แล้วก็แยกเป็น *กฎที่มนุษย์* ปฏิบัติตามกฎ*ธรรมชาต*ิ, นี้จะคุ้มครองค่อเมื่อมนุษย์ปฏิบัติกันอย่างถูกต้อง. ฉะนั้น ะราจึงต้องแยกการกุ้มครองของธรรมะนี้เป็น ๒ ชนิค, ธรรมะที่กุ้มครองโลกนี้ ต้อง แยกออกเป็นสองชนิด.

ธรรมะที่เป็นกฎธรรมชาตินั้น มันก็คุ้มครองโลกอยู่ตลอดเวลา : ทั้งควบคุม ทั้งคุ้มครอง ทั้งสร้างสรรค์ ทั้งอะไรทุกอย่างอยู่ตลอดเวลา. ที่โลกมีวิวัฒนาการมาอย่างนี้ จะว่าออกมาจากควงอาทิศย์ หรือออกมาจากอะไร มาเป็นโลกอย่างนี้; แล้วสลายไปอีก, แล้วออกมาอีก, แล้วสลายไปอีก ไม่รู้กี่คับไป้กัลป์นิรันครนี้; มันก็เป็นด้วยกฎอันนี้ คือกฎของธรรมขาติ, เป็นธรรมขอันหนึ่งซึ่งคุ้มครองอยู่ กลอดเวลา

ถ้าว่ากันโดยที่แท้แล้ว มันเบ็นเรื่องของธรรมชาติอย่างนี้; ธรรม-ชาติไม่ต้องการดี ไม่ต้องการชัว, ไม่มีถึ ไม่มีชั่วสำหรับธรรมชาติ. ดีชั่วนี้ มนุษย์เพิ่งว่าเอาตามที่มนุษย์รู้สึก ถ้าเราชอบเราก็ว่าถึ ถ้าเราไม่ชอบเราก็ว่าไม่ดี.

ทั้งคนพวลทั้งบัณฑิต ย่อมจะถือเอวสิ่งที่ตัวซอบว่าดี; แต่ถ้าจะ เขาดีจริงกันตามเหตุผลที่ควรแล้ว; ก็ต้องเป็นสิ่งที่ไม่มีโทษ มีประโยชน์ทำให้เกิด ความสงบสุข จึงจะเรียกว่าดี, ถ้าตรงกันข้ามก็ต้องเรียกว่าชั่ว.

เกี่ยวนี้ มนุษย์โดยทั่วไป ก็ต้องการดี ต้องการสันติภาพ แล้วต้อง การอย่างลาวร: เมื่อรู้สึกว่า เรายังไม่มีสันดิภาพอันถูกต้องหรือลาวร ปัญหาก็เกิด ขึ้น ว่าทำอย่างไรจึงจะได้? นี้จึงมาถึง ธรรมะครองโลกอีกประเภทหนึ่ง คือ ธรรมะที่มนุษย์จะปฏิบัติ ให้เกิดธรรมะขึ้นมาในโลก, แล้วธรรมะนั้นจะ ครองโลกตามความประสงค์ของหนุษย์ได้. เราจะไม่พูดว่า มนุษย์นี้ก็เป็นธรรมชาติ เพราะมันเกินกว่าที่จะรู้กันแล้ว; กัวมนุษย์เองก็เป็นธรรมชาติ, จิตใจของมนุษย์ ร่างกายของมนุษย์ก็เป็นธรรมชาติ, แต่มนุษย์รู้จักกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ; แล้ว มนุษย์ปฏิบัติให้ถูกต้องต่อกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ; แล้ว มนุษย์ปฏิบัติให้ถูกต้องต่อกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ มันมีผลแปลกออกมา อีกทางหนึ่ง คือ เป็นความสงบสุข; ไม่ใช่เป็นวิวัฒนาการตมธรรมชาติ แต่ว่นป็นวิวัฒนาการทีมนุษย์เราช่วยกันสร้างขึ้นมา.

ล้าเราพูดกันรู้เรื่อง; ทั้งโลกนี้ถ้าเราเกิดพูดกันรู้เรื่อง, ซักซวนแต่ใน ทางที่ถูกต้อง, ประพฤติปฏิบัติธรรมะให้ถูกต้องนี้; พริบตาเดียวมันก็เป็นโลก พระศรีอาริช์ อย่างที่เราเลยอ่านในพระคัมภีร์ได้ มันอยู่ที่มนุษย์ประพฤติธรรมะกัน หรือไม่.

• 1 "ธรรม" ต้องนึกนิ้ง ๕ ความหมายที่เคยพราบมาแล้ว.

คอนนี้ก้องนี้กลึง ชรรมะ ๔ ความหมาย ที่เราเกยพูดกันวินิจฉัยกันมา เรื่อย ๆ คลอกเวลา ธรรมะ ๔ ความหมาย; อย่าลืมเสีย พูดมาไม่น้อยกว่า ๒๐ ครั้ง แล้ว :--

ธรรมะคือตัวธรรมชาติ ที่ปรากฏอยู่.
ธรรมะคือกฎของธรรมชาติ ที่ถวบคุมธรรมชาติเหล่านั้นอยู่.
ธรรมะคือการปฏิบัติให้ถูกต้อง ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ.
แล้วก็ ธรรมะคือผลที่จะได้รับจากการปฏิบัตินั้น ๆ.

นี่เรียกว่าธรรมะ ๔ ความหมาย มีลักษณะเป็นธรรมชาติทั้งนั้น : คือ ตัวธรรมชาติ ตัวกฎธรรมชาติ ตัวหน้าที่ตามธรรมชาติ ตัวผลที่จะได้รับ ตามธรรมชาติ. มนุษย์ต้องรู้จักธรรมชาติถึงขนาดนี้ จึงจะเรียกว่าปลอดภัย คือ หามารถใช้ธรรมชาติให้สร้างสิ่งที่ตัวต้องการใต้, ถ้าเขารู้ธรรมะ ๔ ความหมอนั้.

ขอให้ทบทวนไว้ในใจอยู่เสมอ เรื่อง ธรรมะที่สากลที่สุด ใช้ได้แก่ทุก ศาสนา และใช้ไก้แก่พวกที่แม้ไม่เกี่ยวกับสาสนา คือจะเป็นนักวิทยาศาสคร์ เป็นอะไร ก็ตามใจ; ธรรมะใน ๔ ความหมายนี้ใช้ได้ทั้งนั้น; ก็เหลือแต่ว่าให้รู้จัก ๔ ความหมายนี้ แล้วปฏิบัติให้ถูกต้อง ที่มันเกี่ยวข้องกันทั้ง ๔ ความหมายนี้. อย่าง น้อยก็สองมาแยาแยะดู ที่เป็นปัญหาของมนุษย์เอง ว่ามนุษย์เรามีปัญหาอย่างไรปรากฏ อยู่.

## ค้องศึกษาให้รู้จักธรรมะ ๔ ความหมายโดยในประมาหเพื่อดับทุกข์.

ทีนี้ เรามักจะอวดดี ไม่ค่อยจะมองสิ่งเหล่านี้ เข้าใจไปว่ารู้แล้วบ้าง เข้าใจว่า ไม่สำคัญบ้าง; นี่คือคนอวดดี. คนอวดดีคือคนประมาท, คนประมาท ก็คือคนที่ตายแล้ว ตามที่พระพุทธเจ้าท่านตรัส ว่า "ผู้ใดประมาทแล้ว ผู้นั้นก็คือ คนตายแล้ว". นี้เราก็เป็นคนตายกันอยู่โดยมาก; เพราะว่าเราอวดดีหรือประมาท ไม่มองดูให้คีว่า ธรรมะ ๔ ความหมายนี้ กำลังเป็นอย่างไร, จนถึงกับว่าไม่รู้ว่า เรามีปัญหาอะไรนี้.

อย่างมาพึงคำบรรยายที่นี่ คุณมีปัญหาอะไร? หรือว่ามาเพ้อๆ ไปตามที่ เขามาๆกัน; หรือว่าพึ่งเผื่อๆไว้ ว่ามันองจะมีประโยชน์บ้าง, ทั้งที่เกี่ยวนี้เรายัง ไม่มีปัญหาอะไร. ถ้าอย่างนี้ก็นหาว่า เป็นเรื่องที่น่าส่งสาร เกิดมาที่หนึ่งก็ไม่รู้ว่า เกิดมาทำไม ? ควรจะได้อะไร ? เป็นคนไม่มีบัญหา แล้วสมัครจะมีปัญหา นึ่มนัก็ น่าหวัว.

เรามีบัญหาที่ว่า เราไม่ได้รับความสงบสุขผาสุก อย่างถึงที่สุก ทั้ง หลับทั้งกิน มีจิตใจที่เหมือนกับสะดุ้งหวาดเสียวกลัวอยู่เสมอ; ไม่มีอะไรที่ทำ ให้เย็นได้. คิดว่าสึงนี้จะเย็นได้ พอไก้มามันก็ไม่เย็นอีก มันร้อนอีก, ได้นั้นมาก็คิดว่าจะเย็นได้ มันก็ไม่เย็นอีก นี่เพราะว่าเราไม่มีธรรมะ มันจึงไม่มีอะไร เย็น. ได้เงินมา เงินก็ร้อน ได้บุครภรรยาสามีมา มันก็ร้อน ได้เกียรติยศชื่อเสียงมา มันก็ร้อน เพราะว่าเราไม่รู้จักธรรมะ ที่จะทำให้มันเย็น.

จะนั้น ข้อที่ ๑ เราต้องมีบัญหาที่แท้จริง รู้สึกอยู่ในใจ ให้ มันชัด.

เหมือนกับว่าเราหิวข้าวแล้ว เราหนไม่ได้อย่างนั้นแหละ, ให้มันถึง ขนากนั้น. หรือว่าถ้าเราถูกจับกกลงไปในน้ำ เราหายใจไม่ออกเราจะตาย เรารู้สึกอยู่; นั้นให้มันมีบัญหาอย่างนั้น อยู่ในใจของเรา ว่าอยู่ในโลกนี้เหมือนกับถูกจับกกจมไว้ ในน้ำ มันจะตายอยู่แล้ว มันหายใจไม่ออก. ให้มันเห็นชักว่าชีวิตนี้มีบัญหาอย่างไร; ให้มันทั่วถึงเสียก่อน.

บัญหานั้นมือยู่จริง ปรากฏอยู่จริง เช่น *บัญหาที่เนื่องมาจากความเกิด*, บัญหาที่ *เนื่องมาจากความแก*่, บัญหาที่ เนื่องมาจากความเจ็บ, บัญหาที่ เนื่องมา จากความตาย, บัญหาที่ เนื่องมาจากสิ่งต่าง ๆ ใม่เป็นไปตามที่เราต้องการ หรือ หวังไว้, เป็นบัญหาที่เกิดมาจากความยืดมันถือมัน กำลังขบกตั้เดือดร้อนอยู่ในใจ; นี่เรียกว่าบัญหา.

บัญหานี้ต้องมี มีอยู่; เราจะรู้หรือไม่รู้ก็ดาม. ถ้าเราไม่รู้, มันก็เท่ากับ ไม่มี. เราต้องเห็นเสียก่อน รู้เสียก่อน ว่ามันมีปัญหาอยู่จริง.

มันเหมือนกับคนมาบวชนี้ ว่าจะกับทุกข์; มันก็น่าหัวเราะ เพราะเขา ไม่เห็นความทุกข์ แต่ก็มาบวช ว่าจะกับทุกซ์. หรือว่าจะบวชเพื่อพระนิพพานเป็น เครื่องกับทุกข์; มันก็น่าหัวเราะทั้งนั้นแหละ. ฉะนั้น คนที่เขาเห็นทุกข์แล้วจึงมา บวช มันก็แปลกผิดกันมาก จากคนที่ไม่มีความทุกข็ก็มาบวช เพื่อว่าจะดับทุกข์.

นี้สรุปความว่า อย่างน้อยที่สุก บุคกลนั้นจะท้องมีปัญหา มันจะเล็กน้อย เท่าไรก็ตามใจ ขอให้มันเป็นปัญหาที่แท้จริง ที่มันทรมานจิตใจของเขาอยู่. ข้อที่หนึ่งนี้ เราต้องมีปัญหาตามธรรมชาติที่มันมีอยู่จริง.

#### ข้อที่ ๒ เราจะต้องรู้จักต้นเหตุของบัญหานั้นอยางถูกต้อง.

นั้มนัก็คล้าย ๆ กับพุดไปแล้วในคัว บื้ญหามันเกิดมาจากความใม่รู้ คือ อวิชชาความโง; แล้วเกิดก็เลส ความโลภ ความโกรธ ความหลง, หรือมันมี อวิชชาแล้ว มันก็เห็นแก่หัว, เห็นแก่ตัวมันก็เกิดความโลภ ความโกรธ ความหลง. นี้เรียกว่าพวกกิเลสทั้งหลาย มีอวิชชาเป็นแม่ของมันทั้งหมด; แล้วกิเลสลูก ๆ อีก แอะแยะ ก็เลสหลานเหลนอีกเยอะแยะนี้ รวมกันแล้วก็เรียกว่าก็เลส. นั้มนีเป็น ค้นเหตุของสิ่งที่เป็นบัญหา คือความทุกซ์.

เราไม่รู้จักอวิชชา ทั้งที่อวิชชาเต็มอัดอยู่ในเรา; แล้วมันจะไม่ น่าสงสารอย่างไร. นี่คนอวกกี คนประมาท หรือคนคาบอก หรือคนอันธพาล อย่างยิ้ง คือคนที่ไม่รู้จักอวิชชาที่มีอยู่ในคน ก็เป็นอันว่า เขาไม่รู้จักค้นเหตุแห่งปัญหา ก็น่าลงสารอีก. นี่เราจะก้องรู้จักค้นเหตุแห่งปัญหา.

#### ข้อที่ ๓ ต้องรู้จักวิธีตัดตันเหตุแห่งปัญหานั้น.

พอเรามองเห็นกันเหตุแห่งบัญหา หรือกันเหตุแห่งความทุกข์ เราก็ต้อง มองเห็นวิธีที่จะกับหรือตัดเสียได้ซึ่งต้นเหตุนั้น ๆ; แล้วจะมีผลเกิดขึ้นอย่างไร ก็พอ จะมองเห็นได้ แม้ตัวยการอนุมาน ว่าเราร้อนเพราะกิเลส คือโดภะ หรือโทสะ หรือ โมหะ. พอโดภะ โทสะ โมหะไม่มีเราก็ไม่ร้อน; อย่างนี้ มันแน่นอนเกินกว่าที่ จะแน่ แก่ ขอให้รู้จักโลภะ โทสะ โมหะ ที่เป็นของร้อนกันเสียก่อน.

ทีนีก็จะมองดู ต่อไปถึงข้อว่า มันเกิด โลกะ โทสะ โมหะ ขึ้นมาจาก ความยึดมันถือมัน ว่าด้วเราว่าของเรา จนเห็นแก่ตัว. ความยึดมันถือมัน ก็มาจากอวิชชา คือความไม่รู้ ว่าสิ่งทั้งปวงไม่ควรยึดมันว่าเรา ว่าของเรา; เพราะ ว่าสิ่งทั้งปวงเป็นธรรมชาติ เป็นของธรรมชาติ. แม้ที่มันมาเป็น ตัวเราคนหนึ่ง มี ร่างกาย มีจิตใจ รู้สึกคิดนี้กำลัด ว่าตัวกู ว่าของกู นี้มันก็สักว่าธรรมชาติเท่านั้น; แต่มันเป็นธรรมชาติผ่ายนามธรรม ผ่ายจิตใจ ที่มันถิดได้ รู้สึกได้, แล้วมันก็รู้สึก ว่าตัวกู ว่าของกู.

ทีนี้ จิตนั้นมันโง่ มันสวมรอยเสียเลยว่า นี้ตัวกู นี้ของกู, นี้ไม่ ใช่ธรรมชาติ นี้ไม่ใช่โดยธรรมชาติ; *อย่างนี้ก็เรียกว่าอวิชชา ไม่รู้ว่าสิ่งทั้งหลาย*  ทั้งปวงนั้นเป็นธรรมชาติ ไม่ใช่กัวกู ไม่ใช่ของกู. เพราะมันไปรู้สึกแล่แค่เป็นคัวกู
– ของกู, เอานี้เป็นคัวกู – ของกู หยุคครงแค่นั้น ก็เลยเกิดความรู้สึกประเภทอื่น
ที่เป็นกิเลส *เกิดความโลภ* เพื่อคัวกู, *เกิดความโกรธ* เมื่อไม่ได้อย่างใจกู, *เกิด*ความหลง เมื่อมันยังพะวงสงสัยหรือหลงใหลอะไรอยู่ ไม่รู้ว่าจะทำอย่างไรดีนี้.

นี่ท้องรุจักวิธีที่จะทัดกันเหตุของบัญหาทั้งหลายนี้ ลึกเข้าไร่ตามลำดับ – ตามลำดับ – ตามลำดับ, จนถึงอวิชุชา, ตัดอวิชชา ก็คือเลิกโง่ เลิกหลง เลิก เข้าใจผิด ว่ามีอะไรที่เป็นตัวกู – ของกูนนั้นเสีย.

อันธุดท้าย ข้อที่ ๔ ก็คือว่า ปฏิบัติกันจริง ๆ จัง ๆ ตามที่ได้รู้ แน่นอนลงไปแล้วว่า ตัดต้นเหตุของก็เลสนั้นคือทำอย่างไร.

ปฏิบัติตามนั้น ให้มันกรบด้วน ให้มันถูกต้อง ที่เรียกว่า อัฏฐังคิกมรรค. เมื่อปฏิบัติให้เด็มที่ ให้กรบด้วนถูกต้องแล้ว มันจะตัดกิเลส, เป็นการปฏิบัติ ที่ถูกต้องสำหรับมนุษย์.

ในที่สุด ทั้ง ๔ ข้อนี้ มันก็ไม่พ้นไปจากเรื่องของอริยสัจจ์ ๔ ประการ ที่ว่าจะต้อง รู้จักตัวทุกขึ้, รู้จักเหตุให้เกิดทุกขึ้, รู้จักสิ่งที่ตรงกันข้ามกับการเกิดทุกขึ้, ต้องรู้จักวิธีปฏิบัติเพื่อให้ได้สิ่งนั้นมา. นี้เรียกว่าธรรมที่จะช่วยดับทุกข์ในโลก ทั้งโดยส่วนตัวบุคคล และโดยส่วนที่รวมกันเป็นสังคมทั้งหมดทั้งโลก จะเรียกว่าธรรมะ ๔ ความ หมายนี้ก็ได้. แต่พอมาเป็นเรื่องของมนุษย์แล้ว มนุษย์จะต้องรู้ แล้วปฏิบัติให้ได้ นี้คือธรรมะที่ว่าจะช่วยโลก ช่วยคุ้มครองโลก รู้แล้วก็ปฏิบัติจริง ๆ ตามที่รู้ มีเท่านั้นเอง.

#### สิกษาความทมายของ "โลก" ให้เข้าใจ.

ทีนี้ ก็จะถูกนิถึงคำว่า "โลก" ต่อไปโดยตะเอียกอีกทีหนึ่งสำหรับคำว่าโลก; คือเราพูกถึงสิ่งที่เรียกว่าธรรมหรือธรรมะนี้ มาพอสมควรแล้ว, พอสมควรสำหรับจะ รู้จักธรรมะแล้ว, เพื่อจะใช้ธรรมะเป็นเครื่องครองโลก กุ้มครองโลก ก็ควรจะ รู้จักเรื่องโลกให้มันพอๆกัน จะถือโอกาสพูกถึงคำว่า "โลก" กันเสียในวันนี้ตาม สมควร หรือสามที่มันจำเป็นก่อน.

สำหรับคำว่า "โลก" อากมาก็เคยพูกมาหลายครั้งหลายหนแล้ว ถ้าไม่ลืม กันเสียก็คงจะนึกได้ว่า ได้พูดอย่างไรบ้าง.

ถ้าพูกโดยตัวหนังสือ คำว่า โลกๆ นี้ มันแปลว่า ของที่แตกได้ และ แตกแน่; นี้เรียนภาษาเท่านั้น. ภาษาบาลี คำว่า "โอก" นี่ แปลว่า สิ่งที่แตกได้ และแตกแน่. เราเคยนึกอย่างนั้นกันหรือเปล่า? พอลิคว่าโลกจะแตกนี้ ก็กลัวค้วย กวามโง่ จนทำอะไรไม่ถูก.

กัรรู้ว่าโลกมันเป็นสิ่งที่ต้องแลกได้ และแตกแน่ เราก็ไม่ต้องกลัวซึ. เดี๋ยวนี้ ก็ไม่ได้รู้ จนถึงขนาดที่จะหยุดอวามกลัวเสียได้ ในเมื่อโลกมันจะต้องเป็นไปตามเรื่อง ของโลก. โลกจะแตกกี้ช่างมันซึ จิตใจอย่าแตกก็แล้วกัน. จิตใจของ คนคนนั้น เมื่อยังมีชีวิตอยู่ มีพวามรู้สึกอยู่ อย่าแตกไปตามโลกก็แล้วกัน; ให้โลก มันแตก ให้มันไหม้เป็นจุนไปเป็นอะไรไปก็ตามใจมันซึ. ถ้าจิตใจคนไม่แตกไปตามนั้น ไม่ไหม้ไปตามนั้น ไม่ร้อนโปตามนั้น มันก็ไม่มีบัญหาอะไร. ฉะนั้น เรารู้จัก โลกกันในแง่ที่ว่า จะไม่ต้องเลือดร้อนกันดีกว่า.

คำว่า "โลก" มันกำกวมเช่นเดียวกับคำว่า "ธรรม" เหมือนกัน. เกี๋ยวนี้ เอาทามที่มันปรากฏแก่ความรู้สึกชองคนเรากันก่อนก็ได้. เรามัตา มีหู มีจมูก มีลั้น มีผิวภาย แล้วมีจิตใจ, ๖ อย่างสำหรับรับสัมผัส. ที่นี้อะไรเข้ามาสัมผัส ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลั้น ทางกาย ทางใจ นั้นแหละคือ โลก ในความหมายที่สำคัญ ที่สุด ก็เรียกว่า รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ มีอยู่ ๖ อย่าง เหมือนกัน, สำหรับเข้ามาสัมผัสกับ ๓ หู จมูก ลิ้น กาย ใจ. ฉะนั้น จึงถือว่า ปรากฏการณ์ หรือ ผลที่เกิดขึ้น รอบ ๆ ตัวเรา มาเกี่ยวข้องกับเรา อยู่ทลอก เวลา นี้ เรียกว่า "โลก".

อ้าเป็นข้างนอก ก็หมายความว่า มันยังไม่มาเกี่ยวข้องคับใจของเรา; รูป เสียง กลีน รส โผฏฐพพะนี้ ถ้ามันยังไม่เกิดขึ้นใน ๓า หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ของเรา ก็ยังไม่มาเกี่ยวข้องกับเรา, หรือว่ามัน มาในความรู้สึก ทาง ๓า พู จมูก ลิ้น กาย ใจ แต่ว่าใจมันไม่รับเอา กือ ใจมันไม่ยึดถือ ก็เหมือนกับว่า มันไม่ได้เกิดขึ้น แก่เรา. มันก็อยู่ตามธรรมชาติทั่วไป : ตามไร่ตามปาดามเขา บนพำในน้ำอะไร ก็อยู่ไป ตามที่มันอยู่ข้างนอกนั้น, ฉะนั้น ก็เป็นเพียงปรากฏการณ์ คือสึงที่ปรากฏ ที่มันเกิดขึ้น ๆ เป็นผลของการปรุงแต่ง ตามเหตุตามปัจจัย ตามหมูเกณฑ์ของ ธรรมชาติ. เราจะเห็นว่า อะไรมันเกิดขึ้น ตันไม่งอกขึ้น อะไรเกิดขึ้น เปลี่ยน เวียนไปอย่างนี้; ก็เรียกว่า โลกข้างนอก เป็นอยู่ตามธรรมชาติ เป็นปรากฏการณ์ ตามกฎของธรรมชาติส่วนที่เป็นสังขณรรรม.

สังขตธรรม แปลว่า ธรรมที่มีนี้จัดยัปรุงแต่ง. พวกชาววังก็พอจะเช้าใจบ้าง, พวกชาวบ้านก็ไม่ค่อยเข้าใจเสียเลย. แท่ก็ควรจะจำไว้ หรือเช้าใจให้มันยึงขึ้นทุกที เขาเรียกว่า สังขตธรรม คู่กันกับอสังขตธรรม. สังขตธรรมก็คือมี**เหตุ**บัจจัย ปรุงแต่ง ก็ไปภามเหตุบัจจัยปรุงแต่ง; ถ้าเป็น อสังขตธรรม มันครงกันช้าม มันไม่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง มันไม่เปลี่ยนแปลงไปตามอะไร; นี้มีอยู่สองอย่าง. สิ่งที่เรียกว่าธรรมในความหมายนี้ ความหมายที่ เกี่ยวกับเหตุบัจจัยปรุงแต่ง.

ทีนี กฎเกณฑ์สำหรับสิ่งที่มีเหตุบัจจัยปรุงแท่ง มันก็มือยู่; ฉะนั้น สิ่ง ต่างๆ ก็เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของสิ่งที่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง นี้ก็คือโลก เป็นผล แล้วก็เป็นปรากฏการณ์ แสดงอยู่แก่เรา ทางดา หู รมูก ลิ้น กาย เป็นตัน. นี้เรียกว่า โลกคือปรากฏการณ์ หรือผลตามความรู้สึกของตน.

แค่ถ้าเป็นนักศึกษา นักธรรมะ รู้บาลีรู้อะไร เขาก็เรียกว่า สังขดธรรม ทั้งหลายนั้นแหละเป็นโลก คือสิ่งที่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่งทั้งหลาย ไหลเวียนเปลี่ยน แปลงอยู่ นั้นแหละคือโลก. สังขคธรรมนั้นแหละคือโลก มันไหลออกมา - ไหลออกมา ตามกระแสของการเปลี่ยนแปลงปรุงแต่ง; เพราะปรุงแต่งจึงเปลี่ยน แปลง; เพราะเปลี่ยนแปลงจึงมีอะไรใหม่ออกมา - ใหม่ออกมาชั่วขณะ - ชั่วขณะ - ชั่วชณะ - เท่านั้นเอง; ไม่ใช่ถาวร. นี้คือโลก คือการใหลเชี่ยวเป็นเกลี่ยวไปของการปรุงแต่งกันตามเหตุตามบัจจัย ไม่มีหยุดยั้ง; นี้คือโลก.

เป็นไปด้วยอำนาจของอะไร? เป็นไปด้วยอำนาจของกฎ ของสิ่ง ที่เรียกว่ากฎ หรือธรรมที่เป็นกฎ อย่างที่พูดมาแล้วเมื่อตะก็นี้; ก็เลยพูดให้ มนัยววดลอกไปเสียเลยว่า โลกนี้คือกระและเพ่งการไหลเวียนเปลี่ยนแปลงเรื่อย ของ สังขตธรรมทั้งหลายที่เป็นไปตามกฎ ซึ่งเป็นอสังขตธรรม. สัจจะหรือกฎนั้นต้องเป็น อสังขตธรรม มันจึงจะมีอำนาจ ฮินกงที่อยู่ตลอดเวลา โดยไม่ต้องเปลี่ยุนแปลงกฎนั้น. นี่ขอให้เข้าใจคำว่า "โลก" ทั้งเข้าใจและรู้ความหมาย มีความหมาย ค้หลาย ความหมาย จนทำให้เกิดความกำกวมได้.

นี้เราจะเอา ปัญหาจริง ๆ ที่มีอยู่ในใจ หรือในกวามวุ่นวายในโลกนี้ มา เป็นคัวปัญหา. ก็จะมองดูโลกทั้งปวงกัน ตามความหมายที่ชาวบ้าน ชาวโลกเขา พูกจากันอยู่; พูกอย่างสมมติ ภาษาชาวบ้านที่ไม่รู้จะไรก็ได้ ว่าเมื่อพูคถึง โลกที่เป็น บัญหาแก่เรา ก็คือเอาปรากฏการณ์ของธรรมชาติ อย่างที่กล่าวมาแล้ว แต่เป็น ปรากฏการณ์ที่ปรากฏอยู่ในลักษณะที่ก่างกัน.

ขั้นแรก ที่สุด ก็คือ ปรากฏการณ์ที่ปรากฏอยู่ในรูปของวัตถุ, หรือ วัตถุธาดุล้วนๆ ไม่มีชีวิตจิกใจ คือวัตถุธาตุทั้งหลายล้วนๆ ที่ยังไม่เรียกว่ามีชีวิต จิตใจ ที่มันจะเป็นเหตุเป็นปัจจัยสำหรับให้เกิดสิ่งที่มีชีวิตจิกใจ. แต่เคี๋ยวนี้มันยังไม่ ถึงขนาดนั้น เราว์เรียกว่าวัตถุชาตุ. นี้ก็โลก ก็เป็นคัวโลก โดยมากก็เป็นคัวพื้นโลก ตัวเนื้อตัวของโลก The globe นี้ ไม่ได้หมายถึงหมู่สัตว์ก่อน.

ทีนี้ ขั้นที่สองขึ้นมา มันก็คือ พืช พืชก็มีชีวิตแล้ว ประกอบขึ้น ด้วยวัตถุธาตุที่เหมาะสม ด้วยเหตุปัจจัยที่เหมาะสม มันเป็นสิ่งที่มีชีวิต จะเป็น พืชน้อยๆแทบจะดูด้วยตาไม่เห็น, หรือพืชใหญ่โดขนาดกันไม้ใหญ่ๆ อะไรใหญ่ก็ได้ นี่เรียกว่าพืช ก็เป็นปรากฏการณ์อันหนึ่งในโลก ซึ่งถูกเรียกว่าโลกด้วยเหมือนกัน.

ทีนี้ ขึ้นที่สามสูงขึ้นมาก็ถึงสัตว์ หมายถึงสัตว์เครจฉานก่อน สัตว์ เครจฉานคือว่าทั้งแก่คัวที่เด็ก มองค้วยตนปล่าไม่เห็น โดขึ้นมา โดขึ้นมา จนกระทั่ง เป็นสัตว์ ๆ, เป็นสัตว์จนกระทั่งจวนจะเป็นคน: นี่ก็เรียกว่าสัตว์เสียทีก่อน. ทีนี้ ขั้นสี่ขั้นสุดท้ายก็คือคน. สื่อย่างนี้เป็นปรากฏการณ์ตามธรรมจา ที่เราเห็นกันอยู่ในโลก สมมติกัน เรียกว่าโลก : วัตถุธาตุอย่างหนึ่ง, พืชพันธุ์ไม้อย่างหนึ่ง, สัตว์อย่างหนึ่ง, แล้ว ก็คน. ถ้าว่า "คน" นี้กว้างไปถึงมนุษย์ ถึงเพวลา ถึงอะไรค้วยก็ได้ ถ้ามันจะมี; ก็หมายความว่า มันมีชีวิต มีสติบัญญา มีอะไรอย่างระดับคน. วัตถุธาตุด้วย พืชพันธุ์ด้วย สัตว์เตรจิฉานด้วย คนด้วย รวมกันเป็นโลก.

# ธรรมะคุ้มครองโลก ต้องคุ้มหงัสประเภท.

ทีนี้ ก็นึกดูว่า ธรรมะจะคุ้มครองโลกนี้อย่างไร? กำธรรมะคุ้มครอง โลกจริง ต้องคุ้มครองทั้ง ๔ ประเภทนี้ คือ : ถ้าธรรมะคุ้มครองมนุษย์ มนุษย์ มีธรรมะจริง *มนุษย์จะไม่ทำลายล้างผลาญทรัพยากรในโลก* เหมือนที่กำลังทำอยู่ใน เวลานี้.

เคียวนี้มนุษย์มันขุดกันเอาทรัพยากรในโลกมาใช้อย่างไม่จำเป็น, ใช้ขย่าง ที่ไม่จำเป็น ขนมันหมดไป. แม้กระทั่งน้ำในโลกนี้ ก็กำลังจะหมดไป, ใช้น้ำมาก เกินไป; แล้วคัดกันเหตุที่จะให้มีน้ำฝนตกลงมานั้นเสียหมด จนน้ำก็ไม่อก ฝนก็ไม่ ตกลงมา. น้ำในโลกน้อยลง ๆ นี้ เพราะคนมันไม่มีธรรมะ. ถ้าคนมีธรรมะ; ธรรม จะกุ้มครองโลก แม้ในแง่ของวัคถุธาตุ; ทรัพยากรตามธรรมชาติ น้ำจะยังเหลืออยู่ อีกมาก.

ทีนี้ เขาขุดขึ้นมาใช้หาความสนุกสนาน มากักว่าความจำเป็น; ที่เขาว่า จำเป็นนั้น ขำเป็นค้วยความโง่, คือ **บัญหาต่าง ๆ ที่เขาสร้างขึ้นมาด้วยความโง่** เรื่องนี้จะไว้พุศกันวันหลังให้ละเอียกที่สุด ว่ามนุษย์โง่ ทำลายวัศกุษาคุในโลกกัน อย่างไร.

ทีนี้ เกี่ยวกับต้นไม้พืชพันธุ์ กีเหมือนกัน ถ้ามนุษย์มีธรรมะ พืช พันธุ์ไม้นี้จะถูกทำลายน้อยที่สุด กุ้มกรองไก้เหมือนกัน.

ถ้ามนุษย์มีธวรมะ สัตว์เดรจิฉานทั้งหลายจะถูกทำลายน้อยที่สุด หรือจะไม่ถูกทำลายก็ได้.

ถ้ามนุษย์มีธรรมะ แล้ว คนด้วยกันนี้จะไม่ถูกเบียดเบียน จะไม่ถูก ทำลาย เพราะธรรมะนั้นช่วยทำให้คนมีธรรมะในใจ ไม่ทำลายตัวเอง แล้วคนที่ไม่ ทำลายกัวเอง ย่อมไม่ทำลายผู้อื่น; แล้วทั้งหมดในโลกนี้ก็อยู่กันสบาย.

นี่ธรรมะได้คุ้มครองโลกส่วนที่เป็นคน ที่เป็นหนุษย์. ขอให้มีธรรมะ จริงเถอะ จะคุ้มครองโลกทุกๆชนิด ทุกๆแขนง คั้งแก่วัตถุธาคุขึ้นมาถึงพืช พันธุ์ให้ กระทั้งสัตว์เครัจฉาน กระทั้งมนุษย์เอง. นี้พูดเป็นหลักอย่างผมมติฐานไว้ ทีก่อน; ข้อเท็จจริง ถ้ายังไม่เชื่อก็จะค่อยพูดกันต่อไปข้างหน้า ว่ามันจะเป็นไปได้ อย่างไร.

### **ตัวบัญหาสำคัญอยู่ที่สัตว์กับมนุษย์**.

ทีนี้ เมื่อเราพูกถึงซึ่งทั้ง ๔ นี้แล้ว ก็จะมองหาว่า ในทั้ง ๔ อย่างนี้ อย่าง ใหนมันสำคัญ? หรือเป็นตัวบัญหา? ใน ๔ อย่างนี้มันก็ สำคัญอยู่ตรงที่สัตว์กับคน นั้นแหละ; เพราะมันมีชีวิต เพราะมันมีรู้สึกคิกนึก. วัตถุธาตุกับต้น ไม้นี้จะเหวียง ไปเสียข้างหนึ่งก็ได้ โม่เอามาพูด; ที่ก้องพูดให้เข้าใจกันดีที่สุด ก็เรื่องสัตว์เครจิฉาน กับมนุษย์นี้ มันมีความรู้สึก มันรู้สึกเจ็บปวด รู้สึกเป็นทุกข์ด้วยกัน; ฉะนั้น เกิด เม็นปัญหาต้องหยิบขึ้นพิจารณา.

เทียบกันระหว่างสัคว์กับคน ๒ อย่างนี้ มันต่างกันอย่างไร ? *อ้าเราใม่รู้จัก* ความต่างกันระหว่างสัตว์กับคน เราก็ไม่รู้ธรรมะ ที่จะทำให้เกิดความต่างระหว่าง สัตว์กับคน หรือว่าช่วยกุ้มครองได้ทั้งสัตว์และคน.

ที่เป็นหัวข้อใหญ่ เราก็จะ แยกเป็นกายกับใจ ที่เป็นร่างกายนี้ดูจะ เหมือนกัน.

ส่วนที่ ๑. ส่วนที่เป็นร่างกายนี้ ดูจะเหมือนกันทั้งคนและสัตว์. ร่าง ภายของสัตว์ก็มีวัตถุที่เป็นร่างกาย, และมีชีวิตที่เป็นผลสุดท้ายของการประกอบกันขึ้น แห่งวัตถุนั้นๆ นี่มีร่างกายบวกกันเข้ากับชีวิต; นี้เรียกว่าร่างกายส่วนร่างกาย; สัตว์ก็มือย่างนั้น คนก็มือย่างนั้น.

สตว์ก็มีเนื้อหนังที่เป็นที่ตั้งของร่างกาย ให้สังที่เรียกว่าชีวิตอาศัยอยู่ คือความที่ไม่ตายของส่วนน้อยๆ ที่ประกอบกันขึ้นเป็นร่างกาย; อย่างเขาว่า เซลล์ๆ หนึ่งกรงกลางของมันยังสก ยังงอกงามมีความสกอยู่ ก็เรียกว่ามันมีชีวิต, หลาย ๆ เชลล์นั้นประกอบกันเข้าเป็นเนื้อหนังร่างกาย ร่างกายนั้นก็เรียกว่ายังมีชีวิต. ส่วนที่ เป็นร่างกายกันแล้ว; คนก็มีอย่างนั้น, สัทว์ก็มีอย่างนั้น, คือมีเนื้อหนังที่เป็นภายนี้ บวกกันอยู่กับสิ่งที่เรียกว่าชีวิต.

ทีนี้ ส่วนที่ ๒ ที่เรียกว่า จิตใจนี้ นี่จะต่างกันแล้ว. จิตหรือระบบ ส่วนจิตของสัตว์เตรัจฉานมันก็มีสิ่งที่เรียกว่าจิต หรือสิ่งที่รู้สึกคิดนึกได้ เป็นธาตุชนิด หนึ่งรู้สึกคิดนึกได้: ได้โอกาสก็อาศัยร่างกาย และชีวิตนี้ ทำหน้าที่เป็นจิตอยู่ คือ รู้สึกคิดนึกได้ ตามความหมายของคำว่า "มิน" แปลว่า รู้ ก็อ สิ่งที่รู้ได้. หรือตาม ความหมายของคำว่า "จิต" นี่แปลว่า คิดได้ หรือแปลว่า ก่อ ก่อให้เกิดสิ่งท่าง ๆ. คำว่า จิตนี้แปลว่า ก่อก็ได้, แปลว่า คิดนึกได้ ก็ได้ ถ้าจิตอย่างนี้ คนก็มีสัตว์ก็มีสัตว์ก็มีจิต คนก็มีจิต ในความหมายอนนี้.

ทีนี้ส่วนที่ ๓ ถัดไปคือ ญาณ คือ ความรู้ ญาณความรู้นี้แบ่งออกได้ เป็น ๒ ประเภท:--

ประเภทหนึ่ง ถือที่มัน เกิดใดเองตามธรรมชาติ ของตั้งที่เรียกว่า มโนธาคุหรือจิศก็ตาม ความรู้ที่เกิดได้เองตามธรรมชาติของจิตนี้ เราก็ เรียกว่า สัญชาตญาณ.

ญาณ แปลว่า *ความรู้ สัญชาตะ* แปลว่า *เกิดเอง*. อย่าไปคันให้มัน มากเรื่องนักเลย. ให้รู้แต่ว่า มัน เป็นความรู้หรือญาณที่เกิดได้เองตามธรรมชาติ ของสิ่งที่มีจิตก็แล้วกัน; เช่นเรื่องกิน เรื่องนอน เรื่องสืบพันธุ์ เรื่องอะไรค่าง ๆ นี้เป็นสัญชาตะมาณ, แล้วก็ถ่ายทอกกันได้ด้วย. เช่นนกรู้จักทำรัง, ผึ้งรู้จักทำรัง น่าประหลาลน่ามหักจรรย์อย่างนี้ เป็น ความรู้ที่เกิดเองตามธรรมชาติ.

ความรู้ชนิดนี้ มันก็ มีขึ้นมาตั้งแต่เมื่อยังเป็นสัตว์ แล้วมาเป็นคน แล้ว กวามรู้ถย่างนี้ก็ยังมีอยู่ ยังเหลืออยู่; ฉะนั้น เอาคนไปเว็บไว้เลียที่ไหน ซึ่งไม่ให้มีการ ศึกษาอะไรเลย ไม่เห็นอะไรเลย มันก็เกิดความรู้ชนิคสัญชากญาณขึ้นมาได้มากมาย เหมือนกัน. ที่จะกิน ที่จะสืบพันธุ์ ที่จะหนึ่งข้อะไรต่างๆ นี้วีเรียกว่าสัญชากญาณ. นี้คนก็มีเท่ากับที่ลัตว์มี สัตว์ก็มีเท่ากับที่คนมี; จะแตกต่างกันบ้างก็เป็นส่วนน้อย.

ทีนี้มาถึงอีกประเภทหนึ่ง คือ เป็นญาณที่มนุษย์ได้ทำขึ้น หรือ มนัก้าวิวัฒนาการออกไป จนเป็นมนุษย์; แล้วมนุษย์ได้เสรินสร้างต่อไป. นี้ก็ ถือ สติปัญญา ที่เป็นส่วนของมนุษย์โดยเฉพาะ ก็อยากจะเรียกความรู้ส่วนนี้ว่า ภาวิทญาณ ภา — วิ — คะ ญาณ เป็นคำใหม่; อีนคำในพระบาลีมาตั้งเอาเอง มาว่าเอาเอง โดยหลักแห่งเหตุผลที่มันมีอยู่ แต่เป็นคำที่ไม่เดยมีใควใช้. นี่จะบอก ให้รู้เลย ว่า ไม่เคยมีใครใช้คำนี้ หรือไม่เคยประดิษฐ์ขึ้นใช้ ทั้งค้างไว้; แต่ กางอื่นเขาอาจจะใช้คำอย่างอื่น ซึ่งไม่ใช่คำว่า "ญาณ" เคียวนี้พุทธบริษัทเราะยากจะใช้ คำว่า "ญาณ".

ญาณแปลว่าความรู้ ถ้าเกิดเองเรียกว่าสัญชาตญาณ, ถ้าเกิดขึ้นเพราะ การปรับปรุงของมนุษย์ ก็เรียกว่าภาวิตญาณ. ภาวิตะ แปลว่า ถูกกระทำให้มี ขึ้นที่หลัง; ภาวิตา พหุลีกตา คำนั้นที่สวกกันอยู่บ่ยธ ๆ. ภาวิตา แบ่ลว่า ได้ทำให้เกิดขึ้น. ทีนี้ ญาณที่มนุษย์ใต้ทำให้เกิดขึ้นนี้ สัตว์ไม่มี; ฉะนั้น สติบัญญา ที่มนุษย์ได้ทำให้เกิดขึ้น สมแก่คำว่ามนุษย์ เรียกว่าภาวิตญาณ; จะมีไก้แค่มนุษย์ จะถ่ายทอดกันได้แค่มนุษย์ สติว์เตรจิฉานไม่มี.

ในที่สุดเราก็จะเห็นได้ว่า เหตืออยู่อันนี้อันเดียวเท่านั้น ที่มนุษย์มีแปลก กว่าสัตว์ คือภาวิตญาณ – ญาณที่อบรมให้เจริญมากขึ้นๆ เรื่อยไปๆ จนบรรลุ มรรค ผล นิพพาน นั้นเรียกว่าภาวิตญาณหมด; หรือว่าส่วนเรื่องวัตถุ เรื่องทำ มาหากิน เรื่องปากเรื่องท้อง นนุษย์ได้มีปัญญาญาณชนิดนี้ รู้จักทำบ้านทำเรือน ทำอะไรกินอยู่อย่างชนิดที่ผีดจากสัตว์.

แต่อย่าเข้าใจว่าเป็นเรื่องคีเสมอไป; จะ เป็นเรื่องโง่มากขึ้นก็ได้ญาณนี้, คือ ทำให้ลำบากมากขึ้น ก็ได้. ถ้ามัน เป็นไปถูกต้อง มัน จะไม่ทำให้ลำบาก มากขึ้น มันจะทำให้ลำบาวน้อยลง เป็นทุกช์น้อยลง จนไม่เป็นทุกข์เลย.

นี้เรียกว่า ญาณที่เป็นสมบัติของมนุษย์ เรียกว่า "ภาวิกญาณ" มนุษย์ ได้พัฒนามันขึ้นมา; สักว์ทำไม่เป็น ทำไม่ได้ ก็เลยดายด้านอยู่เพียงแค่สญิชาตญาณ. มันเป็นผลเพราะว่าพูดไม่ได้อย่างเกี่ยวเท่านั้นแหละ; สักว์พูดไม่ได้ ฉะนั้น จึงไม่มี ทางจะถ่ายทอดสติบัญญา. มนุษย์พูดได้ก็ถ่ายทอดสติบัญญา มันก็เลยมากขึ้น ๆๆ

นี้ถ้าว่า "โลก" ดูให้ที่ ว่ามัน มีปัญหาอยู่ คือ สิ่งที่รู้สึกคิดนึกได้; สึงนี้คือสัตว์กับคน หรือคนกับสัตว์ เรียกว่าโลกที่ควรจะสนใจ. ต่างกันอยู่นิดเดียวว่า คนหรือมนุษย์นี้มีผูวณชนิดที่เจริญงอกงามกัววหน้าใต้ ไม่มีที่สิ้นสุด; เพราะอำนาจ ของมนุษย์นั้นเอง. ส่วนสัตว์เครจิฉาน ก็มาตายค้านหยุจอยู่เพียงแค่สัญชาตญาณ.

จะทบทวนอีกที่ก็ว่า สัตว์ก็มีร่างกาย, คนก็มีร่างกาย. สัตว์ก็มีชีวิต, กนก็มีชีวิต. สัตว์ก็มีสึงที่เรียกว่าจิต, แล้วคนก็มีสิ่งที่เรียกว่าจิต. แล้วสัตว์ก็มี สึงที่เรียกว่าสัญชากญาณ, แล้วคนก็มีสิ่งที่เรียกว่าสัญชาตญาณ. แต่พอมาถึงอัน สุดท้าย สัตว์ไม่มีภาวิตญาณ; คนเท่านั้นมีภาวิตถูาณ คือญาณที่ทำให้เจริญได้ ทำให้งอกงามมากขึ้นๆ ได้.

ฉะนั้น เรื่องท่าง ๆ มันจึงสำคัญอยู่ที่คน ถ้าจะต้องรับผิดชอบ ก็ให้คนนั้น แหละรับผิดชอบ. อย่าไปเกณฑ์ให้สัตว์มันรับผิดชอบเลย เกี๋ยวคนมันจะกลายเป็นสัตว์ เสีย. ดูให้ก็ ๆ ว่า **มนุษย์มันสูงกว่าสัตว์ ตรงที่มันมีภาวิตญาณ,** มันจะ งอกงามได้เรื่อยไป ไม่มีที่สิ้นสุด.

### พิจารณาดูความค่างระหว่างสัตว์กับมนุษย์.

ทีนี้ ก็ลูกันให้ละเอียก ให้เห็น ความต่างระหว่างคนกับสัตว์ เพื่อจะ ไม่ยักเยียกกวามรับผิดชอบให้แก่สัตว์; นี้คนเราเอาเปรียบ ระไปยัดเยียกกวามรับผิดชอบให้แก่สัตว์; นี้คนเราเอาเปรียบ ระไปยัดเยียกกวามรับผิดชอบให้แก่สัตว์. มารู้จักกวามแตกต่างกันเสียที แล้วอย่าได้ไปยัดเยียกอะไรให้ แก่สัตว์ ให้ถนนี่รับไว้เด็นที่ จึงยยากจะเปรียบเทียบให้เห็นความแตกต่างกัน ระหว่างคนกับสัตว์.

คำว่า "สัตว์" นี้หมายถึง สิ่งที่มีร่างกายและมีชีวิต และมีสัญชาตญาณ; แม้แก่กันไม้ ก็สงเคราะห์เข้าค้วยได้ ในเรื่องมีร่างกาย มีชีวิต มีสัญชาตญาณ แก่ยัง น้อยเกินไป อย่าไปพูดถึงเลย; เอาแค่สัตว์เอรจิฉาน. สัตว์เครจ์ฉานไม่มีระบบศีลธรรม พูกเท่านี้ก็พังถูก เพราะว่าไม่มี ภาวิตญาณ ไม่รู้จักอีกนึก ไม่รู้จักยึกถือขัวหรือถี; ฉะนั้น จึงไม่มีระบบศีลธรรม ในสัตว์เกรจัฉาน. แม้จะฝึกฝนอย่างไร มันก็เป็นรูษของศีลธรรมไปไม่ได้; แต่ว่า ในหมู่ถนหมู่มนุษย์พรียเทวกาก็ตามใจ นี้มีระบบศีลธรรม, หรือจะเรียกว่าธรรม เฉยๆก็ได้ ซึ่งทำกวามแตกต่างระหว่างอนกับสัตว์.

คนโบราณพูกไว้แค่ครั้งใหนก็ไม่ทราบ และเชื่อได้ว่าก่อนพุทธกาต ว่า อาหารนิทุทา ภยเมอุนญจ – การรู้จักแลวงหาอาหาร การแลวงความสุขจากการนอน การรู้จักขึ้งลาด วิ่งหนือันตราย การประกอบเมอุนธรรมระหว่างเพล « อย่างนี้ สามาญญเมตปปสุภิ นรานิ – มีได้เสมอกันระหว่างกนกับสัตว์; ธมุโม ทิ เตส์ อธิโก วิเสโส – ธรรมะเท่านั้นที่ทำความผิดแผกแตกต่างระหว่างกนกับสัตว์; ธมุเมน ทีนา ปสุภิ สมานา – เอาธรรมะนี้ออกเลียแล้ว คนก็เหมือนกับสัตว์.

กิดดูเรามีอะไรนิกเดียว ที่ทำให้คนแตกต่างจากสัตว์ คือ "ธรรม" คือความรู้ในส่วนที่เป็น ภาวิตญาณ; รู้จักรับผิดชอบ รู้จักคิดนึก ยึดเรื่องชั่ว เรื่องคื. ฉะนั้น ในระบบของตัตว์ มันก็ไม่มีคือธรรม, ไม่มีระบบคือธรรม; แค่ในหมู่มนุษย์ในระบบของมนุษย์นี้ มีระบบคือธรรม. นิคนา็ไม่เหมือนกับสัตว์แล้ว ตรงกันช้ามแล้ว.

ทีนี้ สัตว์เตรจิฉาน มันเบ็นไป เคลื่อนไหวไป วิวัฒนาการไป, เรียก ว่าเป็นไปก็แล้วกัน มันเคลื่อนไหวไป ตามอำนาจของสัญชาตญาณล้วน ๆ แต่ไล้ คนเราหรือ มนุษย์ เรานี้ ไม่ได้เกลื่อนโหวไปตามอำนาจสัญชาตญาณล้วน ๆ แต่ไล้ เคลื่อนไหวไปตามอำนาจของภาวิตญาณ ล้วย, และยึงกว่าสัญชาตญาณ. ถ้าลผลน โหนมีการเกลื่อนไหวไปทวมอำนาจสัญชาทญาณล้วนๆแล้ว: คนนั้นก็เป็นสัตว์เครรัฐาน เท่านั้นแหละ. ไม่ดูเถอะ จะมีความคิดอย่างสัตว์ มีการกระทำอย่างสัตว์ ทั้งที่ เป็นคน; มันก็ต้องจัดไว้เป็นพวกสัตว์. ถ้าเป็นคน มันก็ต้องเคลื่อนไหวไป ด้วยอำนาจของภรวิตญารม, คือความรู้ที่ได้เกิดขึ้นตัวยการพยายามกระทำของมนุษย์; อันนี้เรามีได้ เพราะมนุษย์พูดได้อย่างที่กล่าวแล้ว สัตว์มันพูดไม่ได้ ฉะนั้น จึงถ่ายทอด ญาณอะไรไม่ได้; แต่ มนุษย์นั้นพูดได้ มันจึงถ่ายทอดได้.

ฉะนั้น พอออกมาจากท้องมารทาไม่ก็วัน อีได้รับการถ่ายทอดทางคำพูด ทางก็ริยาท่าทาง; สิ่งที่เรียกว่าภาวิตญาณก็เกิดขึ้นในเด็กทารกนั้นเรื่อย่ ๆ ๆ เรื่อยมา จนเป็นหนุ่มเป็นสาวเป็นคนโด มันก็มีมาก. ฉะนั้น คนเราจึงเกลื่อนไหวชีวิตไป ด้วย อำนาจของภาวิตญาณนี้; ไม่ใช่ก้วยอำนาจลัญชาตฎาณเหมื่อนกับสัตว์.

ฉะนั้น จึงค้องถือว่า คนกับสัตว์ต่างกันอย่างนี้. อ้าใครมัวแต่เคลื่อนไหว ไปภามยำนาจของสัญชาตญาณ บ้ากิน บ้ากาม บ้าอะไรแล้ว; มันก็เป็นสัตว์เท่า นั้นแหละ. แม้จะเรียกตัวเองว่าคน มันก็ไม่ใช่คน; มันต้องเคลื่อนไหวไปตาม อำนาจของภาวิตญาณ คือสติบัญญาที่รับรู้กันว่าถูกต้อง ผืด ชอบ ชั่ว ดี อย่างนี้.

ทีนั้ เมื่อเป็นอย่างนี้ ในระบบของสัตว์จึงไม่มีดี ใม่มีชั่ว ไม่มีบุญ ไม่มียาป ในโลกของสัตว์เคร้าฉาน, ในระบบของสัตว์เคร้าฉานนั้น ไม่มีดี ไม่มีชั่ว ไม่มียุญ ไม่มีบาป. ถึงแม้เราจะบัญญัติว่า ม้าตัวนี้ดี หมาตัวนี้ดี วัวตัวนี้ดี: มัน ก็ไม่ใช่คือย่างในความหมายชนิคที่ว่ามนุษย์คีหรือเลว: นั้นมันดี่ขนิดวัตถุ.

เรื่องดีชั่วบุญบาป อย่างของมนุษย์นี้ มัน มีแต่ในระบบของมนุษย์; เพราะว่าสัศว์เครัจฉานไม่มีภาวิทญาณซำหรับจะรู้จักผิดชอบชั่วดี ไม่อาจจะรับรู้ความ รู้สึกผิดชอบชั่วกี มันเป็นไปด้วยอำนาจของสัญชากญาณด้วนๆ. แต่ในหมู่มนุษย์นี้ มันต้องจักเป็นที่เป็นชั่ว; เพราะว่นชารู้จักดี รู้จักชั่ว ค้วยอำนาจของภาวิตญาณ ที่ได้รับการอบรมมาตั้งแต่แรก สออกมาจนบัดนี้.

พอถึงกรงนี้ ก็อยากจะพูด ให้ทุกคนระดึกถึงเรื่องราวในคัมภีร์ไมเบิลของ พวกควิสเกียนอีก; จะหาว่าซ่งเสริมคริสเกียนหรือว่าจะไรก็สุดแท้. แต่ว่าในคัมภีร์ กริสเกียนเขาเขียนไว้ชักกี ว่า "พอมนุษย์ก็อดึงต่อพระเจ้า ไปกินผลไม้คันที่ทำให้เกิด ถวามรู้เรื่องชั่วเรื่องก็เข้าแล้ว ก็เป็นบาปลือดาย ลือมีความทุกษ์" เมื่อยังไม่ได้กินผลไม้ ดันนี้ก็เท่ากับเป็นชักว์.

อาศัมกับอีฟมนุษย์คู่แรกในโลกนั้น ก่อนนี้ยังไม่ได้กินผลไม้คันนี้ ไม่รู้จัก ดีชั่วบุญบาปละไร, แม้แต่เรียกว่านุ่งผ้าหรือไม่นุ่งผ้า อย่างนี้ก็ไม่รู้, ไม่รู้ไปทั้งหมด. พระเจ้าห้ามว่าอย่าไปกินผลไม้คันนั้น มันจะตาย; สนไม้กันนั้นเขาเรียกว่าคันไม้แห่ง ความรู้ ว่าอะไรดีอะไรชั่ว.

วันหนึ่งผัวเมียคู่นี้มันคือมันไปกินเซ้า มันก็รู้จักผิดชอบชั่วดีขึ้นมา, มัน เลยเกิดละอายขึ้นมาว่าไม่ได้นุ่งผ้า หนีไปเที่ยวซ่อน. พระเจ้าเที่ยวซานตัวก็ไม่พบ, ถึ ร้องขะโกนออกมาว่า ทำไมไม่ออกมาวันนี้? มอกว่าไม่ได้นุ่งผ้า. พระเจ้ารู้ทันทีว่า มันคือแล้ว มันกินผลไม้นี้แล้ว มันก็เริ่มมีบาปคือมีทุกข์. พระเจ้านี้คือธรรมชาติ หรือกฎธรรมชาติก็ได้.

เมื่อมนุษย์ยังไม่รู้จักว่าดีชั้ว มุญบาป สุขทุกข์ หรือว่านุ่งผ้าหรือไม่ นุ่งผ้า มันก็ไม่มีบื้ญหา ไม่มีความทุกข์ ไม่มีความตาย; แต่ พอเริ่มรู้จักดีชั่ว เมื่อไรก็ตามโร, ก็หมื่นบีกีพันปีก็ตามไข ก็เรียกว่าคนนี้มันถึงขนาดที่รู้จักผิดชอบชั่วที่ แล้ว; มัน ก็เริ่มมีบัญหาเรื่องความพุกซ์. มันจึงต้องมีระบบใหม่ที่ต้องรับปฏิบัติ คือต้องหลีกชั่ว ทำที, ยึดมันเรื่องชั่วเรื่องที, จึงมีกวามลำบากเกิดขึ้นเป็นชองมนุษย์ กว่าจะรู้ธรรมะอันยี่นอนหลังสุด สำหรับแก้ไขให้ปัญหานี้หมดไป คือการกินผลไม้ของ ตันไม้ต้นที่สอง. ต้นไม้ชีวิตนิรันครนั้น ใครกินเข้าไปแล้วจะมีปัญญารู้จักชีวิตนิรันคร คือไม่ไปมวัยโดมันถือมันเรื่องทีเรื่องชั่ว เรื่องบุญเรื่องยาป เรื่องตุขเรื่องทุกข์.

เขาพุดไว้ชัดอย่างนี้ ยืมมาพูดให้พังกันง่าย ๆ ซึ่งในพุทธศาสนาก็เหมือน กันโดยเนื้อความโดยใจความ ว่า สัตว์นั้นมันไปตามอำนาจของสัญชาตญาณ แต่ ดนนี้ไปตามอำนาจของภาวิตญาณ คือญาณที่ได้ขบรมเจริญ กระทำให้มีขึ้นเป็น หิเศษ; เพราะเหตุฉะนั้น สัตว์ทั้งหลายจึงไม่ต้องรับผิดชอบทางศีลธรรม. อย่า ไปปรับยาปปรับยุญอะไรกับสัตว์เตรจิฉานเลย. คนนั้นแหละทำให้ดี ๆ ให้มันถูก ต้องตามเรื่องบุญเรื่องบาปให้ดี ๆ; เพราะว่าคนต้องรับผิดชอบทางศีลธรรม, และ โดยเฉพาะอย่างยิ่งของสังคมในโลก ของตัวด้วยก็ต้องรับผิดชอบ แต่ว่าต้องรับผิดชอบ โดยตรง ก็เรื่องเกี่ยวกับสังคมในโลกนี้; ลองไม่รับผิดชอบ ของไม่ทำตาม มันก็ จะต้องถูกเขาฆ่ากาย.

น้ำให้ เปรียบเทียบให้เห็นความแตกต่างระหว่างคนกับสัตว์ เพื่อให้ รู้จักโลก ในแง่ที่เป็นวิวัฒนาการ สูงสุด เกือกนสูงขึ้นมากกว่าสัตว์.

ยกตัวอย่างในฝ่ายทำบาป ที่มนุษย์เรียกว่าทำบาป เช่นฆ่าตัดว์เป็นเบาป; แต่ถ้า สัตว์มันฆ่าสัตว์กันเอง ไม่ต้องเป็นบาป. อย่างแหวจับหนูก็นอย่างนี้ ไม่ ควรจะไปถือว่าแหวมันบาป เพราะแมวมันไม่รู้เรื่องทุญเรื่องมาป เรื่องอะไรเลย; ้เม่มีศึลธรรมไม่มีระบบศึลธรรม, มันมีแก่สัญชากญาณ ซึ่งไม่อาจจะรู้ระบบของ ศึลธรรม.

ส่วนมนุษย์ นี้มีภาวิตญาณ รู้สูงขึ้นมา จนถึงกับรู้บัญญัติดีชั่ว
บุญบาป สุขทุกข์; ฉะนั้น เมื่อไปผืนฆ่าสักว์เข้า ก็ต้องรู้สึกว่ามันเป็นการทำผิด
หรือเป็นบาป เพราะการฆ่าสักว์, เพราะมีเจกนาฆ่าสักว์, เพราะความเห็นแก่ตัว;
เพราะว่าสัมภาวิตถูกสนี้ มันท้วงอยู่แล้วว่า ไม่ควรไปเบียดเบียนเขา ซึ่งเราก็ไม่อยะก
กายเหมือนกับเรา; แต่ก็ยังฝืนใจไปฆ่ามัน อย่างนี้ก็ต้องเรียกว่าเป็นบาป, ส่วน
แมวจับหนุนั้น; มันไม่รู้, ไม่มีความรู้เรื่องนี้ มันมีแต่สัญชาตญาสเล้วนๆ ที่.
หิวก็จะก้องกิน. นี่ผ่ายกวามชั่วหรือการทำชั่ว มันก็ค่างกันอย่างนี้.

จะยกตัวอย่างผ่ายดี หรือผ่ายการทำก็บ้าง จะยกทั่วอย่างคุณธรรมอะไร สักอย่างหนึ่งมาเปรียบเทียบให้เห็น; เช่น ความกตัญญู ซึ่งคนก็ชอบใจกันนัก เกี๋ยวนี้ ก็หายากในโลกยึงขึ้นทุกที; เชื่อว่าท่านทั้งหลายองจะพังถูก เมื่ออาคมาพูดว่า เคี๋ยวนี้ ความกตัญญูนี้มันหายากในโลกนี้ยิ่งขึ้นทุกที : ลุกก็ไม่กลัญญูพ่อแม่อยู่แล้ว, ศิษย์ ก็ไม่กลัญญูลรูบาธาจารย์อยู่แล้ว, ความกลัญญุจึงถือว่าเป็นคุณธรรมฝ่ายดี จะชี้ให้ เห็นว่า คนกับสัตว์จะมีเหมือนกันไม่ได้.

สตร์ก้าจะมีลักษณะกตัญญู ที่เราจะสมมที่ให้ว่า สตร์ตัวนี้มีลักษณะ กตัญญ เช่นสุนชัชวนี้มีกตัญญู; ความกลัญญูนั้นเป็นไปแต่โดยสัญชาตญาณ เท่านั้น. แต่ถ้าว่า คนมีกตัญญูโดยแท้จริง ความกตัญมูนี้ เป็นไปโดยอำนาจ ของภาวิตญาณ คือความรู้สึกผิดชอบ ชั่ว ดี, มีเหตุผล มีซีลธรรม, มีระบบ ศีลธรรม ทำให้เขากตัญญู. ความกตัญญูนั้นมันจึงผิดกันกับความกตัญญู หีสมมทีว่า ถ้าจะมีแก่สัทว์เคร้าฉาน มันมีโดยสัญชาตญาณ; เช่นสุนขัดวันนี้มันกกัญญู มันก็ทำ ไปโดยสัญชาตญาณ.

อย่างสุนชิตวินี้ ถ้าใครจะมาทำท่าเหมือนจะตี จะฆ่าเจ้าของมัน สุนชัตวินี้ จะกระโดคเข้ากัดคน ที่ทำท่าว่าจะที่เจ้าของมันทันที; นี้ก็เป็นเรื่องรริง, ที่ท่านทั้งหลาย ก็สังเกคเห็น ที่นี้ก็มี ที่วัดนี้ก็มี. และ *เมื่อหมืตัวนั้น ถ้าใครไปทำท่าจะทุบติคนที่ เป็นคนเลี้ยง มันจะกัดคนที่ไปทำท่านั้นทันที;* นี้เราก็เรียกว่า นี้มันกดัญญะแต่ที่แท้มันทำไปโดยสัญชาตญาน; ไม่ได้ทำค้วยความรู้สึกผิดชอบชัวดี, เป็นสัญชาตญาณของการรักเพื่อน รักฝูง รักที่พึ่ง.

สุนข์ตัวนี้มันต้องรักเจ้าของแน่, สัญชาตญาณทำให้รักเจ้าของ คือ รักเพื่อนที่ดีที่สุด; ฉะนั้น ใครจะมาทำอันกรายเพื่อน มันรู้สึกว่าทำอันกรายเพื่อน มันจะเข้าต่อสู้ต้านทาน เราก็เรียกว่ากดัญญูได้เหมือนกัน.

แต่ด้วยอำนาจของ สัญชาตญาณแห่งการรักเพื่อน หรือรักเจ้าของ หรือ ว่าความกลัญญูนั้น มันจะเป็นลักษณะของการประจบก็ได้. สัญชาตญาณนี้มีผล ทำให้สัตว์รู้จักประจบได้; เช่น สุนขัตวันให้ให้กินดี ให้เลี้ยงดี อะไรคีนี้ มัน ก็พอใจ มันก็อยากให้ทำอย่างนั้นมากขึ้น มันก็มีส่วนที่จะทำให้ถูกใจเจ้าของ เช่น แสดง ความรักความติรสามอะไรอยู่กลอดเวลาอย่างนี้.

เช่น สุนัขคัวที่มานอนอยู่ช้างธรรมาสน์นี้ มาด้วยอำนาจของสัญชากญาณ "ม่ใช่ด้วยอำนาจของภาวิทญาณ: เพราะว่าเป็นเพื่อนกัน หรือว่ามันเลยได้รับประ-โยชน์อะไร ก็เรียกว่ากดัญญูก็ได้ แต่ต้องโดยสมมติ. แล้วบางที่มันจะมากกว่า คนเสียด้วยซ้ำไป ความรักของสัญชากญาณนี้. เพราะฉะนั้น เราจึงได้ยืนคนบางคนพูคว่า "หมามันยังกคัญญูกว่าคนเสีย อีก"; แต่มันก็ต้องมาจากสัญชาตญาณ, ถ้า คนมีกตัญญูจริงก็มาจากภาวิตญาณ ความรู้สึกผิดชอบชั่วดีที่อบรม.

ฉะนั้น ความกทัญญชึ่งเป็นคุณธรรมหรือเป็นความคืนี้ เหมือนกันไม่ได้ ระหว่างกนกับสัทว์ : ของสัทว์ก็ไปความสัญชาคญาณ; ของคนถ้าถูกต้องแท้จริง เป็นไปกามอำนาจของสัญชาคญาณค้วย ฉะนั้น ความกตัญญูของคน จึงมีกำลังเป็น ๒ เท่า คือ กตัญญูด้วยอำนาจของ สัญชาตญาณ บวกรวมกันกับภาวิตญาณ. นี่หมายความว่าถูกต้อง ไม่ใช่เล่น ตลา ไม่ใช่หน้าใหว่หลังหลอก.

ทีนี้ ถ้าว่าเป็นของสัตว์เคร้าฉาน ก็ด้วยอำนาจของสัญชาตญาณด้วนๆ. นี้ แสดงว่า คนกับสัตว์มันจะเท่ากันไม่ได้; ฉะนั้น ที่ลธรรมมันมีไม่ได้แก่สัตว์ เดรัจฉาน, ถ้าจะให้เป็นศึลธรรม ก็เป็นศึลธรรมของสัญชาตญาณ, ก็ไม่เรียกว่า ค็ลธรรม, ไม่เกี่ยวกับสติปัญญาด้วย.

นีขอให้เข้าใจว่า สึงที่เรียกว่า โลกนี้ ประกอบอยู่ด้วยคนกับสัตว์ ซึ่ง มีความสัมพันธ์กันใกล้ชิดมาก; ถึงอย่างนั้นก็ยังต้องต่างกัน เป็นธรรมชาติค้วยกัน เป็นไปตามธรรมชาติค้วยกัน, ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติค้วยกัน; แต่ของสัตว์นั้น มันตายค้านอยู่เพียงแค่สัญชาตญาณ. มนุษย์นี้เคลือไปจนถึงสติบั้ญญา ท็อบรมขึ้นมา เป็นภาวิตญาณ.

นี้เรียกว่าโลก คือสิ่งที่รวมเรียกว่าโลก. ฉะนั้น ขอให้มองดูโลกให้กว้าง ๆ ตั้งต้นมาตั้งแต่วัตถุธาตุที่ไม่มีชีวิตจิตใจ : นี้เป็นส่วนของโลก ส่วนวัตถุธาตุ, เจริญ วิวัฒนาขึ้นมาเป็นอย่างพืช ก็เรียกว่าโลก, เจริญวิวัฒนาขึ้นมาเป็นสัตว์ ก็เรียกว่าโลก, เจริญขึ้นมาเป็นคน ก็เรียกว่าโลก, ชนิคคืหน่อยก็เรียกว่ามนุษย์, หรือคึกว่านั้น ก็อาจจะเรียกว่าเพวคา ถ้ามันมี. แต่ที่ส่วนใหญ่ ก็ควรจะแยกเป็น ๔ ส่วน ว่าเป็น วัตถุชาตุ เป็น พืช แล้วก็เป็น สัตว์ แล้วก็เป็น คน; นี้เรียกว่าโลก.

## ผู้รับผิดชอบเรื่องของโลก คือคน.

เกี่ยวนี้ **ใครจะรับผิดชอบเรื่องของโลก?** ก็ต**้องมอบให้คน** เพราะ วัตถุธาตุ หรือพืชพันธุ์ หรือว่าสัตว์เครจฉานนี้ มันไม่มีญาณชนิดที่เบ็นสติบัญญา. ฉะนั้น อย่าไปโทษมัน, อย่าไปเกี่ยงมัน ให้มันรับผิดชอม.

คนนี้รับผิดชอบมากๆ หรือ รับผิดชอบเสียให้หมด ก็จะทำโลกนี้ ให้มีสันติภาพได้; หมายความว่า ให้คนใช้สติบัญญาที่เป็นภาวิตญาณ นี้ยึง ขึ้น ๆ ๆ ในการประพฤติธรรม อย่างที่กล่าวมาแล้วข้างค้น แล้ว โลกนี้ก็จะเป็นไป ในลักษณะที่ถูกต้อง : วัตถุธพุที่ไม่มีชีวิตจิตใจ ก็จะไม่ถูกเบียดเบียนสางผลาญ เหมือนอย่างเกี๋ยวนี้, พืชพันธุ์ธัญญาหาร ก็จะไม่ถูกล้างผลาญเหมือนอย่างเกี๋ยวนี้, สัตว์เครจัฉาน ก็จะไม่ถูกล้างผลาญเหมือนอย่างเกี๋ยวนี้, แล้วคนค้วยกัน ว็จะไม่ เบียดเบียนกัน เหมือนอย่างที่กำลังเบียดเบียนกันอยู่เคี๋ยวนี้.

นี่มองให้เห็นกันในแง่นี้ เป็นเบื้องค้นอย่างคร่าว ๆ ก่อน แล้วก็จะรู้ว่า ธรรมะคุ้มครองโลกนั้นเป็นอย่างไร ? และเมื่อไร ? ธรรมะนั้นจะคุ้มครองโลกในลักษณะ อย่างไร ? เราก็เอาไว้พูดกันวันหลังค่อไป. วันนี้เป็นวันประเดิมเริ่มแรกของคำบรรยายชุดนี้ จะชี้ให้เห็นแค่เค้าโครง กร่าว ๆ ว่า "ธรรมะเท่านั้นคุ้มครองโลก". แล้วก็โลกนี้ก็ต้องกว้างไปหมด ตั้งแต่ วัทถุธาตุ ตั้งแต่พืช ตั้งแต่สัตว์ กระทั่งคน มาประพวติธรรมะเถิด จะได้อยู่กันเป็นผาสุก : เรียกว่าคุ้มครองโลวไม่ให้ลุกเป็นไฟได้ รายละเอียคก็เอาไว้พูดกันในวันหลังค่อไป.

วันนี้ก็เป็นการสมควรแก่เวลาแล้ว ชอเป็นโอกาสให้พระสงฆ์ท่านสวดคณสาธยาย ส่งเสริมกำลังใจให้เกิดความสนใจในพระธรรม ที่จะเป็นเครื่องกุ้มครองโลกนี้ท่อไป ทาม สมควรแก่เวลา.

เมื่อธรรมครองโลก

— ๒ — พินโคง ๒๑ ก.ค. ๑๖

# วิวัฒนาการเพื่อวินาศนาการ.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรษายชุควันเสาร์ ในหัวข้อว่า เมื่อธรรมะครองโลก เป็นครั้ง ที่ ๒ นี้ อาตมาจะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า วิวัฒนาการเพื่อวินาสนาการ.

ข้อนี้หมายความว่า *ถ้าธรรมะไม่คุ้มครองโลกแล้*ว สิ่งที่เรียกว่า วิวัฒนา-การทั้งหลาย จะเป็นไปเพื่อวินาศนาการของโลกทั้งหมดทั้งสิ้น โดยไม่ต้องนี้จ้อ สงสัยหรือข้อยกเว้นแต่ประการโด. นี้ก็เพื่อจะชี้ให้เห็นยิ่ง ๆ ขึ้นไปตามลำคับ ว่าโลกนี้ต้องคุ้มครองไว้ค้วย ธรรมะ ถ้าไม่มีธรรมะคุ้มครอง โลกก็จะวิวัฒนาการไปในทางพินาศ หรือว่า ไม่มีสันติสุขสันติภาพใด ๆ เลย ซึ่งก็มีค่าเท่ากับวินาศนั้นเหมือนกัน.

#### [ทบทวนครั้งก่อนถึงหน้า ๕๐.]

สึ่งที่เรียกว่า "ธรรม" ก็ได้กล่าวแล้วโดยละเอียด ในภารบรรยายครั้งที่ แล้วมา ซึ่งสรุปได้เป็นใจความสั้น ๆ ว่า คำนี้, คำว่า "ธรรม" นี้ หมายถึงทุกสึ่ง; ธรรมผ่ายดี ธรรมผ่ายชั่ว ธรรมที่เป็นผ่ายสร้างสรรค์ ธรรมที่เป็นผ่ายทำลาย ก็ล้วน แก่เรียกว่าธรรมทั้งนั้น. แก่ถ้าเราเรียกว่า ธรรมในฐานะที่จะเป็นเครื่องคุ้มครอง โลกแล้ว ก็ต้องเป็นไปในผ่ายถูกต้องหรือผ่ายดี ซึ่งครงตามความมุ่งหมายของ คำว่า "ธรรม".

ข้อนี้จะต้องขอเดือนท่านทั้งหลายไว้เสมอว่า คำว่า "*ธรรม*" นั้น แปลว่า *ทรงไว้ ซึ่งสภาพโดสภาพหนึ่ง โดยควรแก่เหตุแก่ปัจจัยของมันเอง*. ถ้ามีเหตุปัจจัย เป็นอย่างนี้ๆ มันก็ทรงไว้ในสภาพอย่างนั้น ๆ: มีเหตุปัจจัยในสภาพอย่างอื่น ก็ทรงไว้ในสภาพอย่างอื่น.

ถ้าเรา ต้องการ จะทรงคำรงโถกไว้ ในลักษณะที่อยู่ได้ไม่สถายไป หรือไม่เท็มไปด้วยความทุกข์ร้อน เราก็ ต้องเลือกเหตุบัจจัยของธรรม ที่เป็นไป เพื่อทรงอยู่ได้, หรือไม่ทุกข์ไม่ร้อน.

ขอให้จำไว้ว่า ธรรมนี้เป็นคำกลาง : ธรรมคำก็มี ธรรมขาวก็มี ธรรม พ้นใปเลี้ยทั้งคำทั้งขาวก็มี ; หมายความว่า มีกุศลธรรม คือธรรมคึ, อกุศลธรรม คือธรรมชั่ว, มือัพยากตธรรม คือธรรมที่ไม่อาจจะกล่าวว่าคืว่าช้ว. เราต้องการจะให้โลกคงไว้ คงอยู่ในสันติภาพ ก็ต้องการธรรมที่ เรียกว่าดี อยู่นั้นเอง; ฉะนั้น จึงมีธรรมที่อู่กันกับวิวัฒนาการ, ธรรมขั้วคู่กันกับ วินาศนาการ. แต่ที่นี้มันน่าแปลกที่ว่า วิวัฒนาการนี้ถ้าปราศจากธรรมเป็น เครื่องกำกับ ก็จะกลายเป็นวินาศนาการ คือเป็นธรรมคำไปโดยไม่รู้สึกตัว, รุนแรง ถึงขนาคที่เขาเคยกล่าวไว้ว่า "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว" ซึ่งกำลังเป็นอยู่ในโลกนี้ ในเวลานี้ยึงขึ้น ๆ. นี่คือสึงที่เรียกว่าธรรม จะคุ้มครองโลกได้อย่างไร? หรือโดย ธรรมประเภทไหน?

กนชาวบ้านก็จะรู้แต่กำว่า ธรรม ในฝ่ายที่เป็นฝ่ายดี หรือเป็นธรรมดี: ถ้าอย่างนี้ก็ไม่เป็นไร ธรรมนั้นก็กุ้มกรองโลกได้ แต่คนที่รู้มากไป รู้ถึงภาษาบาลี ถ้าว่า "ธรรม" มันกำถวม คือหมายถึงทุกสิ่งไม่ว่าอะไร; แม้แต่คัวโลกนั้นก็เป็น ธรรมชนิดหนึ่งด้วยเหมือนกัน เรียกว่า รูปธรรม; ก็เลยต้องแบ่งแยกกันว่า ธรรม ประเภทใหนที่จะคุ้มกรองโลก? โลกนี้เป็นธรรมประเภทที่จะต้องตูกคุ้มครอง แล้วเอาธรรมไหนมาเป็นเครื่องคุ้มครองโลก? ก็กือ ธรรมที่เป็นไปในทางดี; เมื่อธรรมคุ้มกรองโลก โลกก็มีแต่ที่จะเป็นไปในทางดี.

ทีนี้ ก็ดูต่อไป ว่ามันเป็นหน้าที่ของมนุษย์. กัวมนุษย์เองก็เป็นรูป-ธรรมเป็นนามธรรม ปรุงๆกันอยู่ เป็นกลุ่มหนึ่ง ก็เรียกว่า "มนุษย์". มนุษย์
เภิคขึ้นมาในโลกแล้ว มัน มีความสามารถเป็นพิเศษยิ่งขึ้น ทุกที คือทำนันทำนี้มาก
ขึ้นๆ อย่างที่เรียกได้ว่า วิวัฒนาการ; หมายความว่า เมื่อก่อนนี้มันไม่มี เดี๋ยวนี้
มันมีขึ้น. อย่างนี้ก็เรียกว่าวิวัฒนาการขึ้นมา ขนกระทั่งมากเกินไป ก็แปลว่า รกรุงรัง
เท็มไปหมด. กนที่เคยเรียนรู้ภาษาบาลี ย่อมรู้มาดีแล้วว่า คำว่า วทุฒ ทั่วนี้ คำนี้ใน กวามหมายนี้ มันแปลว่า รก; ไม่ได้แปลว่าดีหรือชั่วโดยเฉพาะ แปลว่ารถก็แล้วกัน รถดีก็ได้, ราชั่วก็ได้. นี้คือ "วัฒนะ" แปลว่า หมาแน่นขึ้นมา คำว่า วิ นี้ แปลว่า แปลกๆ ต่าง ๆ ก็ได้ แปลว่า วิเศษ ก็ได้ แปลว่า ฉิบหาย หมดก็ได้ คำว่า วิ ที่ เป็นอุปสรรค ทั่วนี้ แปลได้หลายอย่าง. เมื่อเอามาต่อกันเข้าเป็น วิวัฒนาการ ; บัญหามันก็เกิดขึ้นว่า มัน จะรถไปในทางดี มีแต่ความสุขอวามเจริญ, หรือว่า มัน จะรถไปในทางแปลกๆ หรือมันจะรถไปในทางที่จะนำมาซึ่งความวินาศ ในที่สุด. ขอให้เข้าใจไว้ค้วย.

และผู้ที่จะต้องรับผิดชอบ นั้น มันก็ ควรจะเป็นมนุษย์; จะไปยก ให้กับเครจฉานก็ไม่ได้, จะยกให้ธรรมชาติก็ไม่ได้. ธรรมชาติก็ทำไปตามหน้าที่ ของธรรมชาติ ไม่มีจิตใจ ไม่รู้จักถึจักชั่ว ไม่รู้จักบุญจักษาป; ฉะนั้น จึงไม่ต้อง รับผิดชอบ.

ทีนี้ สัทว์เคร็จฉานมีชีวิต มีความรู้สึกคิดนึก แต่ไม่ต้องรับผิดชอบ; เพราะ ว่า **สัตว์เดรจัฉานไม่มีความรู้สึกผิดชอบช**ั่วดี แม้จะทำอะไรที่มนุษย์ทำ แล้วเรียก ว่าที่ ก็ไม่ดีสำหรับเคร็จฉาน; ทำอย่วงชั่ว ก็ไม่ชั่วสำหรับสัทว์เคร็จฉาน; มันยัง คล้ายธรรมชาติอยู่ เพราะมันไม่รู้ว่าจะไรที่ไม่รู้ว่าจะโรชั่ว.

นี้ก็ชี้ให้เห็นแล้วว่า สัตว์เครจฉานนั้น ทำไปตามอำนาจของสัญชาตญาณ; ไม่ใช่ความรู้สึกนึกคิด ที่จะทำให้รู้คีรู้ชั่ว. ส่วนมนุษย์นั้นทำกวยอำนาจสัญชาตญาณ ชนิดที่ปรับปรุง อบรม งอกงามสูงขึ้นไป จนไม่เป็นสัญชาตญาแแล้ว. เรามาเรียกกันเสียใหม่โดยเฉพาะในที่นี้ว่า ภาวิตญาณ, ภา–วิ~ตะ แปลว่า อบรมดีแล้ว; ภาวิตญาณ – ญาณที่มนุษย์ได้อบรมดีแล้ว. ต่างจากสัญชาตญาณตรงที่ว่า สัญชาตญาณ

นั้นมันเป็นไปเองทวมกวามรู้สึกคิกนึก; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็ที่สัตว์ทั้งหลายมันจะทำ ไปู่ได้ตามความรู้สึกที่เกิดขึ้นเอง แล้วก็ถ่ายทอดกันไปเท่านั้นเอง.

แม้จะมีความสายงาม น่าประหลากอักจรรย์อะไร ก็ไม่มีคำทางสติปัญญา; เช่นว่า นกมันจะทำรังได้สวยงาม, ผึ้งมันจะทำรังได้สวยงามอะไร มันก็ไม่มีค่าทาง สติปัญญา หรือบางที่ว่า สัตว์มันจะทำอาการเหมือนกับมีธรรมะ; แต่โดยที่ แท้แล้ว ก็เปล่าเลย เพราะทำไปด้วยสัญชาตญาณ.

อย่างที่ได้ยกตัวอย่างให้ฟังว่า สุนัขมือาการเหมือนกับว่ากตัญญูกตเวที; ที่แท้มัน ทำไปด้วยสัญชาตญาณ อุตส่วห์ตามมานั้งเผ็วนอนเผ้าอยู่ใต้ธรรมาสน์นี้ก็มี; ทำไปด้วยสัญชาตญาณแห่งความเป็นเพื่อน, ทำไปด้วยสัญชาตญาณแห่งความกลัว, ต้องการความลุ้มครอง หรือแม้ที่สุดแต่สัญชาตญาณตัวเการให้เกิดความเป็นมิตร ให้ เกิดความรัก; อย่างนี้ก็เป็นเรื่องสัญชาตญาณล้วน ไม่ถือว่าเป็นธรรมะ; ไม่ถือว่า ประพฤติธรรมะ.

ถ้า ส**ัตว์ ทำ** มันก็ ไม่มีบาปมีบุญอะไร แต่ ถ้าคนทำ มัน กลายเป็นมี บาปมีบุญ; เช่นคนจะกตัญญุกตเวทีอย่างนี้ ต้องทำกัวยกวามรู้สึกผึกชอบชั่วถื ว่าจะต้องกตัญญุกตเวที แล้วก็ต้องทำ ไม่ทำก็เป็นคนชั่ว. ฉะนั้น อาการที่เหมือน ๆ กันนั้น ถ้าของสัตว์มันก็ไม่เป็นบุญเป็นบาปอะไร; แต่ของมนุษย์ก็เกิดเป็นบุญเป็น บาป เป็นต็เป็นชั่ว ขึ้นมา.

นี้เป็นเครื่องชี้ให้เห็นว่า เราจะยกเอาความรับผิดชอบไปให้สัตว์นั้นไม่ได้; ว่าสัตว์ทั้งหลายก็มีอยู่ในโลกนี้ทั่วๆไปหมก, ให้สัตว์ทั้งหลายมีหน้าที่ทำความเรริญ หรือสันทิภาพ หรือให้มีธรรมะอยู่ในโลก อย่างนี้มันเป็นไปไม่ได้. เป็นอันว่า มนุษย์เราต้องรับผิดชอบโดยส่วนเดียว ในการที่จะทำให้โลกนี้มีธรรมะ; เพราะว่าจะทำให้สัคว์เครจัฉวนมีธรรมะขึ้นมาในโลกนี้ มันก็ทำไม่ได้ จะฝึกฝนกัน อย่างไร, มันก็ชั่วสัญชาตญาณ ไม่รู้ว่าคีชั่วบุญบาปอยู่นั้นเอง.

ในกรรัทในด้วมา ได้ชี้ให้เห็นอย่างนี้ว่า มนุษย์เท่านั้นจะต้องรับผิดชอบ ในการที่ว่าโลกนี้จะมีธรรมะ หรือไม่มีธรรมะ. ถ้าโลกนี้มีธรรมะ มันก็ผิด ไปจากโลกของสัตว์; มันกลายเป็นโลกของมนุษย์ มีจิตใจสูง รู้จักผิดชอบชั่วดี ก็เลยมีความเหมาะสมที่จะเรียกว่ามนุษย์.

#### [เริ่มการบรรษายครั้งที่]

# โลกไม่มีธรรมควบคุมจะเป็นไปเพื่อวินาศมาการ.

ทีนี้ สำหรับในวันนี้ ก็จะดูกันต่อไป ติดต่อกันไป ในสิ่งที่เรียกว่า "วิวัฒนาการนี้ ถ้าปราศจากธรรมะควบคุมแล้ว วิวัฒนาการนั้น จะเป็นไปเพื่อวินาศนาการ. คำมันวีคล้าย ๆ กัน "วิวัฒน์" นี้แปลว่า งอกงามขึ้น เจริญขึ้น หนาแน่นขึ้น. แต่ถ้าไม่มีธรรมะควบคุมแล้ว มันก็เป็นไปเพื่อความวินาศ ของมนุษย์ หรือตองโลกก็สุดแท้; เราจึงเยามาเป็นคำคู่กันว่า "วิวัฒนาการเพื่อ วินาศนาการ". และให้หวังข้อสำหรับจะพิจารณากันว่า ถ้าธรรมะไม่ครองโลก หรือ ครองแต่น้อย หรือครองแต่ระยะใกระยะหนึ่ง, อย่างนี้แล้ววิวัฒนาการทั้งหมดจะเป็น ไปเพื่อวินาส; ไม่ว่าวิวัฒนาการของอะไร ผลที่เกิดขึ้นมา ก็คือว่า มันก็จะไหลไป สู่ความวินาศ, คือจะรากหนาขึ้นค้วยความทุกข์ ความร้อน ระสำระสายในโลกนี้.

นี่ขอให้สังเกตดูให้ถึ ๆ ในความหมายว่า "ถ้าธวรมะไม่ครองโลก" หรือว่า ครองแต่น้อย ไม่พอ หรือว่าครองแต่ระยะต้น ๆ อย่างนี้เป็นต้น ก็มีผลเท่ากับไม่ได้ครอง โลก. ธรรมะไม่ครองโลก ผลเกิดขึ้น คือวิวัฒนาการทั้งหลาย มีแต่จะ เป็นไปเพื่อวินาศนาการ.

เกี่ยวจะใก้ดูกันเป็นอย่างๆ ไป ให้เห็นจนเข้าใจได้ จนเพียงพอที่จะทำให้ เกิดความรู้สึก ว่าเราจะต้องจัด จะต้องทำกันเสียใหม่ให้ถูกต้อง *ในขั้นนี้อยากจะพูด ถึงคำว่า "วิวัฒนาการ*" ต่อไปอีกสักเลือน้อย.

## พิจารณาคูลักษณะของวิวัฒนาการ.

สิ่งที่เรียกว่า "วิวัฒนาการ" มีอยู่หลาย ๆ อย่าง. ที่ไม่เกี่ยวกับมนุษย์ มันกัวิวัฒนาการของธรรมชาติ ของโลกที่ยังไม่เคยมีอะไร: เช่นจะถือว่า โลก แยกออกมาจากกวงอาทิศย์, หรือว่ามันมีหมอกเพลิงจับตัวกันขึ้นมาเป็นโลกนี้, ก็ไม่มี จะไรนอกจากไฟ, แล้วเย็นลง, แล้วก็มีความเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา ขนมีอะไร เกิดขึ้น. นี้ก็เรียกว่า "วิวัฒนาการ". กระทั่งมีอุณหภูมิที่เปลี่ยนแปลง, มีน้ำ เกิดขึ้นที่ผิวโลก, เริ่มมีสิ่งที่มีชีวิต, เป็นเซลล์ของคันไม้ก็มี, ของพืชก็มี, นี้ก็เรียกว่า "วิวัฒนาการ". ไม่มีความหมายอะไร มันเป็นเรื่องของวัตถุล้วนๆ.

จนกระทั่งมันมีสิ่งที่เรียกว่า "ถน"; มีสิ่งที่เรียกว่า คน เกิดขึ้นในโลก นี้จึงมีบัญหา. เพราะว่าสัตว์หรือต้นไม้ มันไม่มีความรู้สึกถิ่คนึก ไม่มีความรู้บผิด ชอบอะไร มันจะเปลี่ยนแปลงอย่างไรมันก็ไม่มีปัญหา แต่คนนี้มันมีความรู้สึกถิดนึก สูง ต้องการอย่างนั้น ต้องการอย่างนี้. สรุปแล้วคือ รู้จักต้องการสันติภาพ หรือความสงบสุข. นะนั้น กนเกิดขึ้นมาเล้วในโลก ก็ต้องทำจิตใจย้อนระลึกไปถึง คนป่ว ที่แรกมีขึ้นมาในโลก. บางคนจะว่านี้ยังไม่ใช่วิวัฒนาการ ก็ถูกแล้ว: ยังไม่ใช่ วิวัฒนาการสำหรับคน หรือสำหรับมนุษย์. แต่มันก็ เป็นวิวัฒนาการสำหรับ ธรรมชาติ ที่เปลี่ยนมาตามลำดับ จนมีชีวิตชนิดพืชพันธุ์ ชนิดสัตว์เครจิฉานอะไร เกิดขึ้นมา เป็นไปด้วยอำนาจของสัญชาตญาณล้วน ๆ จนกว่าเผอิญวันหนึ่งมันเกิดจัตว์ที่ เรียกว่าคนชั้นมา มันก็เลยเป็นจุดหัวเลี้ยวหัวต่อที่จะแยกทางกันเดิน:—

ให้พวกหนึ่งไปตามสัญชาตถูกแล้วนๆ ต่อไปตามเดิม เช่น เป็นสิ่งเป็นค่าง เป็นอะไรก็เป็นไปตามสัญชาตถูกแล้วนๆ ไปตามเดิม; ให้พวกหนึ่งเปลี่ยนมาเป็น สัตว์ที่มีการเปลี่ยนแปลงทางจิตใจนี้, รู้จักทำให้เกิดสติปัญญา ความรู้สึกที่สูงขึ้นไป กว่าสัตว์เครจันาน นี้ก็มาเป็นมนุษย์. แม้ว่าในครั้งแรกจะมีการเปลี่ยนแปลง น้อยมาก แทบจะสังเกกไม่เห็น มันก็เรียกว่า เริ่มการเปลี่ยนแปลงแล้ว.

มันจะต้องมี จุดตั้งต้นของการเปลี่ยนแปลงตรงที่มีการพูดได้. แม้ว่า จะเป็นการกากกะเนพูกเรื่องที่ก่อนเราเกิก; มันก็มีทางที่พอจะมองเห็นได้ว่า วิวัฒนาการ อันสำคัญที่สุดนั้น อยู่ที่เริ่มพูดได้ คือใช้เสียงที่เป็นกวามหมายสำหรับติกต่อกันได้ นี้เป็นจุดตั้งต้น; เพราะว่าอันนี้เป็นจุดที่ถ่ายทอกสติบัญญาความสามารถให้แก่กัน และกันได้ และมากยิ่งขึ้น.

อย่างเป็นลิงอยู่ก็พูกไม่ได้ ก็ถ่ายทอดอะไรไม่ได้ นอกจากโดยสัญชาคญาณ; แก่พอเป็นมนุษย์พูกได้ มันก็รู้จักพู่ด รู้จักปรึกษาหารือ รู้จักคิดนึก รู้จักสั่งสอน รู้จักบอกเล่า มันก็เปลี่ยนไปอย่างรวดเร็วที่สุด สำหรับ วิวัฒนาการของมนุษย์ เพราะการพูดได้. สิ่งที่เรียกว่า "พูดได้" นี้ก็หมายถึงการศึกษานั้นเอง ยังไม่ต้องเขียน ยังไม่ต้องทำอะไรให้มากมายไปกว่านั้น; เพียงแก่เป็นเครื่องมือที่จะถ่ายทอกกวามรู้สึก ถิคนึก บันทึกไว้ได้ในจิกใจ แล้วก็ถ่ายทอกกันต่อๆไปนี้. เพราะฉะนั้น มนุษย์จึง เกิดวิวัฒนาการมาตามแบบของมนุษย์ มีสถิปัญญาเกิดขึ้นแทนสัญชาตญาณ.

สำหรับสทีบัญญานี้ เรามาเรียกชื่อกันใหม่เคียวนี้ว่า "ภาวิทญาณ" อย่าง
ที่กล่าวแล้ว ว่าความรู้ที่มนุษย์ได้ทำให้เจริญขึ้นมา; มนุษย์ก็เริ่มใช้ภาวิทญาณนี้แทน
สัญชากญาณเรื่อย ๆ มา สำหรับการก้าวหน้า. ส่วนที่เป็นสัญชากญาณก็ยังมีอยู่ แต่ทำ
ให้คีขึ้นค้วยอำนาจของภาวิทญาณนี้; เช่น การกินอาหาร การสืบพันธุ์ การวึงหนีภัย
การประกอบแบกุนธรรม อะไรก็ตามที่เป็นไปใต้ภามสัญชากญาณล้วน ๆ นั้น ถูกทำ
ให้คีขึ้น ๆ โดยภาวิทญาณ. มนุษย์ก็เริ่มเปลี่ยนแปลง เป็นวิวัฒนาการโดยแท้จริง
คือละจากความเป็นสัตว์มา.

## วิวัฒนาการที่มีรากฐานมาจากความอร่อย.

ทีนี้มาดูกันว่า วิวัฒนาการนี้จะไปทางไหน ? จะเป็นไปทางไหน ? จะ เพื่อกีขึ้นหรือจะเพื่อเลวลง ? จะเพื่อมีความทุกข์น้อยลง หรือจะมีความทุกข์มากขึ้น ? นี้ก็อเป็นปัญหา และเป็นเรื่องที่เราจะพูดกันในวันนี้.

วิวัฒนาการทั้งทันแล้ว ก็ควรจะกูให้ลึกลงไปอีกว่า การทั้งกันนั้น มันมี รากฐานอยู่ที่จะไร ? นี้จะเริ่มเข้ามาในเรื่องของธรรมะแล้ว; วิวัฒนาการนี้ตั้งราก ฐานอยู่บนความที่ต้องการความเอร็ดอร่อย ที่ยิ่งขึ้นไป. สองคิกคูว่า คนป่า ถ้าเชาอยากจะอยู่อย่างเดิม ไม่ต้องการความเอร็ดอร่อยทางศา ทางหุ ทางจมูก ทางลิ้น ทางผิวหนัง ทางอะไร ที่ยิ่งๆขึ้นไป มันก็ไม่มีอะไรเปลี่ยนแปลง.

ทีนี้ ถนบ้ายุคนั้น ก็เริ่มรู้จักต้องการ สิ่งที่มีความเอร็ดอร่อยยิ่งขึ้นไป; ก็เรียกได้ว่า ซึ่งที่เรียกว่า กิเลสหรือคัณหา, หรือโลกะหรืออะไร; มันเริ่มก่อรูป ขึ้นในจิศใจของถนแล้ว; ก่อนนี้ยังไม่มี. ความต้องการจะให้อร่อยยิ่งขึ้นไปนี้ ทำอย่างไรเสียก็ต้องจัดเป็นผ่ายกิเลส, ทำไปด้วยสัญชาตญาณ ก็ถือความไม่รู้ แม้จะทำไปด้วยสติบัญญา ก็ไม่ใช่สติบัญญาที่แท้จริง ที่รู้ว่าอะไรเป็นความทุกซ์, อะไร เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, มันจึงทำไปตามสำพังความอยาก ที่จะให้มีความเอร็ดอร่อยอึง ขึ้นไป.

นี้ดูอีกทีหนึ่งก็จะพบว่า ครั้งแรกๆนั้น มันก็โดยบังเอิญ, โดย บังเอิญ คือไม่เจกนา ทำให้มนุษย์รู้จักเลือกของที่อร่อยกว่า; เช่นว่า กินผลไม้ต้นนี้ แล้วไปก็นอีกกันหนึ่งอร่อยกว่า, มันก็รู้จักสิ่งที่อร่อยกว่า. หรือว่าได้เนื้อสัคว์มา กินเข้าไป มันก็มีรสอย่างนั้น; ถ้าเผอิญชั้นหนึ่งมันศกลงไปในกองไฟ เอามากินทีหลัง มันแปลกออกไป หรือมันอร่อยกว่า มันก็มีความรู้ว่าย่างหรือเผาอะไรนี้ดีกว่า.

ทีนี้ โดยบังเอิญเขาก็พบสิ่งที่อร่อยกว่า ทางปาก ทางท้อง ทางทุกๆ อย่าง แม้แก่เรื่องที่อยู่อาศัยอะไรก็ตาม กระทั่งพบเครื่องนุ่งท่มที่สบายกว่า นี้ก็เรียกว่าโดย บังเอิญทั้งนั้น. แค่ ตอนนี้มันเป็นไปอย่างเนื่อย ๆ; สติปัญญาก็ไม่แก่กล้า อาศัยความบังเอิญเป็นส่วนใหญ่.

ทีนี้ ยุคต่อมา มันก็ไม่ใช่บังเอิญอีกอากแบบนี้ มันเป็นการ วิวัฒนาการ ไปโดยความรู้, คือ มีความสังเกพเห็นมากเข้า ๆ รู้จักสังเกต รู้จักจดจำมากเข้า จนพบแนวชองความที่มันจะก้าวหน้าไปทางเยร็คอร่อยยึงขึ้นนี้; มันก็เลยระคมกระทำ อย่างนั้นกุ้นเป็นการใหญ่,

นี่ตัววิวัฒนาการมันก็เริ่มหมุนเร็ว คือ วึง; สิ่งที่เรียกว่า "ผลิตขึ้นมา ใหม่" ก็เกิดขึ้น ไม่ปล่อยไปตามธรรมชาติล้วน ๆ. มันมี การ "ผลิตขึ้นมาใหม่" เป็นไปอย่างเร็ว และเป็นไปอย่างแรง เหมือนอย่างกับว่าวึง แล้วในที่สุดก็เหมือน อย่างกับว่าบินไปทีเลียว.

วิวัฒนาการของมนุษย์ ที่พอเริ่มรู้จักวิวัฒนาการ มันก็ ขยายตัวเร็ว อย่างนี้ จนกระทั่งเกินพอดี จนกระทั่งกลับเป็นทาสของสิ่งที่เรียกว่า วิวัฒนาการ. นี้ถือการเป็นทาสของกิเลส. อย่าลืมว่า มันค้องการอร่อยกว่าเดิม มันก็ทำขึ้นมา ผลิตขึ้นมา, และก้าวหน้าต่อไป หลงใหลมากขึ้น. ในที่สุดก็ตกเป็นทาสของสิ่งนั้น; แล้วก็เหลือบดูที่เนื้อที่ตัวของเรา ว่ามีอะไรที่เป็นอยู่อย่างนี้หรือเปล่า ?

มาถึงระยะ บัจจุบันนี้ มัน เป็นผลของวิวัฒนาการแต่ก่อนมาก แก่ ก็ยังไม่หยุค ก็ยังก้าวไปอย่างรวดเร็ว มันเลยเลยซอบเขต เกินพอดี. มันเลยเข้าไป ในเรื่องของการทามใจก็เลส ตามใจเนื้อหนัง; อย่างนี้จะเรียกว่า วิวัฒนาการ ก็ไม่ ค่อยจะเก็มปากแล้ว เพราะมันเลยเข้าไปในเขตของความบ้าหลังแล้ว.

ฉะนั้น ยุคบัจจุบันนี้ มันจึงเป็นเรื่องเฉยความพอดี เป็นทาสของเนื้อ หนัง, มันจึงมีการเห็นแก่ตัว, มันจึงคิดกอบโกยเอาส่วนเกิน ไม่มีพอ. มัน ยอมเบียดเบียนผู้อื่น ทั้งที่มันรู้สึกอยู่ว่า เขาก็คงไม่ชอบ; เหมือนกับเราไม่ชอบให้ ใครเบียดเบียนเรา. แต่แล้วมันก็บังคับไม่ใต้ มันก็ยอมเบียดเบียน และทำอะไรไป ตามความเกินของวิวัฒนาการ คือ ตามใจกิเลสนี้ยิ่งขึ้นทุกหึ. นี่คือยุคบัจจุบันนี้ วิวัฒนาการมาถึงขอบเขตสูงสุด หรือว่าเลยขอบ เขตสูงสุด จะกลายเป็นวินาศนาการ. จะดูกันให้ทั่ว ก็ต้องคูว่าทางวัตถุก็มี, ทาง ร่างกายของบุคคลนี้ก็มี, ทางจิดใจของบุคคลก็มี, ที่ยิ่งไปกว่าจิดใจ ในที่นี้อยาก จะเรียกว่าทางวิญญาณ; มีอยู่ ๔ ทางที่คุวรจะมอง :--

ทางวัตถุ คือวัตถุล้วนๆ ไม่มีชีวิตจิตใจ. ทีนี้ ทางกาย คือร่างกาย ของถนนี้ แต่มุ่งหมายเฉพาะทางกาย. ทางจิต นี้คือ ทางกวามรู้สึกตามธรรมถาม่วนทางวิญญาณ นั้น หมายถึงทางสถิบัญญาที่ลึกซึ่งสูงสุด, คำนี้ไม่รู้จะเรียกอะไรก็ จะเรียกว่าสติปัญญา ก็ได้; แต่เนื่องจากมันเกี่ยวกับภาษาสากลทั่ว ๆ ไป ซึ่งเขามี คำว่า spiritual ใช้อยู่ถ้าหนึ่ง ไม่รู้จะแปลว่าอะไร ก็ขอแปลว่า ทางวิญญาณไว้ที่ก่อน.

ถ้าเรา เจริญทางวัตถุ ก็หมชกวามว่ามีวัตถุดี สวยงาม. เจริญทางกาย มีร่างกายสบายดี. เจริญทางจิต ก็อจิตใจสมประกอบ สงบเย็นอยู่ตามธรรมชาติได้. ส่วน เจริญทางวิญญาณ นั้น หมายถึงมีความก้าวหน้า ชนิกที่เอาชนะก็เลสได้ บรรดุ มรรค ผล นิพพาน; อย่างนี้เรียกว่า ทางวิญญาณ ไม่ใช่ทางจิตล้วนๆ. เช่นว่า เราไม่ได้เป็นโรคจิต แต่เรา เป็นโรคทางวิญญาณ คือ มี โลภะ โทสะ โมหะ เหมือน คนธรรมดา นี้ไม่เรียกว่าเป็นโรคจิต; เพราะโรคจิตต้องไปอยู่โรงพยาบาลโรคจิต.

ต้องดู ๔ ทางนี้ไว้เสมอ : ทางวัตถุ ทางหนึ่ง, ทางกาย ทางหนึ่ง, ทางจิต ทางหนึ่ง, ทางวิญญาณ ทางหนึ่ง.

ถ้าความวินาสทางวัตถุ ก็หมายกวามว่า โลกนี้สูญเสียวัตถุหรือทรัพยากร ในโลกอย่างที่ไม่กวรจะสูญเสีย: แต่มนุษย์ก็ได้ทำให้วัตถุนี้เสียหายไป เป็นความ วินาสทางวัตถุ. ถ้าเป็น ความวินาศทางร่างกาย ก็หมายความว่า เกี่ยวนี้ร่างกายของ มนุษย์อ่อนแอ ไม่เข้มแข็งเหมือนมนุษย์สมัยใน้น ซึ่งนุ่งผ้าก็ได้ ไม่นุ่งผ้าก็ได้ อยู่ ขามถ้ำก็ได้ อะไรก็ได้; มีความข้านทานโรคทางกายสูง. เคี๋ยวนี้มนุษย์เสียความ เป็นอย่างนั้น ไม่มีความเข้มแข็งอย่างนั้น; มีโรคเกิดขึ้นทางกาย มีร่างกายที่มันด้อย สมรรถภาพ. นี้เรียกว่าความวินาศในทางกาย

วินาศทางจิต : การที่ถนสมัยนี้เป็นโรคเส้นประสาท โรคจิต หรือเสื่อม สมรรถภาพทางจิก ไม่เข้มแข็ง อย่างนี้เรียกว่า เราสูญเสียวิวัฒนาการทางจิต.

ทีนี้ ทางวิญญาณ ก็แปดว่า มนุษย์เสื่อมเสียทางศึกธรรม, ศึกธรรม ในหมู่มนุษย์นี้ เลวไปกว่ามนุษย์ในยุคถนป่าสมัยใน้นเสียอีก ซึ่งเขาใม่เบียกเบียนกัน และไม่มีใครรู้จักเอาส่วนเกิน; แล้วยังไง่ ๆ ง่าย ๆ เหมือนกับนกกับหนู อื่มปากอิ่ม ท้องแล้วก็แล้วไป ค้องการจะพักผ่อนมากกว่า.

แก่มนุษย์สมัยนี้ไม่เป็นอย่างนั้น; ยิ่งได้ยิ่งต้องการ; ยิ่งได้ยิ่งเอามา ใช้เป็นเครื่องมือสำหรับกอบโกย; มันก็เลยเสื่อมเสียทางศึลธรรม. ความสงบสุข ส่วนบุลกลก็เสียไป สันติภาพ ของสังคมของโลก ก็เสียไป. โลกที่หวังกันว่าจะเป็น โลกที่สงบสุขเป็นโลกพระเจ้ว, เป็นโลกพระศรีอาริย์ ก็ไม่อาจจะเกิดขึ้นได้. นี่เรียกว่า มัน เสียหายไปในทางวิญญาณ คือเป็นอย่างนี้.

เสียหายทางวัตถุ เสียหายทางร่างกาย เสียหายทางจิตใจ เสียหายทางวิญญาณ เรียกว่า ความวินาศ เพราะว่าได้เสียไป.

# คราชละเอียดของความอร้อยที่เป็นวิวัฒนาการ.

จะดูกันโดยรายละเอียดอีกที่หนึ่งก็จะดี เพื่อจะรู้จักกิเลสตวันี้ และ รู้จักแก้ปัญหาอันนี้.

กนบ่า สมัยแรก กินของคืบ ก็ไม่มีวิวัฒนาการ; ต่อมาบังเอิญรู้จัก ทำให้สุก รู้จักกินของสุก จะเป็นเรื่องเผา เรื่องค้ม เรื่องปัง เรื่องอะไรก็ควม มัน ก็เรียกว่า วิวัฒนาการ. เพราะว่าสิ่งมันทำไม่เป็น ถ้าสิ่งจับปู่ได้มา มันก็กินเข้าไป. แต่ถ้าว่าคนบ่าได้ปุ่มา มันก็เผาให้สุก ต้ม จี่ ให้สุก แล้วก็กินเข้าไป.

#### วินาศที่แรกเพราะรู้จักกินของสุกผพนคืบ.

วิวัฒนาการอย่างนี้เรียกว่ามันเป็นขั้นแรก รู้จักกินของสุกแทนของดิบ แล้วมันจะเป็นอย่างไร? ที่นี้ก็กินมากขึ้น, ถ้ามันอร่อยมาก ก็ต้องกิน มากขึ้น เกินกว่าที่อวรจะกิน; ไม่กินเท่าที่จำเป็นจะต้องกิน, กินดิบๆ นั้นมันก็ อร่อยเหมือนกัน; แต่มันอร่อยแบบหนึ่ง แล้วมันไม่ชวนกิน, มันก็กินเท่าที่จำเป็น จะต้องกิน แล้วมันก็สั้นหัว; แต่ก้ำทำให้สุกให้แปลกออกไป มันก็กินมากกว่า ธรรมดา.

นี้มัน เริ่มวินาศทางร่างกาย พอมันกินเข้าไปมากเกินธรรมดา; วักถุ ก็เสียไปมาก, ร่างกายก็เปลี่ยนไป. เมื่อต้องกินของที่ต้มสุกก่อน ความต้านทาน หรือความสามารถในการย่อยอาหารมันก็ตดน้อยลงไปอย่างนี้; แม้แต่พันมันก็ต้อง เปลี่ยน. ถ้ากินซองคืบ มันต้องมีพันที่แข็ง ลมพอที่จะกัดของเหนียว; แต่มาต้ม สุกตัมเปื่อยแล้ว พันมันก็เปลี่ยนเป็นพันที่ผิดไปที่สะน้อย; ท้องใส้มันก็เปลี่ยน. ้อย่างนี้ ร่างกายวินาศไปนิดหนึ่งแล้ว : ท้องใส้เปลี่ยน อะไรเปลี่ยน, วัตถุก็ เปลี่คงมากแล้ว.

ที่นี้การกำกุน มันก็ย่อมมีขึ้น; เพราะรู้จักทำให้รักษาไว้ได้ ไม่บูคไม่เน่า อะไรนี้. แล้วมันก็เป็นทาสลิ้น เอร็ดอร่อยมากขึ้น, แล้วมันก็เห็นแก่ตัวมากขึ้น; นี่ทางวิญญาณมันเสียไปแล้ว. คนป่านั้นมันเสียในทางวิญญาณแล้ว คือมันเห็น แก่ตัวมากขึ้นกว่าแต่ก่อน: เพราะมันรู้จักกินชองคร่อย.

#### วินาศเพราะรู้จักแต่งรดอาหาร.

ทีนี้ต่อมาอีกเท่าไรก็ตามใจ ก็เรียกว่ามันเป็นอีกระดับหนึ่ง รู้จักการแต่ง รสของอาหารนั้น; อย่างแต่ก่อนนี้เผาสุกก็กินได้ ต่อมามันวิวัฒนาการถึงรู้จัก แต่งรส. มันจะแต่งรสด้วยการย้อมด้วยน้ำอะไร ที่โดยบังเอิญอีกเหมือนกันแหละ เอามาแตะต้องกันเช้า แล้วของนั้นกินอร่อยขึ้นไป, หรือว่าแต่งกลิ่น เช่น ในไม้ เครื่องเททอะไรต่างๆนี้ เกิดมาตกมาหล่นมารวมกันเช้าไป, มันก็เกิดการแค่งกลิ่น.

เคียวนี้รู้จักแต่งรส รู้จักแต่งกลิ้น เป็นวัฒนธรรมแต่งกลิ้น รู้จักใช้น้ำจิ้ม ซึ่งที่แท้ก็ไม่จำเป็นอะไร. แต่เมื่อคูให้คีแล้ว จิตใจมันก็เปลี่ยน; มันมี ปฏิกิริยามาก คียว่าจะกินมากขึ้น หรือจะเป็นทาสลิ้นมากขึ้น ท้องใส้มันก็เปลี่ยนไป ตามมากขึ้น; ไม่เหมือนเดิมแล้ว ไม่แข็งแรงเหมือนเดิมแล้ว. นี้จิตใจก็เห็น แก่ตัวมากขึ้น.

#### วินาศเพราะรู้จักถนอมอาหาร.

พอ ยุคต่อมา กนบำเหล่านี้ รู้จักณนอมอาหาร เช่นหมัก เช่นกอง เช่น ย่าง เช่นอะไรก็สุดแท้ ที่มันถนอมอาหารไว้ได้นาน; มันก็มีวิวัฒนาการระดับหนึ่ง. ลดกวามลำบากในการออกไปเที่ยวหาอาหารไปทุกวัน ๆ; มีเวลาพักผ่อนนอนมากขึ้น มันก็เข้มแข็งน้อยลง มันก์ขี้เกี่ยจเป็นขึ้นมา. มันก์ขี้เกี่ยจได้ชี้เคี่ยวนี้; เพราะมีการ ถนอมอาหาร กักตุน ยุ้งฉางอะไร มันก์ขี้เกี่ยจได้, คือขี้เกี่ยจเป็นขึ้นมา, ก่อนนี้ มันที่เกี่ยจไม่เป็น.

น้ำกูให้ดีว่า วิวัฒนาการนั้น มิได้เพื่อวิวัฒนาการเสมอไป มันเป็นไปเพื่อ วินาชนาการในที่สุด. นี้คนป่าวิวัฒนาการมา จากถิ่นของคิบมาเป็นของสุก, รู้จัก แท่งรส, รู้จักถนอมอาหารไว้; มันก็กลายเป็นคนกินมากขึ้น อ่อนแอลง เช้มแข็ง น้อยลง มีโรคภัยไข้เจ็บหลายอย่างเกิดขึ้น กระทั่งทางวิญญาณที่ขี้เกียจเป็นขึ้นมา.

#### วินาศเพราะรู้จักสร้างขลักฐานบ้านเรือน.

ทีนี้คนบ่ามนั้นรีมอยู่เป็นหลักแหล่ง จะเป็นคนบ้านขึ้นมา เลี้ยงสัตว์บ้าง ทำกลิกรรมย้าง มันก็เป็นคนบ้านขึ้นมา เรียกว่า วิวัฒนาการ. นี้พอทำไปๆ มันก็เกิดเป็นคนมั่งมีขึ้นมา; บางคนก็ยากจนอยู่; บางคนก็มั่งมีขึ้นมา. เกิดคน มั่งมีขึ้นมาเป็นพวกแรก เป็นคนแรก; เพราะ ก่อนนี้ไม่มีใครกักตุน ไม่มีใคร สามารถเอาอะไรมานั้นไว้เป็นของทัว, ไม่สามารถใช้สัติบี่ญญาให้เกิดของเกินมาก ๆ. เกี๋ยวนี้มันมีแล้ว ก็เกิดเป็นคนจนคนมีขึ้นมา; ก็เกิดวรรณะขึ้นมา.

ความแตกด่างกันโดยวรรณะ มันก็ตั้งต้นมาจากสมรรถภาพที่มัน ไม่เท่ากัน; เช่น คนหนึ่งมันโง่มันก็อยู่ในสภาพที่ยากจน หรือทุพพลภาพ ไม่มี อำนาจ ไม่มีอะไร, คนหนึ่งมันฉลาด มันแข็งแรง มันก็เปลี่ยนไป เป็นถนเข้มแข็ง และมังมี; วรรณะมันก็เกิดขึ้น. ฉะนั้น จึงเกิดการเอาเปรียบกัน ช่มเพงกัน กดขีกัน อ็ลแย่งกัน. นี่ดูวิวัฒนาการ มันมีคุณหรือมีโทษอย่างไร?

#### วินาสเพราะเกิดจากการรู้จักประดิษฐ์,

ทีนี้ มาถึงอีกยุคหนึ่ง มันก็รู้จักสิ่งสำอาง. คนเหล่านั้น เมื่อก่อนนี้ ใม่รู้จักสิ่งสำอาง; เคี๋ยวนี้รู้จักสิ่งสำอาง คือทำให้สวย ประคิษฐ์ประคอยอย่างนั้น อย่างนี้; คั่วยสัญชากญาณที่รักสวย มันก็มีอยู่บ้างแล้วในจิศใจ; แค่พอมันได้ โอกาส คือมันวิวัฒนาการมาถึงขนาดที่ทำขึ้นได้คิดขึ้นได้แล้ว มันก็เละไปกันใหญ่.

ความเป็นเจ้าชู้ มันก็เกิดขึ้น อย่างนี้เป็นต้น; เรียกว่า วิวัฒนาการนี้ มันทำให้อ่อนแอลงไป ทางหนึ่งมีความ เป็นเจ้าชู้เกิดขึ้น มีขึ้นในโลก, การ แต่งเนื้อแต่งตัวมากขึ้น, ติดในความรวยความงามมากขึ้น, วัตอุมันก็เปลืองมากขึ้น, ว่างกายมันก็อ่อนแอลงไป; นี้มันเสียทางอย่างนี้ มันก็ เกลียดธรรมชาติมากขึ้น ไม่อยากจะอยู่ใกล้ชิกตามธรรมชาติอย่างเลิน มันก็เปลี่ยนไป.

ทีน้ ก็เริ่มรู้จักความคิดนี้กประเภทวิตกกังวล. คนเหล่านี้ เป็นคน มั่งมีบ้าง, ยากจนบ้าง, มีทางกักกุนทรัพย์สมบัติแล้ว ความคิดประเภทวิตกกังวล ซึ่ง ไม่เคยมี ก็มีขึ้นมา; ก็เลยได้เป็นโรคเส้นประสาทบ้าง โรกจิตบ้าง, การพักผ่อน ก็น้อยลง เพราะว่าจะต้องเอาเวลาไปหวีผมเสียบ้าง; ก่อนนี้มันไม่ต้องหวี. เคี๋ยวนี้ มนต้องผักหน้า ต้องหวี่ผม มันก็ต้องเฉียเวลาไป; การพักผ่อนมันก็น้อยลง การ แต่งคัวก็มากขึ้น. นี่พอรู้จักสิ่งสำอางเข้า มันเปลี่ยนอย่างนี้. วิวัฒนาการนี้ทำให้ เกิดวินาศนาการ ทางวัตถุ ทางกาย ทางจิต ทางวิญญาณ.

#### วินาศเพราะที่การกระตุ้นความรู้สักทางรา<del>ก</del>ะ.

ต่อมามัน รู้จักระบบการกระตุ้นความรู้สึกทางกามวรมณ์. กนท่า แท้ ๆ ไม่รู้เรื่อง; แต่คนบ้าที่เจริญขึ้นมาแล้วเป็นถนบ้านนี้ รู้จักระบบการกระตุ้น ความรู้สึกทางกามารมณ์ ให้มากเกินกว่าธรรมถา. นี้เราเกยเชื่อหรือเลยคิดกันว่า คนบ้ายุคหนึ่งเกดียดความรู้สึกทางกามารมณ์ที่มีมากเกินไป ถือว่าเป็นบาป ที่เรียกว่า ตาบู – ตาบู; ความรู้สึกทางกามารมณ์ที่มากเกินไปนี้ over sex นี้ถือกันว่าเป็น ตาบู. ทีนี้ต่อมามันก็ไม่ถืออย่างนั้น เพราะมันพ่ายแพ้แก่กิเลส; มันก์เลยเป็นเรื่องที่ถูก หรือที่น่ากระทำ หรือควรกระทำไป.

เมื่อไปกระกุ้นความรู้สึกทางกามารมณ์ให้มันมากขึ้น; มันก็ มีคนบ้ากาม เกิดขึ้นในโลกนี้. แม้แก่โดยวิธีดู วิธีเพียงสักว่าดู สักว่าคิดนึก สักว่าอะไร มันก็ภระคุ้นได้; แล้วก็มีวักถุอุปกรณ์ช่วย, มันก็มีการกระคุ้นมากขึ้น, มันก็มีการมยุ่งยากขึ้นครงที่ว่า ยากที่จะบังกับความรู้สึกทางกาม. มันเกิดบัญหายุ่งยากขึ้นมา หันที ที่จะบังกับความรู้สึกทางกามนี้มันไม่ได้ เพราะมันไปรู้จักการกระคุ้น; ฉะนั้น การบังคับตัวเองมันก็ยิ่งยากขึ้น. นี้เรียกว่า เป็นบัญหาทางวิญญาณ; ทาง วัตถุก็เปลื่อง, ทางร่างกายก็เสื่อมโทรม, ทางจิตก็หาดวามสงบยาก, หาง วิญญาณก็มีแต่จะเกิดกิเลส, บังกับมันไม่ได้.

นี้เรียกว่า กิเลสประเภทราดะ มันก็เริ่มหนาแน่น ถ้าราคะหรือโลภะ ก็ตาม มันหนาแน่น โทสะมันก็ต้องหนาแน่น; เพราะว่าโทสะนี้มันขึ้นอยู่กับ รากะหรือโลภะ. เช่น เราจะโกรธอะไรนี้ มันต้องเพราะไม่ได้อย่างใจ เราต้องอยาก อะไร อยากได้ หรืออยากเป็น หรืออะไรอยู่ก่อน; แล้วมันไม่ได้ มันจึงโกรธ. ฉะนั้น ความโกรธมันต้องมาก เท่ากับปริมาณ หรือกำลังของความอยาก : อยาก มากก็โกรธมาก; เช่นว่ารักมากมันก็โกรธมาก เมื่อไม่ได้ตามที่ตัวรัก. ฉะนั้น ความโลภหรือราจะก็หนาขึ้น, โทสะก็หนาขึ้น, แล้วโมหะก็ต้องหนาตามโดยไม่ต้อง สงสัย. นี้มันก็เลย มีวิวัฒนาการของราจะ โทสะ โมหะ ขึ้นมาในหมู่มนุษย์.

#### วิทาสเพราะดับพบสิ่งเสพติลมาไล้.

ทีนี้ ค่อมา ความอุตริวิตถารมันไม่สิ้นสุด มันไปพบหรือไปค้นหา สิ่งเสพติดมา; สังเสพติดที่ไม่ควรจะมีขึ้นมา มันก็มีขึ้นมา. ที่แรกก็โดยบังเอิญ แล้วแก้ ใชปรับปรุง แล้วเห็นเป็นความสุขอย่างหนึ่ง ก็วิวัฒนาการไปในทางสิ่งเสพติด มีนเมา นับทั้งแต่ว่าน้อยที่สุด : กินใบไม้บางอย่างเข้าไปให้เมาสบาย, สูบกัญชา กระทั่งยาผืน กระทั่งอะไรค่างๆ, กระทั่งเสพติดรุนแรงอย่างสมัยนี้ ซึ่งไม่ควรจะมี. เพราะ สัญชาตญาณของสัตว์นั้น มันมือยู่อย่างหนึ่งว่า ถ้ามือะไรมากระตุ้นความ รู้สึกแล้ว มันรู้สึกสบายเป็นสุข.

ทีนี สิ่งเสพติดทั้งหลาย จะกระตุ้นความรู้สึกทั้งนั้น. ฉะนั้น สิ่ง เสพติจภิให้ความสบายชนิกที่บอกไม่ถูก ก็เลยอีกว่าเป็นสวรรค์อะไรกันชนิจหนึ่ง โคย อากัยสิ่งเสพติด, แล้วก็ลงราก ในทางวิญญาณหนักแน่นแน่นแพื้น, จะต้องกระตุ้น ด้วยสิ่งเสพติด.

นี้ วิวัฒนาการเพื่อความวินาศทางวัตถุ ทางเนื้อหนัง ทางจิตใจ ทางวิญญาณ มันก็มีขึ้นมาอย่างนี้.

# ความวินาศมีขึ้นแล้ว เป็นเหตุให้เกิดทางแก้ไษ.

บัญหา อย่างนี้ เกิดขึ้น มันก็บังคับให้ ต้องมีสิ่งที่จะต้องแก้ไข; แล้วมันจะทันกันหรือไม่ทันกันนี้ ก็มาเข้ารูปที่ว่า ธรรมะคุ้มครองโลกหรือไม่. ล้า ธรรมะคุ้มครองโลกก็ไม่เป็นไร. มันคุ้มครองให้ไปในทางที่ไม่มากเกินไป, หรือ ไม่ไปในทางที่จะเป็นอันคราย คือจะไม่โลกมาก จะไม่โกรธมาก จะไม่อะไรเกิน กว่าที่จำเป็น, หรือไม่มีเอาเสียเลยก็ได้.

พอมนุษย์วิวัฒนาการเกินชอบเขต มันก็ ต้องมีสิ่งที่เกิดขึ้นแก้ คือชรรมะ ผ่ายที่จะแก้ จะอยู่ในรูปของกฎหมาย ระเบียบของหมู่คณะหรือ *กฎหมาย* ก็ได้, ศืลธรรมก็ได้, วัฒนธรรมที่ได้, กระทั่ง*ศาสนา* ก็ได้.

เมื่อเขาได้อาศัยระบบไหน แก้ไขได้เป็นอย่างดีเป็นลำตับมา ก็ยึดเอาระบบ นั้น เป็นหลักประพฤติปฏิบัติอยู่ในบ้านในเรือน จนไม่ต้องเจตนามันก็เป็นไปได้ในตัว; เพราะมันประพฤติสม่ำเสมอ เป็นธรรมเนียมเป็นนิสัยไปเลย จนจิตใจมันก็มีนิสัยอย่าง นั้นไป; เช่นว่า กลัวสิ่งที่ไม่ควรจะทำ; ถ้ามันเป็นนิสัยแล้ว มันก็ไม่ทำเอง ใน สิ่งที่ไม่ควรจะทำ. นี่เรียกว่า ระบบวัฒนธรรม มันก็เกิดขึ้น เช่น วัฒนธรรม ทางวิญญาณ.

เดี๋ยวนี้ คำว่า "วัฒนธรรม" ไปหมายแต่ทางวัตถุ; เช่น วัฒนธรรม บ้านเชียงนี้. พูกแล้วมันก็น่าหวัว; มันเป็นเรื่องทางวัตถุ, ถ้วจะเป็นเรื่องศิลป มัน ก็ค่าเล็กน้อย ความคิดเล็กน้อย มันไม่สึกถึงวัฒนธรรมทางจิตใจ ที่จะคุ้มครองมนุษย์ไว้ ไม่ให้คักไปในฝ่ายของกิเลสของความทุกข์. คนโบราณเชาเคยเช็ดกับเรื่องของความทุกข์ ก็เลยหลบหลีก ๆ, หลบ หลีกกันมาเรื่อย ๆ ขน เกิดเป็นระบบขนบธรรมเนียมประเพณี แต่เขาไม่พูดไว้ ในรูปว่าเป็นกฎหมายหรือเป็นอะไร. พูกไว้เป็นชองศักดิ์สิทธิ์; เพราะคนเขายังไม่ ค้องการรู้จะไรมาก. พุคกันก็ไม่รู้เรื่อง; ก็ต้องพุดไปในของศักดิ์สิทธิ์ : ค้องคำ อย่างนั้น ค้องทำอย่างนั้น; ถ้าไม่อย่างนั้นแล้วจะชวย, หรือว่าจะมีโรคร้าย, หรือ ว่าจะค้องกาย เช่นเดียวกับคำว่า คาบู, คาบู ของคนสมัยใบราณใน้นเหมือนกัน.

สี่งนั้นมันก็เลยกลายเป็นวัฒนธรรม ว่าเราจะค้องทำอย่างนั้น, จะค้อง ทำอย่างนั้น, จะต้องทำอย่างนั้น. แม้ที่สุดแก่ว่า จะนอน ก็ต้องล้างเท้าเสียก่อน อย่างนี้; *ไม่ต้องอธิบาย* ว่าทำไมล่ะค้องล้างเท้าเสียก่อน: ไม่ก้องอธิบาย ซอ ให้ทำก็แล้วกัน. นี่อย่างนี้มันมีมาก ๆ ๆ จนทำให้มนุษย์อยู่ด้วยความผาสุกพอคูได้.

ก่อมามีวัฒนธรรมทางจิต ทางวิญญาณ ความเคารพ ความเชื่อพัง ความกทับญูกคเวที ความขยันขันแข็งอะไรก็ตาม มันมีขึ้นๆ เป็นวัฒนธรรมใน สายเลือด มันก็อยู่กันมาได้; ช่วยคุ้มครองวิวัฒนาการที่มันสร้างก็เลลขึ้นมา อย่า ให้มันสร้างขึ้นมา, หรือควบคุมไว้ให้อยู่ในขอบแชทที่ไม่เป็นอันตรายได้.

วัฒนธรรมในสายเลือดนั้นแหละ เป็นสิ่งที่ประเสริฐที่สุด สำคัญ ที่สุด; แล้วเราเกี่ยวนี้ก็ไม่สนใจหรือสะเลย, ไปสนใจวัฒนธรรมบ้านเชียงก็กว่า ซึ่งมันเป็นเพียงวัทถุ ซึ่งเป็นเศษกระเบี้ยง.

## สมัยชั้งจุบันวิวัฒนาการกลับเป็นไปทางวินาศนาการ.

ทำไมไม่ถามดูว่า เมื่อก่อนนี้ เราไม่ต้องพุดกับเด็กๆก็คำ, คนแก่ไม่ ต้องพูดกับเล็กๆสักก็คำ. เด็กๆก็ไม่กล้าทำผิด ไม่กล้าทำชั่ว; อยู่ในโอวาท พ่อแม่, อยู่ในโอวาทอาจารย์, อยู่ในระเบียบของโรงเรียน, ของสถานที่ก่างๆ อย่างเกร่งครั้ง ไม่ต้องพูดกันก็คำ.

พอมาถึง สมัยนี้ เอาบีนไปจ่อมัน มันก็ไม่ยอมเชื่อ ไม่ยอมพึ่ง ไม่ยอม เล็กละ; มันจะทำทามที่มันท้องการ; ไม่มีเคารพ ครูบาอาจารย์ ไม่มีเคารพบิคา บารคา คนเผ่า คนแก่ ไม่ซื้อสัตย์ ไม่กตัญญู ไม่เห็นแก่ผู้อื่น. เพราะ วัฒนธรรมอันประเสริฐในสายเลือด มันได้สูญสิ้นไป ไปมัวแก้อยู่ที่อื่น มันก็ ไม่มีทาง ก็ได้รับราฆ่าพันกัน.

ที่น้ำจะไม่เก้ไขวัฒนธรรมนี้ มันก็ทำยาก; เพราะว่ามันต้องใช้เวลานาน, มันต้องมือนรับผิดชอบ. เดี๋ยวนี้ในโลกนี้ในประเทศนี้ ใม่มีใครรับผิดชอบว่าใคร เป็นเจ้าของประเทศ หรือว่าเป็นเจ้าของโลก ที่จะเก้ไขสึงเหล่านี้ ถือว่าไม่ก็วัน ก็ตาย, หรือว่าเขาให้เป็นประธานาธิบดี ให้เป็นนายกรัฐมนตรี ไม่ก็บีเชาก็ให้ออก ไป, เขาเล็ก, เอาคนอื่นมา ไม่มีใครที่จะคิดรับผิดชอบตลออกาสเลย. เรื่อง ศาสนา เรื่อง วัฒนธรรมในทางจิตใจ มันก็เป็นไปใม่ใต้เลย; เพราะมันต้องการเวลา ย็ดยวนกัก.

นี้จึงเรียกว่า "ธรรมะ ที่อยู่ในรูปของวัฒนธรรม" นั้น สูญหายไป; ไม่มากรองโลก, ไม่มากรองคน. ธรรมะไม่กรองโลก, หรือว่าธรรมะกรองโลก แต่น้อย, หรือว่าธรรมะกรองโลกแต่ระยะต้น ๆ; แล้วมันไม่กรองโลก. เช่นว่า สมัย บู้ ย่า รา ยาย ของเรา มีธรรมะครองโลกมากกว่าสมัยนี้; เพราะเหตุว่าสมัยนี้ เขาวิวัฒนาการ, วิวัฒนวการเรื่อยไป, หลับหูหลับตา เอร็คอร่อยในการวิวัฒนาการ โดยไม่ต้องคุว่าอะไรเป็นอะไร.

ฉะนั้น ส่วนที่ถูกต้องที่จะกุ้มครองโลกได้ ซึ่งมันเป็นเหมือนกับอาชม ไม่มี โครซอบกินนัก มันก็น้อยไปๆ โลก มันก็ เปลี่ยน โดยไม่รู้สึกคัว มาเป็นโลกที่ไม่มี ธรรมะคุ้มครอง; โดยเฉพาะปัจจุบันนี้ ชั่วเวลาไม่ถึงร้อยบีนี้ ไปคิดดูเองเถอะ จะพบว่าธรรมะในโลกนีมันน้อยลงมาก, ธรรมะในเลือดในเนื้อของคน ที่อยู่ ในรูปของวัฒนธรรมขนบธรรมเนียมประเพณี มันก็น้อยลงมาก.

อยากจะบอกแล้วบอกอีก ไม่ใช่ว่าจะอวก หรือว่าจะบ้า ๆ บอ ๆ จะไร ว่า เมื่ออาคมาเป็นเล้านี้ ต้องกราบเท้าแม่เลือนหนึ่งหลาย ๆ หน เพราะว่าทำผิด : พูด หลังนิดเดียว, เดินข้ามหลังอะไรนี้, มันต้องกราบก็นขอโทษ. พอค่ำลงก็คิด บัญชีกัน ว่าวันนี้ได้ทำอะไรผิดพลาด ด้วยการพูดจาด้วยกิริยาท่าทางนี้; จะต้องนึก ถึงบุญกุณของพ่อแม่ ทำอย่างนี้ไม่ได้. นี่เคี๋ยวนี้ไม่มีใครทำ ก็แสดงว่ามันเปลี่ยน. มันเปลี่ยนแล้วก็ลูว่า มันจะเปลี่ยนไปทางไหนกัน ? มันก็เปลี่ยนไปในทางที่ตามใจ ตัวเองมากขึ้น; เพราะว่าวิวัฒนาการมันลั้งกัน ค้วยการอยากอร่อยยึงกว่าเดิม.

เมื่อตะก็พูดแล้ว คำพูดแรกที่สุด ว่าวิวัฒนาการมันกั้งคันขึ้นมา และงอก งามออกไป ก็ตัวยเหตุ คือต้องการจะให้อร่อยกว่าเดิม : อร่อยทางตา ทางหู ทาง จมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ ก็ตามใจ : มัน อยากจะขยายให้อร่อยยิ่งไปกว่า เดิม นั้นแหละคือตันเหตุของวิวัฒนาการ.

เดี๋ยวนี้เราก็มีวิวัฒนาการทางวัตถุ รถงงาม ของสวย ของอร่อย ของ กระทุ้นกามารมณ์ ของเสพดิตอะไร ประดังกันเข้ามา; ความอยากอร่อยกว่าเดิม มันก็ลากตัวไปเป็นวิวัฒนาการ, แล้วก็เพื่อวินาศนาการ ตามหวังข้ององเรื่อง ที่ตั้งใจจะพูดในวันนี้ ว่า "วิวัฒนาการ ถ้าไม่มีธรรมะคุ้มครองแล้ว ย่อมเป็นไปเพื่อ วินาศนาการ".

เคี๋ยวนี้เอาปรากฏการณ์บัจจุบันเป็นหลัก ก็เห็นอยู่ชักๆ แล้วว่ว วิวัฒนา-การในโลกนี้เป็นไปเพื่อวินาศนาการ; เพราะว่าปราศจากธรรมะคุ้มครอง แล้ว ได้พูดมาแล้วข้างคันว่า จะยกตัวอย่างให้พึ่ง ขัวเวลาที่เหลืออยู่นี้ ก็จะยกตัวอย่างให้พึ่ง.

# ตัวอย่างวินาศการเพราะปราสถากธรรมะคุ้มครอง.

วิวัฒนาการเพื่อวินาศนาการ นี้ก็แบ่งออกเป็น ๔ ทาง คือ ทางวัตถุ ล้วนๆ ทางหนึ่ง แล้ว ทางกาย ของคนนี้ทางหนึ่ง แล้ว ทางจิต ของคน แล้ว ทาง วิญญาณ คือสติปัญญาอันสูงสุดของคน เป็น ๔ ทาง :-

ทางวัตถุล้วนๆ ก่อน ที่ว่าคนวิวัฒนาการอะไรขึ้น แล้วทางวัตถุ มันวินาศลงไป เห็นอยู่กำคา ก็เช่นว่า การวิจัยคันคว้า ที่ก้าวหน้าที่สุดของโลก บัจจุบันนี้.

ก่อนนี้ก็ไม่ใช่ไม่มี มนุษย์สมยัดนบ่า ก็มีวิจัยและค้นคว้า แต่มันไม่มาก หรือมันไม่ใช่เรื่องใหญ่โด. เดี๋ยวนี้มันวิวัฒนาการมามากขึ้นๆ จนการวิจัยการคันคว้า สูงสุดนี้ มันก็ทำลายทรัพยากรตามธรรมชาติในโลกนี้วินาศไปอย่างน่าใจหาย อย่างที่ว่า ไม่รู้จะบ้องกันกันอย่างไร, อะไรจะหมดไปจากโลกนี้? ที่มนุษย์ชุดกันขึ้นมา แล้วก็ สูญหายเสียใบ. เพื่อการพิสูรน์ทคลองอย่างเคียวก็แยะแล้ว; แล้วใค้มาก็มาเพื่อ ทำรุงบำเรอความเอร็กอร่อยที่ยึ่งขึ้นไปทั้งนั้น.

อย่างว่าชุดน้ำมันในโลกขึ้นมาใช้นี้ มันก็เพื่อสะดวกสบายก่อน. แล้วเมื่อ เกิดขัดยอกันขึ้น ก็เพื่อรบราฆ่าพันกัน ก็ใช้น้ำมันเพื่อรบราฆ่าพันกัน หรือเพื่อ โปทำนั้นทำนี้; ก็ล้วนแต่เพื่อว่าเอร็ดอร่อยที่มากไปกว่าเดิม อยู่จังหวัดนี้ จะขับรถไปกินอาหารกลางวันที่อร่อย ๆ ที่จังหวัดโน้น, แล้วกลับมาทำงานตอนบ่าย จังหวัดนี้, อย่างนี้ทำไปทำไมนี้ ที่คนบ่ามันทำไม่ได้.

การวิจัยกันคว้าทั้งหลายนี้ มันทำให้วัตอุเปลี่ยนแปลงไป, แล้ว ก็หมดสิ้นไป. แล้วก็ยางอย่างก็วินาศไป. เขาเชื่อกันว่าอีกไม่ก็สิบบี ถ้าขึ้นอยู่ กันอย่างนี้ แม้แก่น้ำก็จะไม่มีในโลกนี้; มันเปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอื่นไป มันถูก กระทำให้สุญหายไปบ้าง เปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอื่นไปทุกที จนน้ำจะไม่มีในโลกนี้; อย่างนี้เป็นค้น. หรือมันทำให้ป่าไม้ไม่มี; นี่ก็เพราะการวิจัยกันคว้า ที่มันใช้ไม้, ทำลายไม่เสียให้มันหมด.

การวิจัยคันคว้า ถ้าธรรมะไม่คุ้มครองแล้ว จะเป็นไปเพื่อความ
วินาศของทรัพยากรของธรรมชาติในโลกนี้. แต่ถ้าว่าธรรมะคุ้มครองแล้ว มัน
จะรู้จักทำให้หมดเปลืองน้อย, หรือจะไม่หมดเปลืองเลย, ให้มันทดแทนกันได้;
เพราะว่าคนจะรักธรรมชาติ รักสมมัติของพระเจ้า ไม่เห็นแก่ตัวกู – ขอะกูอย่างเคียว
พอลงเห็นแก่ตัวกู – ของกูอย่างเคียว มันก็เอาเปรียบ; แม้เต่เอาเปรียบพระเจ้า,
เอาเปรียบธรรมชาติ, วัทภุมันก็หมดไปในโลกนี้.

นี้เรียกว่า วิวัฒนาการทางการวิจัยคั้นคว้า ก็ นำมาซึ่งความวินาสนา-การทางทรัพยากรของธรรมชาติ; แล้วบางที่จะเพื่อทำลายทรัพย์สมบัติถ่าง ๆ น้ำ โดยอ้อมอีกมาก, ภระทั่งทำลายเนื้อหนังร่างกายของคนให้มันอ่อนแอไป; กย่างนี้ เป็นต้น.

วิวัฒนาการของการคมนาคม. เช่น มีถนนหนทาง มีรถมีเร็ก มี เรื่อบิน มียนนวากค. นี่เรียกว่า คมนาคม; เชาว่าวิวัฒนาการ. แต่มันเพื่อ ความวินาศของอะไรหลาย ๆ อย่าง ซึ่งมันไม่จำเบินจะต้องมีต้องทำ: มันก็ทำให้ต้อง เป็น ต้องมี ต้องทำขึ้นมา. หรือว่าจะเอากันง่าย ๆ อย่างนี้ว่า *ถ้าคมนาคมละควก มันก็คิดไปอยู่ตรงที่สบาย*; *บ้านเรือนของตัว บ้านเกิดเมืองนอนของตัวไม่สนใจ*; เพราะว่าถมนาคมมันสะควก ไปอยู่เมืองอื่นหรือประเทศอื่นอะไรก็ได้, ไปหากินเมือง นอกก็ได้, ทั้งบ้านเกิดเมืองนอนที่เมืองไทยนี้ ให้มันวินาศไปก็ได้; วิวัฒนาการ ของกมนาคมทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างนี้ได้. เชายังคิดจะไปอยู่ที่โลกพระจันทร์ กันด้วยซ้ำไป. นี้อย่างตื้น ๆ นะ วิวัฒนาการของคมนาคมนี้ ทำให้คนไม่สนใจ กับบ้านเกิดเมืองนอน มันก็เสื่อมไป.

วิวัฒนาการของพิธีรีตองต่าง ๆ. พองดูต่อไปอีก: ก่อนนี้ก็ไม่ค่อยมื พิธีรีกองที่งมงายหนักขึ้น มันก็เพิ่งมี, แล้วก็มีๆ ๆ มากขึ้น. อย่าเข้าใจว่าคนบ้า มันจะมีพิธีรีกอง; มันทำไม่เป็น มันยังโง่จนทำพิธีอะไรไม่เป็น คนบ้าน่ะ. พอ เริ่มทำเป็น มันก็เริ่มมีปัญหา, เริ่มมีความวินาศทางใดทางหนึ่ง; โดยเฉพาะอย่าง ยิ่งก็ทางวิญญาณ คือมันโง่มากขึ้นในความฉลาดนั้น.

พิธีรีตองนี้มันก็ไม่ได้อะไรมากไปกว่าว่าหลอกให้หายกลัว ให้จิดใจ มันสบายไปใก้พัก ๆ หนึ่ง: เพราะความเชื่อ เพราะความโง่ มันก็เสียไปในส่วนสดิ บัญญา. บางที่ก็เสียเวลา, บางที่ก็เสียวักถุไป, โจยที่ไม่ต้องเสีย ในการทำ พิธีรีทอง. แก่แล้วก็ยกย่องกันว่ามันเป็นของสูงสุด, มันก็ต้องทำ, ทุกคนก็ต้องทำ.

กูที่เห็นง่ายขึ้นไปอีก เช่นว่า วิวัฒนาการสูงสุดของการประมงนี้ สัตว์ มันก็หมดทะเล; จะกวบคุมให้มันพอดี ๆ กัน ให้มันรู้จักเกิดออกมาบ้างอะไรบ้าง มันก็ทำไม่ได้; เพราะการวิวัฒนาการมันยัวกิเลสของคน อยากจะรวย อยากจะกอบ โกย อยากจะอะไรต่างๆ; มันก็จับปลากันจนหมดทะเล โดะไม่ต้องไว้เผื่อให้ปลา มันเกิด อย่างนี้เป็นต้น.

วิวัฒนาการที่ผืนธรรมชาติทุกอย่าง มัน ต้องมีวินาศนาการอย่างใด อย่างหนึ่งตามมาเสมอ ; อย่างเขาว่าทำเชื่อนชลประทานนี้ จะทำให้ข้าวปลาอาหาร สมบูรณ์ ; แต่แล้วมันก็มีผลทางอื่น ที่เป็นไปเพื่อผลร้ายก็มี. มันจะต้องคล้าย ๆ กับว่า ต้องแลกเปลี่ยนกันเสมอ : ช่วนที่มันใต้ มันก็ใต้ขึ้นมา, ส่วนที่มันเสีย มันก็เสียไป.

วิวัฒนาการของเครื่องทุ่นแรงนี้ เราเห็นเครื่องมือเครื่องใช้สมัยนี้ ทุ่นแรงเหลือเก็น เราก็ดีใจ มีความสุขแน่ มีสันศิภาพแน่; แล้วมันภ์ทรงกันข้าม: มันเสียกวามสมคุลย์, เสียกวามพอเหมาะ, เสียกากรที่ว่ามนุษย์จะใช้แขนขาเรียวแรงของตัว; มันก็เกิดกวามไม่สมคุลย์ กือมันไปมากที่ตรงใน้น, มันขาดแคลนที่ ครงนี้, มันไปได้มากที่เจ้าของเครื่องจักร, มันมาขาดแคลนมากที่คนจนอะไรนี้; มันทำให้เคือกร้อนยึงขึ้น ในทวงจิต ในทวงวิญญาณ.

เกี่ยวนี้เราก็ *บูชาเครื่องคุ่นแรง* เห็นไหม ? แก่มันเป็นผีปีศาจอะไรยันหนึ่ง ซึ่ง **ทำให้เกิดความไม่พอดี** ไม่สมคุลย์กันขึ้นมา; กระทั่งคนที่ยากจนนั้น ไม่รู้จะ เอาอะไรกิน; คนที่มีปัญญา มีเครื่องทุ่นแรงมาก ก็รวยเป็นมหาเศรษฐ์.

ถ้าทุกอนใช้อำลังภายเสมอๆ เท่าๆ กันไป บัญหาในโลกนี้จะไม่มาถอย่างนี้; อย่างความคิดของมหาดมคันซี นั้น ใครๆ เขาหาว่าแกบ้า ที่จะให้ทุกคนบันผ้ายทอผ้า ใช้กันไปเรื่อยๆ, อย่าเอาเครื่องจักรมาทอผ้า, หรือว่าอย่าเอาเครื่องจักรมาทำอย่างนั้น อย่างนี้ จะทำให้เกิดความไม่พอดี แล้วจะลำบากแสนสาหัสที่หลัง.

เคียวนี้ เราก็เริ่มเห็นว่า ความคิดนี้มันเป็นความคิดที่ลึกซึ้ง; ฉะนั้น อย่าบูชาเครื่องทุ่นแรง. มันเนรมิต มันสร้างอะไรให้ทันตาเห็น; แต่แล้ว มันก็ตัดรากเหง้าของความสงบสุขอย่างอื่น.

เกี๋ยวนี้เราก้าวหน้าทางวิชา ทางนั้นทางนี้ ที่ถึกซึ้งขึ้นไป ไกลธรรมชาติ ส่วนที่เป็นธรรมชาติมันก็ไม่เข้าใจ ก็แก้บัญหาไม่ได้. เรื่องในจิดใจยังเป็นของธรรมชาติ อยู่ ถนก็แก้บัญหานี้ไม่ได้, ก็มีความทุกซ์.

นี้เรื่องทางวักถุก็ยกตัวอย่างมาให้เห็นพอสมควรแล้ว วิวัฒนาการนั้นมันทำ ให้เกิดวินาศนาการ อย่างในทางวักถุนี้. เดี๋ยวนี้เราขาดแคลนทรัพยากรของ ธรรมชาติ ไม่ใคร่สนใจกับธรรมชาติ; ทำให้ธรรมชาติเปลี่ยนไป จนเป็นไปใน ทางที่เกือดร้อนแก่มนุษย์เอง คือ ความไม่พอเหมาะพอดี ความไม่สมส่วนแก่กันและกัน ในระหว่างคน ระหว่างสัตว์ ระหว่างธรรมชาติ ก็เป็นเรื่องวินาศอย่างลึกซึ้ง. อย่างนี้

พวกที่เขานับถือพระเจ้า เขาว่าพระเจ้าลงโทษมนุษย์ ผู้ไม่ยื่อแย่งทำลายทรัพย์สมบัติ ของพระเจ้า; แล้วก็จริงที่สุด นี้เรียกว่าทางวัตถุ.

คู่ต่อไป ทางร่างกาย วักถุไม่มีชีวิต ร่างกายนี้หมายถึงร่างกาย ของสิ่งที่มีชีวิตโดยเฉพาะคน ร่างกายของคนนี้ได้รับความวินาศลงไป อย่างไรบ้าง เพราะวิวัฒนาการของมนุษย์ โลยเฉพาะอย่างยิ่งในปัจจุบันนี้.

แค่มันออกจะเป็นเรื่องที่เข้าใจยาก หรือกลับกันอยู่ เช่น การวิวัฒนาการ ทางการแพทย์ การอนามัย ซึ่งถือว่าสำคัญที่สุล กำลังรีบเร่งอย่างหีสุดนี้; มันก็ มีวินาศนาการเกิดขึ้น ในส่วนสึก คือความด้านทานในร่างกายนี้น้อยลง; เพราะว่า การแพทย์ การคนามัย มันมาช่วยเสีย. การด้านทานมันก็น้อยลง; โรคภัยใช้เจ็บ มันก็เกิดขึ้น, หรือมันเกิดแปลกขึ้นมา เป็นบัญหาที่ไม่มีที่สิ้นสุด; เหมือนกับ จับปุไส่กระดัง. แต่ไม่ใช่จะพิเดียนว่า การแพทย์ การอนามัยนี้ไม่ดี แต่ถ้ามัน วิวัฒนาการโดยปราสจากธรรมะแล้ว มันมีไม่ดีขึ้นมาได้มากๆ ทีเดียว.

เราพัฒนากันจนร่างกายนี้เหมือนกับว่า ของที่กรอบ แตกง่าย เปราะ; เพราะเราไปใช้วิวัฒนาการทางการแพทย์ หางการอนามขอะไรมากเกินไป ซึ่งเมื่อ สมัยคนบ้าโน้นมันไม่มี แล้วทำไมมันอยู่ได้ ? มันอยู่ด้วย immunity ในร่างกาย ใน ธรรมชาติสูงสุด; มันบ้องกันหนาว บ็องกันร้อน บ็องกันเชื้อโรค บ้องกันอะไรได้ อยู่ในตัวร่างกายนั้นเอง. แต่ พอมารู้จักเรื่องอนามัย มันก็สูญเสียการบ้องกัน ตามธรรมชาติ; ฉะนั้น เราจึงอ่อนแอ เมื่อไปเทียบกับคนบ้าสมัยโน้น แล้วเรา ก็เลือกเอาชีว่าอย่างไหนมันดี ?

เคียวนี้ วิวัฒนาการทางการแพทย์ ทางหยูกยาอนามัยนี้ มันเลยเถิด จนเกิดบัญหาที่จะต้องคุมกำเนิด, เห็นไหม? ซึ่งน่าหวัวอย่างยิ่ง จะต้องคุม กำเนิด, เห็นไหม? ซึ่งน่าหวัวอย่างยิ่ง จะต้องคุม กำเนิด. มีบัญหาอย่างที่คนบ่าเขาไม่เคยได้ทำ. ที่จริงมันก็ไม่ต้องถึงอย่างนั้น; ถ้ามีธรรมะพอเล้ว มันจะไม่มากถึงอย่างนั้น, ไม่เกินอย่างนั้น หรือว่า ถ้ามีธรรมะ พอ มันก็ยังไม่ต้องคุมหรอก มันยังจะช่วยกันไปได้. ถ้าเกินความสมคุลย์ ในความ พอดีแห่งการเกิด มนุษย์ก็เกิดจนไม่มีอะไรจะกิน; จะเรียกว่าดีหรือร้ายอย่างไรกัน.

ที่เป็นของละเอียกปลีกย่อยซอยเข้ามา ภ็วิวัฒนาการเครื่องบำรุงบำเรอ สุขภัณฑ์ต่างๆนี้ ก็ว่าก็ ว่าสะกวก ว่าสวย ว่าสบาย สำหรับสุขภัณฑ์ต่างๆ ในท้องนอน ห้องส้วม ห้องอาหาร ห้องอะไรก่างๆนี้. แต่แล้วมันก็วินาศในทาง ความเข้มแข็งอดทน กระทั่งโรคภัยไข้เจ็บบางชนิคที่มันไม่อาจจะเกิดแก่คนเข้มแข็ง มันก็มาเกิดแก่ถนอ่อนแอ.

สุขภัณฑ์ทั้งหลาย ทำให้คนอ่อนแอ. พูลแล้วเคียวก็จะว่าหยาบโลน หรือเกินไป *การที่เรามีห้องน้ำ มีส้วมขักโครกนี้ มันเสียไปในทางความเข้มแข็ง* ; สุกนที่ไปนั้งถ่ายทามธรรมชาติทามสมัยก่อนก็ไม่ได้.

เกี๋ยวนี้มันพัวพันกันไปหมก เรื่องเชื้อโรณรื่องอะไรต่าง ๆ นี้. เมื่อกน อ่อนแอ เชื้อโรคมันก็มีซึ มันว์เกิดขึ้นโด้, หรือมันทำอันตรายโต้. ถ้าถนเข้มเซ็ง เชื้อโรคมันก็เหมือนกับไม่มี.

นี่การมี ความบำรุงบำเรอ ทะนุถนอมกัน ด้วยสุขภัณฑ์อะไรด่างๆ; นี้ทำให้คนอ่อนแอ แล้วก็จะตร้างโรกขึ้นมามาก สำหรับคนที่มันอ่อนแอ. ที่นี้เรื่องทางกาย เช่น ความสวยงามประดับประดาในบ้านเรือน มัน ก็ไม่เป็นผลดีแก่ทางร่างภาย; มันเหลือ มันเกินไป มันระรทรุงรัง ที่เรากำลัง หลงกันนัก เช่น วิทยุ, เครื่องวิทยุกระจายเสียงนี้ ที่จริงมันก็เป็นสิ่งที่จะมีประโยชน์ มากก็ได้. แต่ว่าคนไม่ได้ใช้ไม่ในทางนั้น; กลายเป็นใช้เพื่อส่งเสริมความสนุกสนาน เอร็ดอร่อย คืออยากอร่อยมากกว่าเดิมทางหู, เป็นวิวัฒนาการทางหู ก็วินาศนาการ ในทางร่างกาย มันสูญเสียกายวิเวก.

ชั่วที่มีเครื่องวิทยุ หรือเครื่องบันทึกเสียง มากขึ้นทุกบ้านทุกเรือนนี้ มัน เสียกายวิเวกไปมาก; มันให้เกิดอาการที่เรียกว่า "ค่ำเข้าเฝ้าสีขอ" นี้ มันมี คนครีมีปรรเลงอะไรไปเสียคลอดเวลา แล้วมันดีที่ตรงไหน 2 มันทำให้ร่างกายนี้ หรุดโทรม ที่จะนั่งพังเหลง นั่งพังยี่เกเป็นชั่วโมง ๆ ก็สูญเสียภายวิเวก ด้วย.

ถ้ามีโทรทัศน์ มันก็ทำลายสายตาของคนดู นี้เสียหายทางร่างกาย; ทำลายจิตใจของเด็กให้ทรามลง; รู้จักแท่เลือกเรื่องที่ส่งเสริมทางกามารมณ์, อร่อยยึงขึ้นไปทางกา ทางหุ ทางจมูา; ทั่วโลกเป็นอย่างนั้น. เรื่องวิชาความรู้ แท้ ๆ มันไม่ค่อยมี หรือเรียกว่าไม่มีคือว่า.

ส่งที่มีประโยชน์ในทางสันดิสุขไม่ใช้ ไปใช้ในทางที่ครงกันข้าม เช่นจะ ขยเวลาวิทยุหรือทีวี บรรยายเทศน์บรรยายธรรม สักชั่วโมงหนึ่งก็ทั้งยาก; *ตลอดวัน* ตลอดลื่นเขาก็ส่งเรื่องที่เขาอยากจะส่ง เพื่อความอร่อยยึ่งขึ้นไป. ที่เรียกว่าวิวัฒนาการนี้ เรียกว่า วิวัฒนาการหางวิทยุทางทีวีนั้น คือวินาศนาการทางร่างภายและจิตใจ ของคนที่ไปใช้มันในเวลานี้.

วิวัฒนาการของสิ่งเสพติด : บุหรี่, บุหรื่อย่างเคียว ในโลกเวลานี้ มีตัวเลขเขียนไม่ไหว ที่เชาได้ใช้ไปเพื่อการทิกบุหรี่ แล้วก็เผาให้เป็นควันหมดไป ในโลกทั้งโลกนี้ หมับไม่ไหว ไม่รู้ก็พันก็แสนล้าน ก็เพื่อทำลายสมรรถภาพ ของร่างกาย เท่านั้นแหละ แล้วก็เสียเงิน เสียของ เสียเวลา เสียอะไรไป.

ทีนี้ ยวดยาน, วิวัฒนาการทางยวดยาน, หรือที่เนื่องด้วยยาน ก็ทำให้ เท้าของเราไม่สามารถ หรือสามารถน้อยลง เพราะเรามียาน มีรถยนด์; กระหังว่า เท้าของเราจะเดินไม่ได้ในอนาคต; เพราะวิวัฒนาการทางยวดยาน.

เครื่องนุ่งหม นี้ก็เหมือนกัน เมื่อทำให้เนื้อหนังอ่อนแอลง ด้วย เครื่องมุง เครื่องบัง; สมรรถนะของเนื้อหนัง ที่จะต่อต้านร้อนหนาวอะไร มัน ก็น้อยลง; ไม่มองดูกันในแง่นี้. นี้มันมากเกินไป มันก็เกิดความเสียหายขึ้น.

ที่นอน เกี่ยวนี้ได้ยินว่า มีที่นอนวิเศษอะไรก็ไม่ทราบ ที่จะทำให้นอน แล้วเกิดความรู้สึกทางกาย ทางผิวหนัง ทางจิตใจ ทางกามารมณ์. ที่นอนที่ได้วัสถุ เหตรเคมือะไรไว้ในที่นอน ที่ทำให้เกิดความนี้มนวลแก่ผู้นอน; อย่างนี้ ก็ต้องเรียก ว่าวิวัฒนาการใหม่ ๆ หยก ๆ หรือปีนี้ มีกลายนี่เอง. แต่แล้วก็ เพื่อความวินาศใน ทางจิตใจ ไม่นอนมาก ก็กลายเป็นนอนมาก เข้มแข็งกลายเป็นอ่อนแอ ไม่รู้สึก ทางกามารมณ์ ก็ไปรู้สึกทางกามารมณ์. วิวัฒนาการนี้มันเพื่อความวินาศของ จิกใจ.

ทีนี้ วิวัฒนาการทางการสะสม มันถึทำให้บ้านรกรุงรังไปหมด.

เรื่องเพลง เรื่องดนตรีวิวัฒนาการขึ้นมาเท่าไร; ภายวิเวกก็หมดไป เท่านั้น; ทรมานเต้นประสาท. แต่เขาก็ว่าดี วิเศษ มีคำมาก จนเพลงนี้เป็นเรื่อง ที่ประกวกประชันกัน มีรางวัลเป็นแสนเป็นสำนอะไรก็ได้; แต่เพื่อมาทำลายคนให้ มันทรุดโทรมลงไป ไม่มีส่วนที่ทำจิตใจให้รักสันติภาพคุ้มกันเลย มันไม่คุ้มกันเลย.

เกี๋ยวนี้ก็มี วิวัฒนาการใช้ของเที่ยมแทนของจริง ก็พกจะรู้กันกระมังว่า อะไร แล้วมันก็อะไรขึ้นมา มัน ก็สูญเสียความรู้จักความถูกต้อง หรือของจริง หรือกวามพอก็; มันมากเกินไป.

นี้เรียกว่า ทางร่างกาย ทั้งนั้น มี ความเสื่อมทางร่างกาย. ความเข้ม แข็งทางร่างกาย, ความไม่ถูกรบกวนทางร่างกาย, ความไม่หลงใหลทางร่างกาย, นี้มันหายไปหมด; เกิดตรงกันข้ามขึ้นมาแทน เรียกว่าวิวัฒนาการ ประเภทที่ทำให้ เกิดวินาสนากวรแก่ร่างกาย, หรือทางร่างกาย.

เวลาเหลืออีกนิด ก็อยากจะพูดทางจิต **เรื่องทางจิต** นี้ก็เคยพูดมากแล้ว แต่ก็เอามาพูดอีก เพื่อมาอยู่พร้อมๆ กัน สำหรับเทียบเคียง.

อยากจะระบุลงไปเลยว่า วิวัฒนาการทางการศึกษาแห่งยุคปัจจุบันนี้ มันเป็นไปเพื่อวินาศนาการทางศึลธรรม ทางจริยธรรม. ที่พูลอย่างนี้ไม่กลัว, แล้วพุกให้บางลนโกรธ, แล้วก็พูลให้บางลนค่า แล้วก็ไม่กลัว. พูลว่า "วิวัฒนาการ ทางการศึกษา สมัยบัจจุบันนี้ เพื่อวินาศนาการทางศึลธรรมและจริยธรรม". ยุคนี้เรียกว่ายุคบิ่งบ่อง ก็อกแก๊ก ๆ ๆ หาอะไรแน่นอนไม่ได้ อย่างนี้ หมาย ความอย่างนี้ดีกว่า การศึกษาสมัยนี้ เพื่อปากเพื่อท้องเพื่ออาชีพ ก็คือเพื่อ ความอร่อยที่ยิ่งขึ้นไป; ศามความมุ่งหมาย ที่เป็นรากฐานของวิวัฒนาการทั้งหลาย. วิวัฒนาการที่มันงอกออาไป งามออกไป มันเพื่ออร่อยกว่าที่มีอยู่แล้ว. แม้แต่ต้นไม้ที่ มันจะยิ่นถึงออกใบไปทางนี้ หรือว่าจะออกรากไปทางนี้ให้มาก ก็เพื่ออร่อยกว่าที่มีอยู่แล้ว, ต้นไม้แท้ๆ นี้. คนเราก็เหมือนกัน วิวัฒนาการทางไหนก็เพื่ออร่อยยังขึ้นไปในทางนั้น.

ทีนี้ การศึกษาเดี๋ยวนี้ ตกอยู่ในกำมือ ของคนที่เป็นทาส ของ วิวัฒนาการ เพื่อความอร่อยยึงขึ้นไป. การศึกษาทั้งหลายมีเพื่อสคิบัญญา เพื่อ อาชีพ เพื่อรายไก้ที่กี่กว่า; ส่วนที่ว่าเพื่อมนุษยธรรมเพื่ออะไรนั้น พุกกันแก่ปากแล้ว เพราะใจมันเปลี่ยนแล้ว. เมื่อใจเป็นทาสของร่างกาย ของวัตถุแล้ว มันก็ไม่ เหลียวแล ทางศีลธรรม ทางจริยธรรม.

ฉะนั้น การศึกษานี้ ยึงเป็นสมัยบัจจุบันมากยึงขึ้นเท่ารู้ระ ก็ยึงลดเรื่อง ของศึลธรรม ของจริยธรรม มากขึ้นเท่านั้น. ถ้นราไปตามกันฝรั่ง เราก็ได้ การศึกษาอย่างนั้นมา; ก็คุณดที่มันเกิดขึ้นในโลกนี้ ที่พวกฝรั่งเขาเป็นผู้นำ:—

การศึกษาเพื่ออยู่ดี กินดี ในที่สุดก็เพื่อปาก เพื่อท้อง เพื่อสิ้น เพื่อ อะไร ที่อร่อยยึงๆ ขึ้นไปกว่าเดิม; ไม่มีเพื่อพระเจ้า ไม่มีเพื่อดีลธรรม; ไม่เหมือนกับการศึกษาสมัยก่อน. เพราะว่าการศึกษานี้ มันได้วิวัฒนาการปรู๊ดเดียว, วึงรวดเดียวขึ้นมาถึงระดับนี้; โดยไม่เหลียวดูอะไร ไม่เบิดโอกาสให้ธรรมะเช้า ไปควบคุม, ไม่ใช่การศึกษาเพื่อประโยชน์แก่การเข้าถึงธรรมะ หรือเข้าถึงพระเจ้า. ฉะนั้นการศึกษาเคียวนี้ จึงเป็นไปเพื่อปาก เพื่อท้อง เพื่อลิ้น เพื่อเอร็คอร่อย รู้อยู่ แก้ใจด้วยกันทุกคน.

ฉะนั้น ศึลธรรมหรือจริยธรรม มันก็ถูกเหวียงไปเสียทางหนึ่ง ให้ เป็นเรื่องของบุลกล. นี่เขามีเหตุผลอย่างนั้น; แต่แล้วใครจะไปเอะ ในเมื่อ เรื่องนี้ ส่วยนี้ มันมีน้ำหนักกว่า ยั้วยวนกว่า เอร็คอร่อยกว่า ก็ไม่มีใครไปสนใจเรื่อง ศึลธรรม. ฉะนั้น ในวงการศึกษา จึงมีศีลธรรมอยู่แต่ในสมุด สำหรับให้เด็กเขาขค ไม่มีอยู่ที่เนื้อที่คัวของเด็กเลย.

ที่นี้ดูที่ การก็หา, วิวัฒนาการของการก็หา ขึ้นมาถึงยุคบึงปองสถ ๆ ร้อน ๆ นี้ ก็เพื่อวินาศของ "น้ำใจนักก็หา". น้ำใจนักก็หากำลังหมดไปจากโลก เล่นก็พาเพื่อเอาเปรียบ เล่นก็พาเพื่อทำลายน้ำใจนักก็พา; ก็หมายความว่า เขาไม่มี กติกาสำหรับก็พา. เพราะก็พาสมัยนี้ มันกลายเป็นเรื่องแพ้ เรื่องชนะ; ไม่เหมือน สมัยโบราณโน้น ซึ่งก็พาเพื่อแสดงน้ำใจนักก็พา.

เราก็รู้กันอยู่ เห็นกันอยู่ เกี่ยวนี้ว่า สนามกีฬาระหว่างโรงเรียน ระหว่าง มหาวิทยาลัยนี้ ต้องให้ครูไปกุม, เป็นผู้กุมนักเรียนซึ่งเป็นนักกีฬานั้นไป. ครู ประจำชั้นกุมโป เพื่อจะไปกุมนักเรียน; เพื่อจะไปกุมกองเชียร์นักเรียน แล้วก็มี เรียกว่าสวรวัตรกีฬา ในสนามกีฬา เพื่อจะกวบคุมที่มันเหลือความสามารถของครูอีก ทีหนึ่ง. แล้วก็มีตำรวจกีฬาในสนามกีฬา; เพื่อจะจัดการให้เกียบาคลงไป เมื่อมัน เกิดการทะเลาะวิวาทกัน; แล้วในที่สุดมันก็ไม่พ้นที่จะมีการทะเลาะวิวาทกัน ไม่มีความเป็นนักกีฬา เพราะว่าจิตใจมันถูกทำให้เสียไปทีละน้อย ๆ โดยไม่ รู้สึก.

กนไปแข่งขันกีฬาเพื่อกัวภู – ของภูนี้ แล้วเอากองเชียร์นั้นไปเพื่อส่งเสริม กวามรู้สึกเป็นคัวภู – ของกู พวกกู; แม้แต่กีฬาระหว่างชาติ มันก็มีเลือดตก ยางออก. มนุษย์สมัยนี้ ที่ว่าเล่นกีฬานั้น เพื่อมาแสดงความไม่เป็นนักกีฬา ออกมา พร้อมอยู่ทุกกระเบียตนี้ว ที่จะเอาเปรียบ ที่จะโกง. พอเล่นหลาย ๆ สิบ ครั้งเข้า ภีกลายเป็นคนที่สมบูรณ์ที่สุด ที่จะเอาเปรียบ และที่จะโกง ที่จะไม่มี กวามเป็นนักกีฬา ไม่ใช่กีฬาอย่างสมัยก่อน.

นี่สมัยนี้ การก็พา วิวัฒนาขึ้นมาสูงสุด พรวดเกียวถึงระดับนี้ ก็เพื่อ หมดความเป็นน้ำใจนักก็พา ซึ่งเราต้องการอย่างยิ่ง; ฉะนั้นข้อที่ว่า ต้องเอากรู มากุม ต้องเอาสารวัตรก็พามากุม เอาตำรวจก็พามากุม นี้บอกอยู่ในกัวแล้ว ว่าการ เล่นก็พานี้มันเสื่อมลงไปเท่าไร จนไม่มีความเป็นนักก็พา.

ทีนี้เราดูถึง เรื่องการเมือง ผมัยโบราณไม่มีการเมืองทั่วได้. ผมัยกน ป่าไม่ค้องมีการเมือง; พอสมัยเป็นคนบ้านขึ้นมาเริ่มมีการเมือง. เกี๋ยวนี้ยุกปิ่งปอง มีการเมืองสุดเหวี่ยง วินาศของสันคิภาพทุกระกับเลย; การเมืองยิ่งเจริญเท่าไร สันติภาพอันแท้จริงในโลกย่อมหายไปเท่านั้น.

ความซื้อตรงสูญหายไปจากโลก เพราะว่าการเมืองเป็นเรื่องตลบ-แตลง; ถ้นราหายใจเป็นเรื่องการเมืองอยู่ตลอกวันคลอดก็น มันก็คือการย้อมความ ตลบแตลงลงไปในจิดใจ; สันติภาพในโลกก็มิได้เกิดขึ้น. ลองพิจารณาดูเลิก สันติภาพในโลกพอจะกลับมา หรือว่าจะยิ่งหายไป ก็ดูจากเรื่องของการเมือง. ที่ว่า เรื่องเศรษฐกิจ ก็ เป็นบริวารของการเมือง ภีเลยเป็นลูกละโล่ ของการเมือง ก็ลูกลากไปตามการเมือง หรือว่าถ้าเราจะไปมองเศรษฐกิจ ในแง่ที่ ว่าจะหามาให้มาก เอาเปรียบผู้อื่น มนัก ยิ่งเป็นกิเลสมากขึ้นไปอีก คือไม่กินอยู่ แต่พอดีนี้. หามาให้มาก เพื่อให้กินอยู่เกินพอดี, ถือกินคือยู่คืนนั้นแหละ เป็น การเกินพอดี.

เกี๋ยวนี้ก็พูลกัน "กินค์อยู่ดี", ท็จริงมันเลยนั้น มันเลยกินคีอยู่คื. ถ้าพูด แค่เพียงว่า "กินอยู่แต่พอดี" ยังพอค่อยพึงได้; แค่แล้วมันก็ยังเลยการกินอยู่แต่พอดี. เขาไม่มีเสรษฐกิจให้กินอยู่แต่พอดี เขามีเสรษฐกิจเพื่อให้กินดีอยู่ดี, หรือ เกินกินคีอยู่คียึงขึ้นไปอีก.

อีกทางหนึ่ง เศรษฐกิจก็เพื่อจะลงทุน เอาส่วนเกินมาอีก เอากำไร มาอีก: ก็เป็นเสียอย่างนี้ ก็หากวามสงบสุขในโลกนี้ไม่ได้.

อยากจะพูดถึง เรื่องโภชนาการ อีกทีหนึ่ง. *เดี๋ยวนี้ปรับปรุงเรื่องอาหาร* การกินที่เรียกว่าโภชนาการ ของที่กิน แม้แต่ ภาชนะที่ใส่ หรือ การจัด การทำ วิธีกิน อะไร มันก็ วิวัฒนาการมาก; เรียกว่าวิวัฒนาการทางโภชนาการ มุ่งหมาย ระให้ถิ่นถือยู่ดี ให้มีความสุข.

แท่แล้วมันเป็นเรื่องที่น่าขบขันว่า มัน หมดความเป็นอิสรภาพจาก กิเลส, ไม่มีความเป็นอิสระเหนือลั้น, เป็นทาสลั้นมากขึ้น เท่าที่โภชนาการ มันเจริญหรือวิวัฒนาการ. ทู่กันไปกับเลหศาสตร์ บ้านเรือนสวยงามเรียบร้อยทันสมัย มีเทคนิคใน ความอะไรท่างๆนี้ แต่แล้วก็หมดความเป็นอิสระจากกิเลส หมดความสันโดษ ในการกินอยู่หลับนอน ให้พอเหมาะพอดีไม่มีความทุกข์.

มีเรื่องต้องจ่ายจนเงินเดือนไม่พอ เกี่ยวกับการอยู่ในบ้านในเรือน ห้องนอน ห้องใช้ ห้องนั่งอะไรนี้ เรียกว่ามัน วิวัฒนาการเพื่อหมดความสันโดษ ในการที่ จะมีชีวิตอยู่. ไม่ใช่ว่าเคหศาสตร์นี้จะช่วยให้กนรู้จักประหยัก, หรือว่ารู้จักเป็น อยู่อย่างสันโดษ. ยุกบึงปองนี้ เคหศาสตร์เป็นไปเพื่อลุ่มหลงกันมากขึ้น.

เรื่องเสริมสวย นี้ก็มีมากขึ้น คนบ้ำทำไม่เป็น, ก่อมาก็เป็นคนบ้าน แล้วก็ทำเป็น นี้ก็สูงสุกในยุคบึ่งปอง. *เรื่องเสริมสวยนี้ก็เพื่อหลอกลวง*; มันไม่ สวยทำให้สวย จะไม่เรียกว่าหลอกลวง แล้วจะเรียกว่าอย่างไร ? มันก็คือการหลอกลวง.

หลอกลวงก็เพื่อกามารมณ์; เพราะว่ามันไม่มีเรื่องไหน ที่จะครอบงำจิต ใจของมนุษย์ เท่ากับเรื่องกามารมณ์. อย่าง พระพุทธเจ้าท่านก็ว่า ใม้มีอะไรจะ ครอบงำจิตใจผู้ขายมากเท่าเรื่องผู้หญิง ไม่มีอะไรจะครอบงำจิตใจผู้หญิงมากเท่ากับ เรื่องของผู้ขาย; ท่านว่าอย่างนี้.

เคียวนี้ เราก็ มีเรื่องเสริมสวยสำหรับผู้หญิงสำหรับผู้ชาย, แล้วมัน ไม่ทุกหนักอยู่ทางผ่ายผู้หญิง คือ ผู้หญิงถูกหลอกให้ลุ่มหลงในการเสริมสวย มุ่งหมายจะหลอกอีกผ่ายหนึ่ง, ให้เพศตรงกันข้ามนั้น มาอยู่ในอำนาจของตัว เพื่อตัว จะใช้ประโยชน์. มีความหลอกลวงอย่างนี้ ก็เลยกลายเป็นโสเภณีทางวิญญาแก้นไป หมุงทุกคน ที่ทำการเสริมสวยให้เก็นกว่าธรรมชาติ ที่เนื้อที่ตัวของตน.

ผู้หญิงทุกลน เป็น โสเภณีทางวิญญาณ เพราะว่าไปทำการเสริมสวย ให้มันสวยกว่าที่จะแสดงออกไปทามธรรมชาติ หรือว่าละอาดเรียบร้อยอะไรนั้นไม่ต้อง-การ ต้องการให้มันหลอกกันให้มากขึ้น.

เกี่ยวนี้ เขาก็ใช้ ปัจบังร่างกายแต่น้อย เพื่อจะส่งเสริมการเสริมสวย; นุ่งส้า ปีกไม่ค่อยจะมีก; อย่างนี้เรียกว่าสวย เรียกว่าเสริมให้มันสวยยึงขึ้นไปอีก. นี้ ความยั้วอย่างนี้ มันเป็นสิ่งที่ทำให้มีจิตใจเป็นโสเภณี. โสเภณีทุกคน เขามุ่งจ้อง ที่จะล้วงกระเป๋า ของผู้ที่ลุ่มหลงเขา; ถ้าเป็นโลยครงก็เป็นโสเภณีธรรมคา, ถ้าเป็นอยู่ในจิกใจก็เป็นโสเภณีทางวิญญาณ.

การเสริมสายก็ดี การถะไรเหล่านั้นก็ดี มันก็เป็นเรื่องทำให้สตรีเพกเป็น โสเภณีทางวิญญาแก้นเต็มไปทั้งโลก แล้วเอาอย่างกัน, เอาอย่างกัน; แล้วใจคอ มันจะปรกติสุขได้อย่างไร; มันไม่รู้ว่าอย่างไรควรละอายเสียแล้ว. ในเมื่อ พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า เครื่องนุ่งห่มนี้ เพื่อจะปกปีดอวัยวะที่ทำให้เกิดความ ละอาย.

เกี๋ยวนี้ เขาก็เบี่ยมนั้นมากขึ้น ๆ ผิดวัตถุประสงค์ของการมีเครื่องนุ่งหม่; นี้ก็เป็นเรื่องไปตามกันฝรั่งสมัยบัจจุบัน. ฝรั่งสมัยหนึ่งผู้หญิงบีดกายมีคชิดมาก : ลาก ยาวเป็นหาง บีคมือ บีดหน้า บีดแขน บีดขาหมด; แต่ฝรั่ง เดี๋ยวนี้ก็กลายเป็น เรื่องเบื้ด ให้ขั่วได้มากเท่าไรยิ่งดี เป็นโสเภณีทางวิญญาณ; แล้วคนไทยเราก็ไปตามกันเขา.

วิวัฒนาการทางการเสริมสวย ทางการกระตุ้นความรู้สึกทาง กามารมณ์ เป็นความวินาศในทางวิญญาณ : ไม่มีความเป็นมนุษย์โดยแท้จริง, เป็นมนุษย์ที่ไม่ใช่มนุษย์ไป. เรื่องเพลง เรื่อง ดนตรี เอามาเป็นอุปกรณ์ของ สิ่งเหล่านี้ ก็สูญเสียจิตตวิเวก ก็อจิตจะไก้พักผ่อนสักหน่อย ก็เอนพลงเอากนตรี มากระกุ้นไว้เรื่อย จนเป็นโรคเส้นประสาท.

ในที่สุดก็มาถึงเรื่องศิลป ศิลปอย่างสมัยนี้ ยึงน่าสงสาร แล้วยึงบูชา กันมากก็ยึงน่าสงสารมากขึ้นไปทุกที คือมัน ทำให้โง่ด้วยความฉลาดยึงขึ้นทุกที่ หรืออะไรนี้ คือฉลากที่จะสร้างแบบวิธีคิด วิธีกุ หรือให้ความหมายนี้มันฉลาด, แล้วก็ให้คนไปเรียนเข้า จึงจะรู้ว่านั้นเป็นสวย สวยอย่างนั้น ๆ. แต่แล้วไม่มี ประโยชน์อะไรเลย นอกจากให้มันมีเรื่องมากขึ้น สำหรับจะมีนเมาในทางวิญญาณ, ให้โง่ทางวิญญาณ, ให้ฉลาดในทางความประดิษฐ์ประคอย; แต่ว่าโง่ไปในทางที่ ไปเสียเวลา, และ แทนที่จะใช้เวลาเพื่อสันดิสุขสันดิภาพ กลับไปใช้เวลาให้ มีนเมาในศิลป ซึ่งก็ไม่นำมาซึ่งสันดิสุขหรือสันดิภาพ.

แค่พวกที่เป็นเจ้าของคิลป เขาก็พูลว่า นี้ทางเกี่ยวนี้ที่มนุษย์จะละกิเลส ไม่สนใจกับกิเลสหรือความทุลข์ มาสนใจเรื่องคิลป. นี้ก็เถียงกันอยู่อย่างนี้ แล้วก็คู เอาเองซิ.

อาทมาก็กุมาตั้งแต่แรกเริ่มเกิมที่จนบักนี้ เลยเห็นว่า ศิลปนี้วิวัฒนาการ ถึงขนาดนี้ เราก็วินาศในทางวิญญาณ; สูญเสียความเป็นอิสระของจิกใจการ ธรรมชาติ สูญเสียความไม่ถูกหลอกลวง กลายเป็นถูกหลอกลวง โดยวิถีทางของศิลป ที่พาไกลออกไป ไกลออกไป เสียเวสามาก เปลืองมาก เหนื่ออมาก ปวกสมองมาก; แต่ แล้วก็ไม่มีประโยชน์แก่สันติภาพเลย. วิวัฒนาการของศิลปะสมัยปึงปองนี้ เป็นอย่างนี้. พูคอีกที่หนึ่งก็ว่า ถ้าเราถูกันไปแล้ว วิวัฒนาการสูงสุดตามแบบของ ตะวันตกนี้ ก็คือ วินาศ, ความวินาศของของมีค่าอย่างตะวันออก. กะวันคก เป็นเรื่องทางวัตถุ เป็นเรื่องเนื้อหนัง; แม้ว่าไม่ใช่ทุกคน. แต่ว่าส่วนใหญ่ที่สุด หวกฝรั่ง พวกตะวันตก; เมื่อเราพูคถึงฝรั่ง ผาของเล็งตะวันตกที่เป็นวัตถุนิยมที่ ก้าวหน้าอย่างพรวกพราต เหมือนกับวิ่งไปในทางวัตถุนิยม.

นี่ถ้าตะวันตก หรือวัฒนธรรมตะวันตกเจริญเต็มที่ เราก็สูญเสียของมีค่าอย่าง กะวันออก, เรื่องทางจิตทางวิญญาณของ ผ่ายตะวันออก ซึ่ง เล็งถึงเรื่องจิตเรื่อง วิญญาณ ยิงกว่าเรื่องเนื้อหนังหรือเรื่องทางวัตถุ : เราไปเอาเรื่องทางวัตถุ เราก็สูญเสียเรื่องทางวิญญาณ. ถ้าว่าวิวัฒนาการแบบตะวันสก มันก็ถือวินาศนาการ แบบตะวันออก เสียหายหมดในทางเรื่องจิตเรื่องวิญญาณ.

สาสนาทุกศาสนา เกิดในชีกโลกฝ่ายตะวันออก ฉะนั้น กะวันออกจึง เรียกว่ามีศาสนายยู่ในสายเลือก, เป็นเรื่องจิตเรื่องวิญญาณ แล้วไม่ยอมเป็นทาส ของวัตถุ. ทีนี้ ทางผ่ายกะวันอก เชาก็เกยหนักในทางศาสนา ที่รับไปจากตะวันออกนี้; แก่แล้วก็เปลี่ยนไป ๆ จนไปเป็นศาสนาที่มีความเจริญทางวัตถุ; ออกชื่อพระเจ้าแต่ ปาก ใจเป็นวัตถุ.

ก้าว่า วัฒนธรรมตะวันตกสูงสุด ก็คือความวินาศของวัฒนธรรม ตะวันออก. แต่เคี๋ยวนี้ทั้งตะวันตกทั้งกะวันออก ก็กำลังจะเหมือนกัน ในข้อที่ว่า เป็น ทาสของวัตถุกันไปหมก; แล้วโลกนี้ก็วินาสเร็วเข้าเท่านั้นเอง. ถ้าช่วยกันถ่วงไว้; อันหนึ่งไปทางวัตถุ, อันหนึ่งไปทางจิตใจ, เหมือนกับเป็นเครื่องถ่วงไว้ โลกนี้ก็ไม่ วินาศเร็วเดินไป. ความฉลาดของตะวันตกอยู่ที่ปรัชญา. นี่ท่านทั้งหลายภางคนคงจะ ไม่เข้าใจว่า ปรัชญาคืออะไร? เป็นเรื่องกิดนึกที่ปฏิบัติไม่ได้. กวามรู้ทางปรัชญา อาจจะถูก หรือว่ากันไปจนถูก; แต่แล้วปฏิบัติไม่ได้ เพราะเขาไม่บังคับจิตใจได้. เขาเป็นทาสของวัตถุ ของพรามอร็ดอร่อยทางภามารมณ์; ปรัชญานั้นจะถูกต้อง อย่างไรก็ปฏิบัติไม่ได้ เพราะเขาบั้งคับจิตใจไม่ได้.

แก่ว่าผ่ายที่ถือเคร่งในทางศาสนา ผ่ายตะวันออกนี้ มุ่งหม่ายแต่จะ บังคับจิตใจให้ได้. พอบังกับจิตใจได้ มันก็ไม่ตกไปผ่ายกวามทุกซ์ ไม่ต้องรู้อะไรมาก ไม่ต้องรู้ปรัชญาก็ได้; เพราะว่าสามารถบังคับจิตใจให้อยู่ในร่องรอย ไม่เตลิดออก ไปเป็นทาสของกิเลส. ฉะนั้น ปรัชญานั้นมันก็ยังไม่มีประโยชน์อะไร ยังเพื่อเจ้อยยู่.

วิวัฒนาการสูงสุดของปรัชญา ก็คือกวามวินาศหมด ของการรู้แจ้งแทงคลอก ก้วยจิตใจโดยกรง. เราก็ยังไปตามกันพวกฝรั่งในเรื่องของปรัชญา ซึ่งแม้ว่าจะทำไปได้ สูงสุด มันก็ความจริงเพื่อกวามจริง ที่มนุษย์ยังปฏิบัติไม่ได้ ก็ไม่มีประโยชน์กะไร; ไม่ต้องปรัชญา เอาเรื่องศีลธรรม, เอาเรื่องศาสนา, ปฏิบัติลงไปให้ได้ มันก็ มีสันติสุขในโลกนี้. นี่ขอให้ พยายามทำตนให้เป็นอิสระ แล้วก็เข้าใจถูกต่อ สิ่งที่เรียกว่าวิวัฒนาการ.

# วิวัฒนาการทางเนื้อหนัง ก็คอวินาศนาการทางต่ายวิญญาณ.

ที่นี้คอนนี้คอนสุดท้ายแล้ว ก็อยากจะพูกเรื่อง เกี๋ย**วกับวิญญาณ** โดยครง: เรื่องวัตถุพูกแล้ว เรื่องกายพูกแล้ว เรื่องจิกพูดแล้ว ทีนี้เหลือแค่เรื่องวิญญาณโดยตรง. คำว่า วิญญาณนี้ ก็อย่างที่ว่า คือเรื่องสติบัญญาชั้นสูงสุด ไม่ใช่เรื่องของจิต ที่เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ.

วิวัฒนาการทางเนื้อหนัง ก็คือ วินาศนาการทางผ่ายวิญญาณ;
ทางเนื้อหนังหมายถึงวัตถุเนื้อหนัง. ความรู้สึกทางอายคนะ กา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ
วิวัฒนาการไปโดยปราศจากธรรมะควบกุม ก็คือวินาศทางวิญญาณ; ไม่มีความหมาย
ของสันติสุข หรือความสงบสุข, หรือว่า วิวัฒนาการทางวัตถุธรรม ทางเรื่องของ
วัตถุธรรม ก็คือวินาสนาการทางศีลธรรม ทางจิต ทางวิญญาณ.

เกี่ยวนี้ ในโลกนี้ ทางวัตถุมันมาก มากจนเหลือที่จะพูกไก้แล้ว มัน ก็เกิด วินาศพังทลายทางศีลธรรม ทางจิต ทางวิญญาณ จนเขาตั้งใจจะแก้ไขกฎเกณฑ์ ระเบียบศีลธรรมก่าง ๆ เสียใหม่; เช่นว่าอย่างนี้ไม่ผิด กาเมสุมิจฉาจาร, ทำลามก อนาจาร อย่างนี้ไม่ผิดอะไร ไม่เป็นที่น่ารังเกียจติเขียนอะไร. นี้กำลังจะแก้กฎศีลธรรม กันอย่างนี้ เพราะว่าวัตถุธรรมมันเจริญ ยึดเอาจิตใจของคนไว้ทั้งหมด.

ประชาชิปไตย ที่พุกกันว่าดีนัก ไพเราะนัก วิวัฒนาการมาสูงสุกแล้ว ก็คือความพื้นาศของสามัคดีรสที่เคยประกอบไปด้วยธรรม. ประชาชิปไตย ท่างทนท่างทำอะไรทำไท้, ก่างกนท่างทำไก้, ก่างกนท่างทำไก้, ไม่ต้องนึกถึง ผู้อื่น ไม่ต้องนึกถึงก็ลธรรม; ประชาชิปไตยก็เลยสร้างความวินาศให้แก่ระบบ สังคม คือสามัคดีรส, ความสามัคดีที่ประกอบค้วยธรรมนั้นแหละสูญเสียไร่; เพราะ ท่างคนท่างมีโอกาสที่จะปล็กตัวออกมา กอบโกยประโยชน์ชองคนได้.

ฉะนั้น ประชาธิปไทยนี้ ถูกมองกันผิก ๆ หรืออะไรก็สุดแท้; มันสู้ สังคมนิยมที่ประกอบไปค้วยธรรมะไม่ได้. ประชาธิปไตยไม่ประกอบด้วยธรรมะ ก็คือความวินาศของธรรมะเร็วเข้า; เพราะต่างดนต่างทำได้ ต่างคนต่างอ้างสิทธิ์ ว่าฉันทำได้ มือใครยาวก็สาวเอาชิ

นี้เรียกว่าดูให้ดี ซึ่งที่เรากำลังบูชากันอยู่นั้นแหละ; ถ้า ไม่ประกอบไป ด้วยธรรมะแล้ว มัน ก็คือความวินาศ. ประชาธิปไตยประกอบค้วยธรรมนี้ เหมาะ สำหรับโลกชองพระอริยเจ้า ถ้าว่าในโลกนั้น มีบุคคลที่เป็นพระอริยเจ้า อย่างน้อยเป็น พระโสดาบัน; ถ้าอย่างนี้แล้ว ระบบบระชาธิปไตยใช้ได้ เพราะไม่มีใครกอบโทยใน ทางชั่ว ในทางทุจริต ไม่พากันโหวตออกเสียง เห็ปหาทางความไม่จริง ความเป็น อธรรม ซึ่งถ้าเราเห็นแก่สังคม เห็นแก่ธรรมะ มันทำอย่างนั้นไม่ได้.

นี้เรียกว่า วิวัฒนาการสูงสุดของประชาธิปไทยนี้ มันทำลายความสามัคคีที่ ประกอบค้วยธรรม, มันเป็นเรื่องแยกตัวกันทำ ด้วยสิทธิส่วนบุคคลมากกว่า. ควร จะเปลี่ยนชื่อเสียใหม่; ถ้าว่าระบบนี้ยังใช้ได้ ก็ต้องเปลี่ยนชื่อเสียใหม่ ให้มันตรง ตามที่ว่า ระบบที่จะเป็นที่พึ่งของมนุษย์นั้น ต้องประกอบไปด้วยธรรม, พระธรรม. ให้พระธรรมมาครองจิกใรมนุษย์ แล้วให้มีหลักการเห็นแก่ประโยชน์ ส่วนรวมมากกว่าส่วนบุคคลแต่ละคนๆ ดังนี้. ไม่ควรจะเป็นว่าประชาชนอนหนึ่งๆ มีอะไรที่จะทำตามความชอบใจของตัว; มันต้องเห็นแก่ธรรมะก่อน แล้วก็เห็นแก่ เพื่อนมนุษย์ก่อน เรื่องของตัวนั้นบัตทิ้งไปเลย.

ดูอีกที่หนึ่งว่า เรื่องโลยกาสตร์ วิวัฒนาการทางใสยศาสตร์ เดี๋ยวนี้ ก็นบว่าสูงสุด ไม่เคยมีกราวไหนจะสูงสุดเท่า. เกี๋ยวนี้วิชาการทางไสยศาสตร์สูงสุด มน ก็วินาศทางการปฏิบัติตามแบบของพระอริยเจ้า; เช่น พระอริยเจ้า จะต้อง ละ *ลักกายที่ฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพัตตปรามาล นั้นคือตัวใสยศาสตร์ทั้งนั้นแหละ*. ระบบไสยภาสตร์เจริญสูงสุด ก็ก็อวินาศทางระบบของพระอริยเจ้า.

หรือว่าจะคูจิควิทยา วิวัฒนาการสูงสุดทางจิตวิทยามีขึ้น ก็เพื่อวินาศ แห่งความซื้อสัตย์ หรือการซื้อตรงค่อควายง ค่อผู้อื่น ค่อธรรม; นิสัยที่เคย ซื้อสัตย์ ซื้อตรงค่อธรรมะ ค่อความจริงใจท่างๆ นี้มันสูญหายไป. เพราะเขานิยมใช้ ระบบจิศวิทยา โดยเฉพาะอย่างยิ่ง จิศวิทยาที่เป็นระบบโฆษณาชวนเชื่อ; นี้จะทำให้ สูญเสียนิสัยแห่งความซื้อสัตย์ต่อธรรมะ ค่อศาสนา ค่อพระเจ้า ค่อเพื่อนมนุษย์. ระบบจิศวิทยาวิวัฒนาการมาแต่ในทางนี้; ทางอื่นมันไม่ได้ตามใจเนื้อหนัง มันก็ไม่ไป. มันก็ไปแต่ในทางที่จะเป็นประโยชน์แก่เนื้อแก่หนังของกน; ก็กลายเป็นระบบ ของการตามใจตัวเอง.

เกี่ยวนี้ ประชาธิปไตย มีสติปัญญา มีความรู้ ทุกคนตามใจตัวเอง "ได้แล้วก็เป็นคี"; ระบบของสตับรุษ ระบบของพระอริยเจ้าก็วินาศไป. ในโลกนี้คนทุกคนเขาบูชาลัทธิตามใจตัวเอง "ได้แล้วก็เป็นคี"; ความเป็นสุภาพบุรุษ ไม่ต้องคำนึง ไม่ต้องพุดถึงพระอริยเจ้า; แม้แต่สัตบุรุษตามธรรมภาแท้ ๆ เขาก็ไม่ ตามใจตัวเอง ไม่ตามใจก็เลส ไม่มีมรรยาททวงภาย ทางจิต ที่หยวบคายอย่างนั้น.

ระบบการตามใจตัวเองกำลังครอบงำโลก; ในโรงเรียน ในมหา-วิทยาลัย ในอะไรท่างๆ ออกไปๆ ก็เป็นเรื่องมีลักษณะแห่งการตามใจตัวเองมากขึ้น; ไม่ไล้คำนึงถึงธรรมะ ไม่คำนึงถึงความออกกลั้นออกน, ขนบธรรมเนียมประเพณี วัฒนธรรมอะไรไม่มี. ตามใจตัวเองนี้ก็ยังขยายตัวออกไป เป็นเรื่องนั้นเรื่องนี้ เรื่องกิน เรื่อง อยู่ เรื่องเล่น เรื่องหวัว เรื่องอะไรค่าง ๆ. จะยกตัวอย่างเรื่องคนตรี ที่เกี่ยวกับเรื่อง วิญญาณอีกทีหนึ่งว่า วิวัฒนาการทางคนตรีเป็นไปอย่างยิ่ง ตามแบบที่ไม่มีธรรม คุ้มครอง คือไป ตามอำนาจของคนที่ตกอยู่ใต้อำนาจของกิเลส อย่างนี้; คนตรีนัก เป็นไปเพื่อทำให้กนลุ่มหลงเท่านั้น ไม่มีอะไร ไม่ใช่ขับกล่อนให้เยือกเย็นอย่างแต่ลมัย โบราณโนน; ในที่สุดดนตรีมันก็เพื่อทำลายความวิเวกของจิดใจ.

ก่อนนี้อนทรี เขาทำเพื่อเกิดอวามวีเวกทางจิดใจ สมัยโบราณแท้ ๆ นั้น คนตรีนั้นไม่ใช่คนตรียัวยุอย่างนี้. คนตรีเย็น, คนตรีที่ทำจิตใจของคนที่ร้อนรุ่มมา ให้มันหยุดเย็นลง แล้วก็เลิกกัน เป็น ดนตรีเพื่อความวิเวกของจิด. ส่วนบัดนี้ คนตรีเพื่อคำกลายความวิเวกของจิด ให้จิดมันยุ่ง ให้มันวุ่น ให้มันกระสับกระส่าย กันรนมากขึ้น. วิวัฒนาการทางดนตรีสูงสุด อยู่ที่การทำลายความวิเวกของจิด, หรือความเป็นอิสระของจิด จากสิ่งที่รบกวน.

นี้เรื่องทางวิญญาณมันอีกชั้นหนึ่งเสมอ ; แม้แค่ศิลปนี้ ถ้าเล็งถึงเรื่องทาง วิญญาณ แล้ว ก็หมายความว่า ศิลปเพ็มบีญหาทางวิญญาณ ไม่สิ้นสุด.

กวามเจริญแบบทะวันตกทำให้เกิดบัญหาทางวิญญาณ คือ หมดธรรมะอย่าง จะวันออก. ธรรมะอย่างคะวันออก โม่ตามใจตัวเอง ไม่มีตัวกู ไม่มีของกู; แต่ธรรมะอย่างคะวันคก หรือวัฒนธรรมจะวันคก มันครงกันข้าม.

ฉะนั้น เคียวนี้วิวัฒนาการธรรมะแบบกะวันศกกำลังสูงสุด คนแทบทั้งหมด กัมศีรษะ เข้าไปยอมรับเอาวัฒนธรรมชนิดเนื้อหนังนั้น; มันก็เลยสูญเสียวัฒนธรรม จะวันออก ที่จะไม่เห็นแก่ตัว หรือจะไม่มีตัวกู – ของกู, จุ๊ตจะเป็นอิสระ ไม่อยู่ใต้ อำนาจของกิเลส, ไม่เป็นภาศ คว ภู ขมูก ลิ้น ภาย ใจ,

เอาละ, สรุปกันเสียที่ว่า แม้ที่สุดแค่ วิวัฒนาการแห่งการทำบุญให้ ทานนี้ ก็ระวังให้ดี. การทำบุญให้ทานนี้เป็นคำกว้าง มีมาแล้ว ตั้งแค่สมัยแรก ๆ ที่มนุษย์รู้จักทำกวามดี; แล้วมันกีวิวัฒนาการมาเรื่อย ๆ คือ มากขึ้น กว้างขวางขึ้น สูงขึ้น อะไรขึ้น. นี้เรียกว่า วิวัฒนาการในทางการทำบุญให้ทาน.

แต่ถ้ามันมากเกินไป หรือมัน วิวัฒนาการโดยไม่มีธรรมะคุ้มครองนี้ มันจะทำลายให้วินาศ, ทำลายสติปัญญาให้วินาศ, ทำลายจิตตวิเวก ทำลาย อุปธิวิเวก เพราะว่าทำบุญให้ทานนี้ ตามความหมายทั่วไป มันก็เพื่อดัวกุ, เพื่อตัวกุ ได้ดี มีสวรรค์ มีวิมาน มีความสุข แบบที่เป็นทิพย์: และก็เป็นกามารมณ์ คือ กวมารมณ์อย่างเป็นทิพย์; นี่เรียกว่าทำบุญให้ทาน. ถ้าอย่างนี้แล้ว มัน วินาศหมด ในเรื่องจิตตวิเวก อุปธิวิเวก, หรือใน เรื่องสติบัญญา. ถ้าเขาไม่ใช้สติบัญญา แล้วก็ทำบุญอย่างหลับหูหลับตาทำไป มันก็พอเอาตัวรอกได้.

เอาละ, ที่นี้ว่า ทำบุญให้ทานอย่างถูกต้อง; ขยันทำบุญให้ทาน บำรุงพระ บำรุงศาสนาที่กวรจะทำ และถูกต้องคีนี้ มันก็ยังทำให้สูญเสียความวิเวก: จิตตวิเวก อุปธิวิเวก; เพราะมันไปหยุดอยู่แค่ทำบุญให้ทาน.

นีเป็นเหตุให้ ทระพุทธเจ้าท่านต้องตักเตือน อนาถปัณฑิกเศรษฐว่า ที่ทำ บุญให้ทานเลี้ยงพระวันละหลาย ๆ ร้อยนั้น ก็คีนล้ว แต่ให้สนใจในเรื่องปริเวกกัน บ้าง. ปริเวก คือริเวกทางกาย วิเวกทางจิต วิเวกทางวิญญาณนี้ ให้รู้จักหากวาม สงบทางกาย ทางจิต ทางวิญญาณบ้าง. ที่อุศสาห์ทำบุญ เลี้ยงพระวันละหลาย ๆ ร้อยองค์คลอดไปนั้นก็ก็แล้ว แต่ ว่ายังไม่พอ. นี่ถ้าหากว่า ทำบุญให้ทาน มันวิวัฒนาการเลยเถิดไป มันก็ ทำลาย อันนี้หมด ที่จะรู้จักใช้สติบัญญา ทำให้ก็เลสตัณหาหมดไป, ให้เกิด จิลตวิเวก จิศสงบเยือกเย็น, ให้เกิดอุปธิวิเวก สิ้นก็เสสและอาสวะทั้งหลาย นี้มันก็เป็น ไปไม่ได้; เพราะว่า เรามาหยุณเสียเพียงแก่ทำบุญให้ทาน.

ฉะนั้น ทำบุญให้ทานก็ทำไปในฐานะบำรุงศาสนา ส่วนที่เป็นเปลือก นอก เป็นที่คั้ง เป็นอะไรก็ตามใจ; แต่ว่าต้องมีส่วนที่สูงกว่านั้น หรือเนื้อใน ที่ทำไปให้ได้มีผถสูงสุด. แล้ว อย่าลืมว่า ทุกอย่างต้องมีทั้งเปลือกและทั้งเนื้อ ใน; ฉะนั้น ไม่ได้แนะนำให้ทำถายเปลือก หรือว่าเลิกการบำรุงที่เปลือก ไม่มีอะไร จะอยู่ได้โดยไม่มีเปลือก. ผลไม้มันก็อยู่ไม่ได้โดยไม่มีเปลือก, ข้าว แกง กับมันก็อยู่ ไม่ได้ โดยไม่มีภาชนะกะโหลกกะลาอะไรจะใส่; มันต้องมีพร้อมกันทั้งเปลือกและทั้ง เนื้อใน. เคียวนี้วิวัฒนาการทางเปลือกมันมากเก็นไป ทางเนื้อในมันก็ถูกละเลยเสีย.

กุจะพอกันแล้ว หรือจะเกินไปแล้ว อากมาก็ถือโอกาสพูด ไหน ๆ ก็พูด แล้ว ก็พูดเสียกราวเคียวให้หมดทุกเรื่อง ว่า วิวัฒนาการทั้งหลาย ที่ปราสจากการ ควบคุมของธรรมะแล้ว ล้วนแต่ทำความวินาศทั้งนั้น. วิวัฒนาการชนิดไหน ก็ตาม ถ้าปราศจากการถวบคุมของธรรมะแล้ว ทำกวามวินาศทั้งนั้น. ฉะนั้น อย่าได้ ไปบูชาสึงที่เรียกว่า วิวัฒนาการอย่างหลับผูหลับตา เหมือนคนรุ่นหลังคนยุคนี้; ได้ยืน แต่กำว่าวิวัฒนาการ ๆ ก็เพื่อกันลุ่มหลงกัน. วิวัฒนาการ เมื่อปราศจากธรรมะกุ้มกรอง แล้ว ก็ก็อความวินาศ.

ทีนี้เราเป็นพุทธบริษัท ก็ต้องลืมหูลืมภากันบ้าง อย่าหลับหูหลับภาบุชาสิ่ง ที่มีเหยื่อล่ออยู่ข้างนอก ซึ่งเป็นวิธีการของโสเภณีทางวิญญาณ. พญามารหรือชื่อแห่ง กวามทุกซ์ เขาต้องมีอะไรล่อไร้ข้างหน้า ข้างนอก ให้คนมันหลง. นี้วิวัฒนาการ ก็เป็นอย่างนั้น มี อะไรปิดบังไว้สำหรับหลอกคนข้างหน้า แล้วก็ทำความ วินาศให้.

แล้วอย่าลืมว่า ทั้งแก่ที่แรกได้พูดมาแล้วว่า วัฒนะนี้ แปลว่า มากขึ้น เท่านั้น; มากขึ้นในทางดีก็ได้, มากขึ้นในทางชั่วก็ได้. แล้วตัว วิ นี้แปลว่า วิเศษ ก็ได้ แปลว่า ฉิบหาย ก็ได้. ไม่เชื่อก็ไปเปิดดูในตำราเรียนภาษาบาลิชิ วินั้น แปลว่า วิเศษ ก็ได้ แปลว่า ฉิบหาย ไม่มีเหลือก็ได้ คือ ปราสจากไป ก็ได้; วิวัฒน์ นี้แปลว่า ฉิบหาย ก็ได้ แปลว่า ดีก็ได้. ตัว วัฒนะ นั้น แปลว่า รกรุงรัง หนาแน่น มากไป ก็แล้วกัน.

ฉะนั้น วิวัฒนาการ ถ้าปราศจากธรรมะคุ้มครองแล้ว ย่อมเป็นไป เพื่อความฉิบหายโดยส่วนเดียว, เพื่อความวินษาโดยส่วนเคียว.

อาทมาทั้งใจจะพุดไปเรื่อย ๆ ถึงเรื่อง "เมื่อธรรมคุ้มครองโลก", เมื่อ ธรรมะคุ้มครองโลก นี้จะพุดกันไปเรื่อย ๆ จนหมดเวลางากนี้; ฉะนั้นจึง*ได้พูดมาตาม* อำคับ นับทั้งแต่ว่า ธรรมะกับโลก มีปัญหาเกี่ยวข้องกันมาอย่างไร. ธรรมะจะ ช่ายคุ้มครองโลกได้อย่างไร ยังไม่ได้ทันจะพุด; แต่ได้พูดเบีดหนทาง หรือแย้ม ให้เห็นว่า วิวัฒนาการทั้งหลายที่สัตว์โลกบูชากันนักนั้น ถ้าปราศจากธรรมะ คุ้มครองแล้ว โลกจะต้องฉิบหายเป็นแน่นอน, ฉิบหายกัวยวิวัฒนาการนั้นอง.

การบรรยายในวันนี้ก็พอสมควรแก่เวลาแล้ว ก็เป็นโอกาสให้พระกุณเจ้าทั้งหลาย สวคกณสาธยายบทธรรม ที่จะเป็นเครื่องกระคุ้นเตือนใจท่านทั้งหลาย ให้อินดีในธรรม เพื่อธรรมะนี้จะได้คุ้มครองโลก เพื่อวิวัฒนาการนี้จะไม่เป็นไปเพื่อความวินาสฉีบหาย กว่า จะสมควรแก่เวลาต่อไป.

เมื่อธรรมครองโลก

– ന –

หินโค้ง ๒๗ ก.ค. ๑๖

## โลกกำลังมีแต่การกระทำที่ส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ.

ท่านสาธุชน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์นี้ คงเป็นไปโดยหวังข้อว่า เมื่อธรรมครอง โลก ต่อไปตามเดิม; ส่วนหวังข้อย่อยนั้นมีว่า **โลกลำลังมีแต่การกระทำ** ที่ส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ, โลกกำลังมีแต่การกระทำ ที่ส่งเสริม ราคะ โทสะ โมหะ.

#### [ทบทวนคำบรรอายครั้งก่อนไปจนถึงหน้า ๕๔].

เราจะห้องทบทวนข้อความที่แล้วมา ให้เป็นที่เข้าใจอยู่หลอคเวลา แล้วก็ คือท่อกันมาตามลำดับ. ข้อแรกก็คือคำว่า "เมื่อธรรมครองโลก" นี้ย่อมแสดงว่า เมื่อธรรมะไม่ครองโลกมันก็ต้องเป็นอีกอย่างหนึ่ง. เคี๋ยวนี้เราก็ระพูดกันในข้อที่ว่า "เมื่อธรรมะครองโลกนั้น จะมีผลดีอย่างไร" ๆ แต่การที่จะรู้จักผลดีเมื่อธรรมะ ครองโลก โดยไม่รู้จักผลร้ายเมื่อธรรมะไม่ครองโลกนั้น ข่อมเป็นไปไม่ได้; คังนั้น ในการบรรยาย ขั้นต้น ๆ นี้ จึงได้พูดกันถึงเรื่องที่แสดงให้เห็นว่า เมื่อธรรมะไม่ครองโลกนั้น จะมีผลเป็นอย่างไร ?

อย่างในครั้งที่แล้วมา ก็ได้แสดงให้เห็นว่า มีแต่วิวัฒนาการที่เป็นไป เพื่อวินาศนาการโดยส่วนเดียว พั้งดูแล้ว มันก็ไม่น่าเชื่อหรือมันน่าขบขันไปเสียอีก ว่าวิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศนาการ; มันกล้ายกับว่ามันเป็นกำพูดที่ขัดขวางกัน อยู่ในคัวเถง โดยทรรก คือโดย logic. วิวัฒนาการแต่เป็นไปเพื่อวินาศนาการ ถ้า ไม่ดูที่กัวจริงของสิ่งต่าง ๆ แล้วก็ไม่เข้าใจ; วิวัฒนาการนั้นแปลว่ามากขึ้น แต่ถ้ามัน มากขึ้นในทางที่ตรงกันข้าม มันก็ต้องวินาศ มันต้องมากขึ้นในทางที่ถูกต้อง มัน จึงจะวิวัฒนาการ.

เกี่ยวนี้เมื่อธรรมะไม่ครองโลก คนในโลกก็ทำไปดามอำนาจของ กิเลส ก็อกวามปราศจากธรรมะ; แม้จะทำให้มากขึ้นได้เท่าไร ก็ล้วนแค่เป็นไป เพื่อวินาศนาการ อย่างที่ได้กล่าวมาแล้วโดยละเอียด ในการบรรยายครั้งที่แล้วมา; ขอให้ทบทวนดูเอง. นี้ก็เพื่อจะชี้ให้เห็นหลักใหญ่ๆ ก่อนว่า ถ้ำธรรมะครองโลก วิวัฒนาการทั้งหลายก็จะเป็นไปเพื่อวิวัฒนาการ ที่น่าพอใจ; แต่ถ้าธรรมะ ไม่ครองโลกแล้ว วิวัฒนาการทั้งหลายก็เป็นไปเพื่อให้โลกนี้วินาศเร็วขึ้น.

#### เริ่มทำบรรยาย โดยหัวขอดรั้งนี้]

ทีนีในวันนี้ ก็จะได้พูดถึงโดยหัวข้อที่กล่าวแล้ว ว่าเมื่อธรรมะไม่ครอง โลก โลกก็เจริญแต่ด้วยสิ่งที่ส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ; เมื่อธรรมะไม่ ครองโลก โลกจะเจริญค้วยการกระทำที่ส่งเสริม ราณะ โทสะ โมหะ. นี้เราก็คู่ว่า โลกสมัยปัจจุบันนี้ ที่เรามีชีวิตอยู่ด้วยกับเขานี้ กำลังกระทำ ไปในทำนองไหน ? เราจะรู้พร้อมกันไปในคราวเดียวกันว่า โลกกำลังเจริญไปใน ทางไหน ? และว่ามีธรรมะครองโลกหรือไม่ ? ก็ดูที่การกระทำของโลกนั้นเอง.

ที่ว่าธรรมะครองโลกนี้ อยากจะขอย้ำไว้เสมอว่า ธรรมะนั้นครองใจ คน, เพราะพระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า โลกก็คื เหตุให้เกิดโลกก็ดี ความดับแห่งโลก ก็ดี ทางให้ถึงความดับแห่งโลกก็ดี อยู่ในร่างกายที่ยาวประมาณวาหนึ่ง ที่ยังเป็น ๆ คือยังมีทั้งสัญญา มีทั้งใจ. เอาละ, สึงที่เรียกว่าโลกโดยแท้จรึงนั้นอยู่ในคน, อยู่ในคนค้วยซ้ำไป; ไม่ใช่ว่าที่ตัวคนที่ยาววาหนึ่ง แต่มันอยู่ในสึงที่เรียกว่าคน ที่ยาวประมาณวาหนึ่งนั้น.

เมื่อธรรมะจะครองโลก ก็ต้องครองอยู่ที่สิ่งนั้น คือที่อยู่ในคนที่ ยาวประมาณวาหนึ่ง; ไม่ได้หมายถึงตัวโลกทางวัทถุ ที่เห็นด้วยตาที่ใหญ่โดกร้าง ขวางนี้. แต่ถึงอย่างนั้น ก็จะหมายถึงตัวโลกทางวัทถุที่ใหญ่โดกร้างขวางนี้ด้วยก็ได้; เพราะว่าโลกวัทถุหรือโลกทางกายนี้ มันก็ขึ้นอยู่กับโลกทางจิตใจ มันเป็นไปตามความ เจริญของจิตใจ.

เห็นได้ง่าย ๆ ว่ามนุษย์นี้ ก็จัดอะไร ทำอะไรไปตามจิตใจ ตามความต้อง การของตน: สิ่งต่าง ๆ จึงเกิดขึ้นในโลกอย่างนี้. แม้แต่สัตว์เครจิฉาน มันก็ทำอะไร ไปตามจิตใจ หรือไปตามความประสงค์ของมัน; มันจึงเกิดนั้นเกิดนี้ขึ้น เพราะสัตว์ เครจิฉานมันขวนชวายกระทำไปตามความต้องการในจิตใจของมัน. แม้แก่กันไม้ ซึ่งเป็นโลก ๆ หนึ่ง ซึ่งก็มีจิกใจ แก่มันน้อยมา: มันต่ำมาก มันสล้วมาก จนไม่เรียกกันว่าจิกใจ. แก่ที่ถูกนั้นก็เป็นนามธรรมอันหนึ่ง ซึ่งมันรู้สึก ใต้ เมื่อมันรู้สึกได้มันก็มีความต้องการได้; ฉะนั้นตันไม้จึงมีความต้องการ และ วิวัฒนาการไปตามความรู้สึก เช่น เต็บโตได้ เปลี่ยนแปลงอย่างนั้นอย่างนี้ได้ ยึดออก ไปทางนั้นได้ หอเสียทางนี้ได้ อย่างนี้เป็นต้น; ก็เป็นไปตามความต้องการ ซึ่งที่ แท้วีเป็นความรู้สึก ซึ่งเราเรียกกันว่า เป็นเรื่องของจิตใจ.

ท่านผู้รู้ทั้งหลาย มีพระพุทธเข้าเป็นประธาน จึงได้กล่าวไว้ว่า "สิ่งทั้ง หลายทั้งปวง เป็นไปในอำนาจของสิ่งๆ เดียว คือจิต". แต่ขอให้รู้ว่า จิดนี้มีอยู่ หลายระทับ แต่ก็คงเรียกว่าจิตเหมือนกัน ซึ่งทุกตึงเป็นไปในอำนาจของสิ่งๆ เดียว คึกจิต.

ในการบรรยายเรื่อง*ใกว้อยธรรม* ก็ได้กล่าวถึงสิ่งที่เรียกว่านามธาตุ ที่มัก จะเรียกกันว่าจิตนั้น ในขั้นที่มันยังเป็นสักว่าธาตุ ยังมีได้แม้ในทุก ๆ สังขาร ที่มีวิญญาณ หรือไม่มีวิญญาณ; เพราะว่านามธาตุอันนี้มันมีอยู่หลายชั้นหลายระดับ จนกระทั่งว่า พลังงานที่มีอยู่ในสิ่งใด แม้ที่ไม่มีชีวิต มันก็ต้องเรียกว่าเป็นนามธรรมในขั้นเริ่มแรก: แม้ว่ายังไม่สมบุรณ์ มันต้องมีรูปกับนามคู่กันมาเสมอไป; รูปมันเลวนาะมันก็เลว; รูปมันประณีตนามมันก็ประณีต; ฉะนั้นจึงมาด้วยกันเป็นวิวัฒนาการ.

เกี๋ยวนี้เราพุดว่า "ธรรมะกรองโลก" ธรรมะไม่มีบึน ไม่มีอาวุธ ไม่มี ลูกระเบิด ไม่มีเครื่องมือ ไม่มีอะไร ที่จะมากุ้มกรองโลก เหมือนกับมนุษย์กุ้มกรอง บ้านเรือนหรือแผ่นดินของคน ธรรมะคุ้มกรองโลกคือจืดใจ ฉะนั้นธรุรมะก็ต้องมี อะไร ที่สำหรับจะคุ้มครองจิตใจ ก็คือธรรมะประเภทหนึ่ง ซึ่งม็อานุภาพสำหรับจะ คุ้มครอง คือบันคาลให้เป็นไปตรงตามความประสงค์ของธรรมะประเภทนั้น.

การที่เราต้องการความคุ้มครอง ย่อมหมายกวามว่า เราต้องการ ความปลอดภัย, ความไม่เป็นทุกข์. เมื่อมีธรรมะอยู่ประเภทหนึ่ง ซึ่งจะทำให้ ไม่เป็นทุกข์เมื่อปฏิบัติจนธรรมะนั้นมีอยู่ในใจ ก็คุ้มครองจิตใจนั้นมันก็ไม่ต้องเป็นทุกข์. อย่างน้อยที่สุดแม้แต่ว่า ธรรมะขั้นต้น ๆ เช่น หรื และโอตตัปปะ ความละอายบาป ความกลัวบาป นี่ ถ้ามีขึ้นในใจ ก็คุ้มครองจิตใจ, คุ้มครองยึงกว่าซึ่งใด, คุ้มครองยึง กว่าที่จะกุ้มครองด้วยปืนผาหน้าไม้อาจุธอะไรต่าง ๆ. ธรรมะคุ้มครองโลก คือจิต ใจของมนุษย์ แล้วก็คุ้มตรองออกมาถึงกายของมนุษย์, แล้วก็คุ้มครองออก มาถึงสังคมอันกว้างใหญ่ไพศาลของมนุษย์ ถือทั้งโลก; นี่จะต้องคูกันอย่างนี้ก่อน จึงจะเห็นว่าธรรมะคุ้มครองโลก.

นี้ถ้ามันเป็นไปในทางที่จิตใจไม่มีธรรมะ ก็เรียกว่าธรรมะไม่ได้คุ้มครองโลก, หรือว่าโลกนี้ไม่มีธรรมะคุ้มครอง แล้วมันก็จะเป็นไปแค่ในทางที่ตรงกันข้าม ต่อกัน และกัน; เมื่อธรรมะไม่คุ้มครอง วิวัฒนาการคือการงอกงามเจริญทั้งหลายนี้ ก็เป็น ไปเพื่อความวินาศ.

แม้ว่าโคยธรรมชาติแท้ๆ "สิ่งทั้งหลายที่มีการเกิด ย่อมมีการดับเป็น ธรรมดา" นี้ก็แน่นอนอยู่อย่างหนึ่งแล้ว ว่า วิวัฒนาการทั้งหลาย ล้วนแต่เป็นไปเพื่อ ความดับโดยธรรมชาติ; แต่เกี่ยวนี้เราโม่ได้หมายความอย่างนี้ เราหมายความว่า เมื่อธรรมะไม่คุ้มครองแล้ว วิวัฒนาการส่วนของมนุษย์ ที่มนุษย์ทำขึ้นนี้ จะเป็น ไปเพื่อความวินาศ ของมนุษย์นั้นอง.

ส่วนที่เป็นไปทานธรรมชาตินั้น เมื่อมีการเกิดขึ้น แล้วก็มีการเปลี่ยนไป แล้วก็มีการเปลี่ยนไป แล้วก็มีการคับลง, แล้วก็มีการเกิดขึ้น เปลี่ยนไป คับลง; นั้นไม่ค้องพูคถึง เพราะว่ามันอยู่นอกเหนืออำนาจของมนุษย์. แต่ สิ่งที่อยู่ในเงื้อมมือของมนุษย์ ที่มนุษย์จะสามารถจัดเอาได้นี้ จะต้องระวังให้ดี; มัน ต้องจัดให้เป็นไปในทางที่ว่า ได้รับสิ่งที่มนุษย์ปรารถนา คือสิ่งที่มนุษย์บัญญัติสมมติเรียกขึ้นว่า ความดี ความสุข หรือบุญกุศล หรือความใต้ หรือความเจริญนี้ เป็นคัน.

ในที่สุดมาสรุปอยู่ทรงซ้อทีว่า ต้องเอาธรรมะที่ถูกต้อง ตามเรื่องราว นั้น ๆ เข้ามา สำหรับเป็นเครื่องกุ้นครองโลก คุ้มครองลงไปกระทั่งถึงจิตใจ ใน ส่วนลึก จึงจะเรียกว่ามีธรรมะกุ้มครอง. เมื่อเป็นดังนี้แล้ว แม้วิวัฒนาการจะเป็นไป ตามธรรมชาติ ก็ยังจะเป็นไปถูกตรงตามที่ควรประสงค์ หรือที่มนุษย์ปรารถนา คือ ความกับทุกข์ ความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ดับไป จะไม่ครอบงำจิตใจชนิดนี้; เพราะว่า จิตใจชนิดนี้จะหลีกออกไปเสียจากการครอบงำนั้น, แล้วก็ถึงความไม่ถูกครอบงำ ที่ เรียกว่านิพพานทรือวิมุตติ หลุดพันออกไปได้. นี้คือผลของการที่ธรรมะกุ้มครองจิต ใจอย่างยุทจิริง แล้วถึงที่สุด. เคี๋ยวนี้มนุษย์ไม่ใค้เป็นมนุษย์ควยชั่วไป ไม่รู้ข้อนี้ จึงยึงโง่มาก เรียกว่า ใจยังค่ำ; เมื่อใจดำก็ไม่เรียกว่ามนุษย์ คือจะเรียกได้อย่างมากก็ว่าคน, เป็นกน เพราะเกิดมา: นี้แหละระวังให้ดี โอกาสที่ธรรมะจะเข้ามาเกี๋ยวข้องกับ "คน" นี้ มนัจะมีน้อยเข้า; เพราะกนใจมันค่ำ ไม่ถึงขนาดเป็นมนุษย์ ก็จะเกลียดธรรมะ ค้วยซ้ำไป หมายความว่าจะชอบกิเลน แล้วก็จะเกลียดธรรมะ. ถ้าจะใช้คำว่า "ธรรมะ" เหมือนกัน ก็ต้องพูดว่าถนจะขอบธรรมะคำ ไม่ชอบธรรมะขาว.

คนธรรมจาสามัญ ปุถุชนมาก ๆ น้ำ จะชอบธรรมะต่ำ; ถ้าเป็นคน จิกใจสูงถึงขนาก เป็นมนุษย์ ไม่เป็นปุถุชนมากเกินไป ก็จะชอบธรรมะชาว. ฉะนั้น ธรรมะชาวที่กรองจิกใจของคนนี้ จะทำให้วิวัฒนาการทางจิกหรือทางกายก็ตาม เป็นไป ในทางที่น่าเลื่อมใส น่าปรารถนา น่าบุชา น่าจะประสงค์ น่าจะต้องประสงค์.

ทีนีเราก็ได้ดูกันมาแล้วว่า เมื่อธรรมะไม่ครองโลก คือไม่ครองจิดใจ ณน วิวัฒนาการต่าง ๆ ที่มนุษย์ทำขึ้น ก็เป็นไปเพื่อวินาศนาการของมนุษย์ นั้นเอง. แม้ที่สุดแต่ตึงที่เรียกว่าการศึกษา ซึ่งพึ่งดูแล้วมันไม่น่าจะเป็นได้ ว่าจะเป็น เครื่องทำลายมนุษย์: แต่แล้วมันก็ทำลายมนุษย์ เพราะว่าการศึกษานั้นเป็นไปโดยไม่ ถูกต้องตามธรรมะ มันเป็นไปแต่ตามก็เลสของมนุษย์. มนุษย์มีกิเลสก็จัดการศึกษา ได้ ก็จัดได้มาก จัดได้เกิง จัดได้เร็วอีกด้วย; แต่แล้วก็เป็นไปเพื่อวินาศนาการของ มนุษย์ คือมีถิเลลมากขึ้น ลึกซึ่งยิ่งขึ้น ฉะเอียดลออยิ่งขึ้น จนควบคุมกันไม่ไหว ได้ แก่สภาพในบัจจุบันนี้.

ชอให้ตั้งเกตดูในข้อนี้ให้ถึ ๆ อย่างที่กล่าวมาแล้ว ซึ่งควรจะนึกถึงอยู่เสมอ วิวัฒนาการของการศึกษา ก็ทำให้ศึกษาเพื่อสนองกิเลส. วิวัฒนาการของการ กันคว้า ก็เพื่อเอาธรรมชาติมาทำลาย เลียให้หมดเร็ว ๆ เข้า. วิวัฒนาการของการ ผมนาคม ก็ทำให้ละทั้งบ้านเกิดเมืองนอนไป ไม่เขาใจใส่; อะไร ๆ มันก็ล้วนแต่ จะเป็นไปในทางที่มีวินาคนาการ, และวินาคนาการนี้ปรากฏทางวัตถุล้วน ๆ ก็ได้ เช่น วัตถุมันฉิบทายไป โดยไม่ควรจะฉิบทาย.

อย่างในโลกเวลานี้ เอาวัตถุมากลุงเพื่อกิน เพื่อเล่น เพื่อรบราฆ่าพันกัน เสียมรากว่า ที่จะเอามาใช้เพื่อประโยชน์อันแท้จรึง; และมีความฉีบหายทางเนื้อหนัง ร่างกายของคนและของสิ่งที่มีชีวิต คือทำให้ร่างกายคนเรานี้อ่อนแอลง มีสมรรถภาพ หย่อนลง มีโรคภัยไข้เจ็บเกิดมากขึ้น จนต้องประถบประหงมกันอย่างอะไรดี; ร่างกาย ของลนสมัยนี้ ก็ยังไม่พ้นที่จะมีความเจ็บ หรือมีความอ่อนแออยู่นั้นเอง.

แล้วก็ มีวินาสนาการในทางจิต คือว่าจิดไม่เข้มแข็งเหมือนอย่างเดิม เหมือนอย่างแก่ที่แรก ๆ. เกี่ยวนี้จิดของมนุษย์อ่อนแอ สู้แก่จิดของสุนัขและแมวสัก ตัวหนึ่งก็ไม่ได้; เกี่ยวจะพังกูว่าเป็นเรื่องแกลังกำว่า สักว์เครจิฉานยังมีความเข้มแข็ง ในทางจิตใจ มันก่อสู้ มันไม่กลัวง่าย มันไม่ยอมแพ้ง่าย มันไม่ร้องโอยทันทีเหมือน กับมนุษย์. มนุษย์มาเป็นอยู่อย่างผิดธรรมชาติ จิกจึงอ่อนแอ อะไรก็กลัวดาย อะไร ก็ร้องโอย; กำลังใจนี้มันถอยไป มันวินาศไปอย่างนี้ นี้ก็เรียกว่าวินาศในทางจิต.

ส่วน วินาศในทางวิญญาณนั้น คือ วินาศในทางสติบัญญา หมาย ความว่าสลิบัญญาไม่ก้าวหน้า ไม่สูงขึ้นไป เพื่อจะอยู่เหนือโลก มันก็ลอยลงมาจมอยู่ ใต้โลก คือใต้เหยื่อของก็เลส หรือใต้ลิเลส. นี้ความวินาศในทางวิญญาณ คือทาง สคิบัญญาหรือทางความคิดเห็น. นี่ดูเเอะว่า เราทำผิดอย่างเดียวเท่านั้น ถือ ไม่เอาธรรมะมาครองใจ ก็ เกิดความวินาศขึ้นในการกระทำทุก ๆ อย่าง; แม้ที่เป็นอวามกัวาหน้า หรือที่ เรียกกันว่าวิวัฒนาการ ทางวัดลุก็ฉิบหาย ทางกายก็ฉิบหาย ทางจิตก็ฉิบหาย ทาง วิญญาณหรือสติบัญญาก็ฉิบหาย. นี้ก็เป็นสิ่งที่ควรจะมองเห็นและเข้าใจกัน.

ข้อนี้ได้กล่าวมนุเล้ว ตั้งแต่นานมาแล้วว่า การศึกษาธรรมะนั้น ขอให้ ทึกษาจากเรื่องจริง ที่มีอยู่จริง มีอยู่ที่ตรุงไทน ที่จะเรียกว่ามีอยู่จริง? ก็คือ มีอยู่ในจิตใจ นั้นแหละ รู้สึกอยู่จริง เรียกว่ามีอยู่จริง; ไม่ต้องเอาเรื่องในหนังสือ ไม่ต้องเอาเรื่องที่เขาบอกกล่าวอะไรกันทำนองนั้น, ต้องเอนรื่องที่รู้สึกอยู่จริง. ฉะนั้น จึงบอกวิธีที่ว่าจะให้สังเกตให้เห็นว่ามันมีอยู่จริงอย่างไร อย่างที่แล้วมานี้ ก็บอก ให้สังเกตให้เห็น ด้วยความรู้สึกที่อยู่ในใจจริงๆ ว่า วิวัฒนาการนี้เป็นไปเพื่อ วินาศนาการโดยแท้

## พารู้จักข้อเทือจริงที่โลกกำลังเป็นไปเพื่อส่งเสริมก็เลส.

ที่นี้ในวันนี้ ก็จะพูดกันถึงข้อเท็จจริงหรือเรื่องจริงอีกเหมือนกัน ที่จะต้อง ถูกันไปในอีลมุ่มหนึ่ง หรือแง่หนึ่ง คือในแง่ที่ว่า ในสมันนี้ ในโลกนี้ อะไร ๆก็กำลัง เอ็นไปเพื่อส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ กันไปเสียทั้งนั้น. ผู้ที่เป็นพุทธบริษัท ถ้า เชนเป็นพุทธบริษัทจริง จะมีความรู้สึกสะคุ้ง เมื่อได้ยินคำว่า *ราคะ โทสะ โมหะ*; เพราะว่ามัน*เป็นสิ่งที่นำกลัว* ไม่มีอะไรจะยึงไปกว่านี้แล้ว: โดยเฉพาะอย่างยึง มัน เป็นไฟเผาให้ร้อน เป็นเครื่องเดียบแทงจิดใจให้เข็บปวด. แต่ถ้าเขาไม่รู้จัดตัวราคะ โทสะ โมหะ มันก็ไม่รู้สึกอะไร มันเป็นเพียงคำพูด ๒–๓ ถำเท่านั้นเอง.

เมื่อจิตใจไม่มีความรู้ ถือไม่มีธรรมะเพียงพอแล้ว หุกอย่างก็เปิด โอกาสให้ราคะ โทสะ โมหะ นี้เจริญงอกงาม; ฉะนั้นชอให้แนใจคำ ๓ คำนี้ กันต่อไป. และของย่าใต้มองไปในแง่ที่ว่า จะเอาเรื่องนี้มาเสียคลี มาค่าว่า มาพูด ให้เจ็บปวด; เพราะว่ามันไม่มีประโยชน์จะไร ที่จะมานั้งค่านั้งว่า น้ำอะไรกันอย่าง เคียว; เราต้องการที่จะเอามาสำหรับเป็นคัวเหตุ ให้พิจารณาให้รู้จัก ว่านี้มันเป็นสึง ร้ายที่สุดของมนุษย์เรา จะได้แก้ไขได้. เรียกว่าราคะ โทสะ โมหะ ทั้ง ๓ อย่าง ถ้ารวมกันก็เรียกว่าก็เลสก็แล้วกัน เป็นเพียงคำพูดคำเลียวก็ได้: แต่เมื่อจะศึกษากัน ให้ง่าย ให้สะดวก ให้ชัดเจน ว่ามันต่างกันอย่างไร ?

## ให้รู้จักลักษณะอาการของกิเลสทั้งสาม.

กำว่า "รากะ" ก็แปลว่า ย้อม หรือ ติดอยู่ หมขความว่ากิเลสประเภท ราคะ ก็เป็นประเภทที่ดึงเข้ามา หาตัว, หรือลึกอยู่กับตัว คือมันรัก. ทีนี้ ก็เลสประเภท โทสะ มันก็ ประทุษร้าย ก็คือ ผลักออกไปจากตัว หรือว่า ทำลาย เสียให้หมดไปเลย. ทีนี้ โมหะ นั้น มัน หลง มัน ใม่รู้ มันก็ ไม่รู้จะทำอย่างไร. แต่เมื่อกวามยึดเฉียรั้งมีอยู่ มันก็เลยวนเวียนอยู่รถบ ๆ สิ่งที่ตนไม่รู้จักอย่างหลับหูหลับตา ทีเดียว.

นีโดยใจความมันค่างกันอย่างนี้: รวคะ หรือ โลละ ก็ตาม มัน ดึงเข้ามา
กอดรัดไว้กับตัว. โทสะ หรือ โกละ ก็ตาม มัน ผลักออกไป มันด็ให้ตาย ให้มัน
หมดไป. ส่วน โมหะ นี่มันหลับหู หลับตา วนเวียนอยู่รอบ ๆ สิ่งนั้นด้วยความสงสัย
กัวยความสนใจ ด้วยความยึดมั่นถือมัน แต่มันไม่ชักสงไป ในทำนองที่ว่าจะยินดีหรือ
อินร้าย.

ฉะนั้นถ้าจะ ดูกิริยาอาการ อันอื่นอีก ก็ยังหอจะอากัยคำพูกอีก ๓ คำเหมือน
กัน : ว่ายินดี นี้คำหนึ่ง, ยินร้าย คำหนึ่ง; แล้ว โง่นี้ อีกคำหนึ่ง; ยินคี
ก็สำหรับราคะหรือโลภะ, ยินร้ายก็สำหรับโทสะหรือโกธะ, โง่ที่ไม่อยู่ในรูปของ
ยินคียินร้ายนั้น ก็เรียกว่าโมหะ. โดยใจความมันเป็นอย่างนี้ โดยรายละเอียกมันมีมาก
ในเมื่อจะถามว่าอะไรบ้าง ? และ ในบางกรณี มันเจือกัน ก็มี ปนกันยุ่ง; แต่ถึง
อย่างไรก็คี ในแต่ละกรณีนั้น จะค้องมือย่างใดอย่างหนึ่งเด่นชัด จนควรจะถือว่า
กรณีนั้นเป็นก็เลสชื่อนั้น คือควรจักว่า เป็นราคะ หรือโทสะ หรือโมพะ.

บางที่ก็อาจจะ อธิบายกันอย่างอื่น ก็ได้ ถือเอา อวิชซาเป็นต้นตอ. อวิชซาก็คือโมนะ ถ้ามันไม่มีเรื่องอะไรอื่นแล้ว มันก็เป็นโมหะล้วนๆ เป็นความโง่ ล้วนๆ คือไม่รู้จะไร; แค่บางที่โมหะนั้นมันไปอยู่ในรูเของราคะ ของโทสะ โดย เจ็ออยู่, หรือ เป็นต้นเงื้อนที่จะให้เกิด เป็นราคะหรือเป็นโทสะเต็มตัวขึ้นมา. แต่อย่างไรก็ดี ในกรณีหนึ่งๆ ทางอายตนะไหนก็ตาม ย่อมมีสิ่งที่แสคงให้เห็นว่า กรณีนี้ควรจะจัดเป็นกิเลสซื้อนี้ไปเลย.

#### ที่อยู่ของราคะ โทละ โมหะ.

ทีนี้ เราก็ถูกนี้ค่อไปว่า ราคะ โทสะ โมหะ นี้มันอยู่ที่ไหน? มันก็ อยู่ในจิตใจ. ถ้าราคะ โทสะ โมหะ อยู่ในจิตใจเสียแล้ว ธรรมะจะมาอยู่ที่คระไหน ของจิตใจ? มันก็อยู่ไม่ได้ เพราะว่าธรรมะคำมันกรองเสียแล้ว ธรรมะขาวก็เข้ามา ไม่จุ. ฉะนั้นการที่ให้จิตใจมีธรรมะกรองนี้ หมายถึงมีธรรมะขาวครอง: แล้วก็ ต้องรู้จักกระทำจนธรรมะขาวอยู่ ธรรมะจำหายไป.

เรื่องนี้อาจจะมีคนกิดว่า มันยากเหลือวิสัย ต้องไปเรียนรู้จบพระไตรปิฎก จึงจะมาจักกรอย่างนี้ได้ นั้นว่าเอาเอง คิดมากเกินไป. ที่จริง มันมีสัญชาตญาณ อันหนึ่งชึ่งวิเศษมาก คือสัญชาตญาณที่ว่า พอรู้สึกเจ็บปวดละก็ถอยหด แล้วก็ เปลี่ยนเป็นสภาพอย่างอื่น; เช่นว่าถ้าเราเหยียบสงไปครงนี้ มันเจ็บปวด เราก็ยก เท้าเหยียบไปที่ครงอื่น จนกว่าจะพบที่ไม่เจ็บปวด นี้ก็ด้วยอำนาจของสัญชาตญาณ. เราทำอย่างนี้มันเจ็บปวด เราก็ไม่ทำอย่างนี้ เราก็ไปทำอย่างอื่น หรือเมื่อเราคิดอย่างนี้ มันเจ็บปวดในใจ; เราก็ไม่คิดอย่างนี้, เราไปคิดอย่างอื่น.

ฉะนั้น พยายามสังเกตให้รู้จักความเจ็บปวดให้ถูกต้อง มันก็จะหด ความรู้สึกเจ็บปวดใต้, หรือว่าความรู้สึกที่อยากจะหายเจ็บปวดนั้น มันเป็นไปไม่ได้ ก็ไปหาความรู้สึกที่อยากจะสบาย. ขันเป็นมาอย่างนี้ตั้งแต่นมนานมาแล้ว แล้วก็ถ่าย ทอกกันมาในชีวิต ในสิ่งที่มีชีวิต, จนกระหวับกิดพระพุทธเจ้า ก็อาศัยสัญชาสญาณ แห่งการหนึ่งย หนือันคราย หนีความทุกข์ หนีความเจ็บปวดนี้ทั้งนั้น. เมื่อราคะ กิจขึ้น มันร้อนอย่างไร; มันก็ต้องรู้จักเข็ด. ถ้ามันมีสิ่ง ยัวมากกว่า มันก็จะต้องปวกอีกเจ็บอีก; แต่มันก็จะต้องรู้จักเข็ด รู้จักหลาบไปตาม ถ้ำกับ. จะช้ำหรือเร็วก็จะต้องรู้จักหลาบ รู้จักเข็ด; นี้มันสอนกันได้ในตัวเอง อย่างนี้. เดี๋ยวนี้เราต้องการให้จีกว่านั้นให้เร็วกว่านั้น เราจึงศึกษากันเป็นพิเศษบ้าง โดยเฉพาะ. แต่แม้ว่าไม่มีใครสอน มันก็สอนของมันเองได้ จนจะกล่าวได้ว่า ตัวชีวิต นั้นก็เป็นยทเรียนหรือเป็นโรงเรียน เป็นผู้สอนผู้เรียน อยู่ในคัวมันเองโดยกรบถ้วน.

เมื่อเป็นอย่างนี้ ใคร ๆ จะมาแก้ตัวว่า "ฉันไม่รู้จักหน้าตาของมัน, ฉัน ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ราคะ โทสะ โมหะ" อย่างนี้ไม่จริง. เขารู้จักยึ่งกว่ารู้จัก; แค่ว่าเขาอาจจะไม่รู้จักชื่อของมัน, แต่ตัวจริงของมันนั้น เขารู้จักเกินกว่าที่จะรู้จัก เพราะว่า ตั้งแต่เกิดมานี้ มันก็มีราคะ มีโทสะ มีโมหะ มากมายนับไม่ด้วน ว่ามัน ก็ร้อยครั้ง พันครั้ง หมื่นถรั้ง แต่อาจจะไม่รู้จักชื่อ ว่านี่เขาเรียกว่า ราคะ โทสะ โมหะ.

ฉะนั้น ก็อาศัยหลักที่กล่าวมาแล้ว คือว่าล้าเป็นไปเพื่อความยินที่ เข้าไป
กอกรักเอาไว้ ก็เรียกว่าราละ หรือโลภะ. สำโกรภประทุษร้ายผลักออกไป หรือจะ
ที่มันให้กาย ก็เรียกว่าโทสะ หรือโกธะ. สำมันยังโง่ทำอะไรไม่ถูก ก็เรียกว่าโมหะ
ไปก็แล้วกัน. นี้เรียกว่าเรา รู้จักราละ โทสะ โมหะพอสมควร ที่จะแยกออก
จากกันได้ พอที่จะระวังได้ง่ายขึ้น ว่า "เกี๋ยวนี้เสือคัวนี้มา, เก๋ยวนี้เสือคัวโน้นมา,
เก๋ยวเสือทัวนั้นมา", มันจะได้สามารถป้องกันให้ถูกกับเรื่องกับราว หรือว่าจะแก้ไข
เฉพาะกรณีนั้น มันก็ยังทำได้โดยง่าย.

## พิจารณาคู่ให้เห็นว่าโลกมีกิเลสเบียดเบียนกันยิ่งขึ้น ๆ.

ทีนี้ ค่อไปก็อยากจะให้นึกถึง พระพุทธภาษิต ที่ว่า สัตว์โลกสมัยนี้กำหนัด ไม่เป็นธรรมยิ่งขึ้นทุกที่ : มีความ โลภกล้า มีความโลภเกินประมาณ กำหนัดไม่เป็นธรรมยิ่งขึ้นทุกที่ : มีความโลภเกินประมาณ กำหนัดไม่เป็นธรรมยิ่งขึ้นทุกที่ : พระพุทธเจ้า ท่านตรัสอย่างนี้ กั้งแต่ครั้งที่ท่านยังทรงพระชนมายุอยู่ ในประเทศอินเดียกรั้งกระใน้น : แก่ถ้าพึ่งดูแล้ว มันใช้ได้มาจนถึงบัดนี้ ว่า "สัตว์โลกนี้จะมีความกำหนัดไม่เป็นธรรม ระมีความโลภจัดยิ่งขึ้นทุกที่ เพราะคำว่า "ยิ่งขึ้นทุกที่" นี้ มันใช้ได้มาจนถึงบัดนี้ เวลานี้ หยกๆนี้.

น็ก็ เป็นความสำคัญอันหนึ่ง ประเก็นหนึ่ง ที่เราจะต้องสังเกต ว่า มนุษย์จะยิ่งกำหนัดไม่เป็นธรรมยิ่งขึ้นทุกที่ คำนี้สำคัญกว่าคำอื่น. ถ้าหนักก็ถือ ยึกเอา ยึกมั่นถือมั่น หรือผังจิตลงไป สำคัญมั่นหมายลงไป ในสิ่งที่เป็นที่กั้งแห่ง ความสำคัญมั่นหมาย; แก่ว่าโดยอาการที่ไม่เป็นธรรมยิ่งขึ้นทุกที, หมายความว่ามั่น จะยึ่งเป็นก็เลสยึ่งขึ้นทุกที. แล้วในที่สุดก็ได้ ตรัชถึงการที่มนุษย์เต็มไปด้วยกิเลส แล้วก็เบียดเบียนกันอย่างที่ไม่ม่าเบียดเบียน จนกระทั่งทำให้เทวจาที่มีหน้าที่ทำให้ ฝนตก ไม่ทำหน้าที่, แล้วก็ไม่มีฝนตก มันก็ร้อนมากขึ้น ร้อนมากขึ้น จนลุกเป็นให้.

เรื่องอย่างนี้นั้น อย่าเพ่อปักทั้งลงไป ว่าเป็นเรื่องไม่จริง เป็นเรื่องเขียน ทีหลัง เป็นเรื่องบ้า ๆ บอ ๆ. มัน เป็นเรื่องจริง ที่พูดไว้ในรูปของอุปมา, เป็นคำพูดที่ฉลาก ที่ลีก ซึ่งพูดไว้สำหรับให้คนพวกเรานี้ กลายเป็นคนไง่. พอเรา ไม่เชื่อแล้วก็หาว่าเป็นเรื่องเหลวไหล เราว็กลายเป็นคนไง่ไปทันที: เพราะว่าเรียงนี้ มันไม่เหลวไหล มันจริงยึงกว่าจริง; แต่มันเป็นนามธรรมที่จะพูดอย่างอื่นไม่ได้ ก็ต้องพูดไว้ค้วยอุปมา.

พอมนุษย์ มีจิตใจเป็นกิเลสเป็นไฟไปหมด แล้วมันก็จะเย็นได้อย่างไร; มันก็มีแก่ร้อน มีค่าเท่ากับฝนไม่คก. มีแก่ไฟ มีแก่ความร้อน นี้ในจิตใจจะรู้สึก อย่างนั้น, จะมีผลอย่างนั้นทันควันทีเกียว ไม่ต้องรอเป็นเกือนๆปีๆ. พอประพฤติ ไม่เป็นธรรม มีราคะก็ร้อน ก็เท่ากับฝนไม่ตก.

เอาละ, ทีนี้เราจะพูลให้ลนที่ไม่ขอมโง่ง่ายๆ พังก็ได้ ว่าถ้ามนุษย์มีความ ถ้าหนัดไม่เป็นธรรม คือ มีกิเลสมากขึ้น ฝนอาจจะไม่ตกจริงๆ ก็ได้. เกี๋ยวนี้ มันก็ชักจะเชื้อกันแล้ว ว่า ถ้าโลภมาก จน ทำลายบ่าไม้เสียให้หมด ฝนมันก็ไม่ ตกจริงๆ ด้วย เหมือนกัน; เพราะลนมันโลภมาก เห็นแก่ตัวจัด ไม่เห็นแก่ใคร ไม่เห็นแก่อะไรหมด ทำลายบ่าไม้หมด ไม่เห็นแก่เพื่อนมนุษย์ด้วยกัน ไม่เคารพ ว่าอันนี้มันเป็นสิ่งที่ต้องมีสำหรับชีวิต ก็ทำลายคันไม้หมด ฝนมันก็ไม่ตกจริงๆ เหมือนกัน.

แค่ว่ามันยังมีอะไรที่มากไปกว่านั้น ว่ามนุษย์ เห็นแก่ตัวมาก มีกิเลส มาก ก้าวหน้ามาก ในการที่จะทำโลกแผ่นดินนี้ให้บื้นบ้วนมาก, บันบ้วน ถึงขนาดที่ว่าจะไหม้วินาศไปเลย ไม่ต้องว่าฝนตกหรือไม่ตก. ก็ของคิดดูเถอะว่า เคี๋ยวนี้เขาเรียกกันว่ายุดปรมาณู อย่าเพ่อพูดถึงยุดบึงปองเพราะมันใหม่ ๆ นัก มัน เร็วๆ นัก. พูกถึงว่ายุกปรมาณู ก็พอจะเข้าใจกันได้แล้วว่า ทำอะไรกัน คือ เอาทำลัง
ของปรมาณูมาใช้. โดยเฉพาะอย่างยิง ที่แรกก็เอามาทำลุกระเบิก ที่ฆ่ากันตาย
กราวละแสนละสำน หรือหลายๆ ล้านก็ไก้ ลูกระเบิดแรงปรมาณู แล้วก็ยังจะเอาแรง
ของปรมาณูชนิดนี้ มาใช้ในทางบ้านเรือน คือไม่ใช่รบราฆ่าพื้นกัน เป็นกำลังงาน
สำหรับทำงานในบ้านเรือน, เป็นอุตสาหกรรมเป็นอะไรในบ้านเรือน นี้ก็กำลังกระทำ:
แล้วก็กำลังกระทำมากขึ้น ก็เรียกว่ายุกเอากำลังของปรมาณูมาใช้ เลยเรียกว่า
"ยุกปรมาณู". คำพูดนี้ผิดหลือประมาณ พูดไปล้วยลวามโง่ ที่แท้มันเป็นยุค
ที่ทำลายปรมาณู ไม่ใช่ยุกปรมาณูเฉยๆ มันเป็นยุคที่มีการทำลายปรมาณู.

พลังงานที่เอามาจากปรมาณู ที่ถูกกระทำให้เตกทำตายออกไปก็อาม, หรือ ว่าพลังงานที่มาจากปรมาณูที่ถูกทำให้หลาข้าหากันก็อาม ซึ่งเป็นการแตกกระจายทั้งนั้น; แตกออกไปหรือแตกเข้ามา ปรมาณูถูกทำตายทั้งนั้น. แล้วปรมาณูจำนวนนับไม่ไหว ไม่มีตัวเลขจะนับนี้ ถูกทำลายไปเรื่อย ๆ ๆ.

สองคิกกูว่า โลกนี้มันจะมีอะไรหมดไป? สึงที่เรียกว่าปรมาณนี้มันจะ หมดไป มันจะไม่เป็นระเบียบเหมือนแก่ก่อน, มันจะหมดไปๆ จนมีการเปลี่ยนแปลง เป็นอย่างอื่นโดยประการทั้งป่วง ไม่เหมือนอย่างนี้. ปรมาณูที่จะประกอบกันขึ้นเป็น อณูบางชนิด อาจจะหมดไปก่อนก็ได้ จะถึงขนาดที่เป็นไปได้ว่า ไฮโดรเจนก็หมด ออกซิเจนก็หมด แล้วคนมันจะอยู่ได้อย่างไร ชีวิตทั้งหลายจะอยู่ได้อย่างไร; มัน ก็ตาย.

นี่ก้าเรา ขึ้นทำลายปรมาณูกันอยู่อย่างนี้ โลกนี้มันก็ต้องวินาศเทมือนกัน ; ยิ่งไปเร่งทำพลังงานปรมาณูมากขึ้นเท่าไร ก็เท่ากับทำลายปรมาณูมากขึ้นเท่านั้น. มันถูกทำตายไป ชนิดที่ไม่กลับมาอีก มันก็ต้องมีการเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่หลวงใน โลกนี้. ก่อนนี้ทำลายกันนิด ๆ หน่อย ๆ เป็นเพียงทางเคมีนิด ๆ หน่อย ๆ ในห้อง ทดลอง. เดี๋ยวนี้เขาทำลายกันเป็นการใหญ่โต เรียกว่าทำระเบิดปรมาณูหรือพลังงาน ปรมาณูอะไร, เป็นยุกทำลายปรมาณู: แล้วมันจะยิ่งกว่าฝนไม่ตกต้องตามถุดูกาล คือโลกนี้จะไหม้ไปเลย หรือว่าจะอยู่ไม่ได้เลย,

นีพระพุทธเจ้าท่านตรัสแล้ว ไม่มีอะไรผิด หรือว่าคนอื่นอาจจะพูดไว้ถ่อน พระพุทธเจ้า แล้วพูดเหมือนกันก็ได้ *ด้วนแต่พูดไว้สำหรับให้พวกเรานี้ใง่*, กลาย เบ็นคนไง่ ไม่เชื่อคำพูดเหล่านั้น เพราะเราไม่เช้าใจ. นี้ก็เบ็นตัวอย่างมาสำหรับ ให้ถิคลู จะได้เข้าใจไว้ อย่าเพ่อว่าเขาพูดผิด พูดไม่จริง พูดเพ้อ ๆ: เขาพูดไว้ ลึกสำหรับจะให้เรากลายเป็นคนไง่.

ที่นี้ก็คู่ในข้อที่ว่า เป็นยุคทำลายปรมาณู แล้วมีหน้าซ้ำ การทำลาย ปรมาณูนี้ ทำไปเพื่อทำลายสันติภาพของมนุษย์เอง; โดยเฉพาะอย่างยึงระเบิด ปรมาณูนี้ ไม่ต้องอธิบายแล้วในเรื่องว่าทำลายสันติภาพของมนุษย์เอง, หรือว่าจะ เอากำลังปรมาณูมาใช้อย่างอื่น ก็เพื่อกิน เพื่อเล่น เพื่อหัว เพื่อกามารมณ์ เพื่ออะไร เสียมากกว่า.

เพราะว่าถ้าเราจะเอาแต่เท่าที่มนุษย์จำเป็นจะต้องทำ จะต้องมี จะต้องกิน จะต้องใช้แล้ว มันยังไม่หมดหรอก; เคี๋ยวนี้มันหมดจนไม่มีจะใช้ จนต้องไปหาจาก กำลังของปรมาณ; ก็เพราะว่า ไปกิน ไปเล่น ไปใช้ ไปในทางไม่จำเป็นมันมาก เกินไป. ไปคิดดูเองก็จะเห็นได้. นี่เรียกว่าทำไปล้วยโมหะ แล้ว ทุกอย่างที่ทำ ไปนั้น เพื่อส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ, ความเจริญของเรา เป็นไปเพื่อ ส่งเสริม ราคะ โทสะ โมหะ.

เท่ว่ายังมีความลึกลัง: หรือความเข้าใจยาก ชวางหน้าอยู่อีกมาก จึงขอ ร้องว่า อย่าให้ประมากเลย: ดูให้ที่ ที่เรียกกันว่า ความเจริญสมัยใหม่ เป็น พัฒนาการหรืออวรยธรรม หรือวิวัฒนาการอะไรก็ตาม มัน เป็นไปแต่ในทางส่งเสริม ให้เกิด ราคะ โทสะ โมหะ.

การกันกว้า แล้วการผลิตออกมว แล้วการส่งเสริมให้ยึ่งขึ้นไป แล้วก็การ ประกวกประขันกัน: เหล่านี้ทุกๆ อย่างเป็นไปเพื่อส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ; ไม่ใช่เพียงแก่ว่า จำเป็นที่จะต้องใช้ ต้องกิน. ถ้าเอาแก่เพียงเท่านั้น มันจะนิกเดียว; เลี๋ยวนี้มันมาก ที่เรากำลังทำกันอยู่ และจะทำต่อไปนี้มันมาก, แล้วก็เพื่อส่งเสริม ราคะ โทสะ โมหะ; ส่วนที่ไม่ส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ นั้นมันนิกเดียว.

เราไปทำสิ่งที่ไม่ต้องทำ เหมือนอย่างว่าเสื้อผ้านี้ ทำไมเราจะต้องไปทำ ให้มันเป็นกอกเป็นกวง ซึ่งมันจะเปลืองสี ต้องท้าสี ต้องย้อมสี ต้องบักก้องถัก. ส่วน นั้นมันทำเพื่ออะไร; ถ้าไม่ใช่เพื่อความโง่, เพื่อราคะก่อน. แล้วเมื่อไม่ได้ อย่างใจ ก็โทสะขึ้นมา คลอดเวลาก็ยังโง่ ที่จะทำให้มันมากยิ่งขึ้นไปกว่านั้น. นี้ยก ตัวอย่างนี้เป็นกัน ว่าไปทำสิ่งที่ไม่ต้องทำ เดี๋ยวจะว่าให้พังโดยรายละเอียจ.

เกี๋ยวนี้มันกำลังเป็นไปในทางนี้ทั้งนั้น โปเสียทุกเรื่องทุกราว เป็นไป เพื่อส่งเสริมราคะ คือความเอร็ดอร่อยทางวัตถุ ทางกาย ทางเนื้อทางหนัง. เกี๋ยวนี้ก็ต้องการแต่อย่างนี้ แล้วใช้สิ่งนี้เป็นเครื่องมือหลอกล่อกัน. แม้ในทางการเมือง ก็ยังใช้เรื่องรากะนี้เป็นเครื่องหลอกล่อกัน ผูกมัดกัน เป็นหลุมพราง ที่จะชุดไว้สำหรับ จับทัวกัน.

เรื่องโทสะ ก็ส่งเสริมมาก ถือ ทั่วให้เกลียดชังกันยึงขึ้น มีแก่ที่จะทำให้ เกลียดชังกันยึงขึ้น มีแก่ที่จะทำให้ เกลียดชังกันยึงขึ้น ไม่มีที่จะทำให้รักโคร่กัน; แม้ในทางศาสนา ก็กลายเป็นเครื่องมือ ซ้ำหรับทำให้เกลียลชังกันระหว่างศาสนา. นี่มันก็ โง่เป็นโมหะต่อไปอีก ไปทำสึง ที่ใม่ต้องทำ ไม่จำเป็น คือว่าขยายออกไปในทางที่ไม่จำเป็นจะต้องทำนี้, แล้วก็ ว่าเก่ง ว่าเจริญ ว่าไม่มีใครสู้.

เกี่ยวนี้เราก็มีแก่เรื่องอย่างนี้ ที่เขาว่าความเจริญ หรือมีประโยชน์ ควรทำ อย่างยิ่ง; แก่ไปดูเข้าจริง มน เป็นเรื่องทำให้เดือดร้อนยิ่งกว่าเก่า; อย่าง สมหามการกุศลจัดขึ้น แล้วก็เปิดขึ้น เพื่อช่วยเหลือประชาชน ก็กลายเป็นเรื่องสอน ให้คนนี้ ไปทำในสิ่งที่ไม่ต้องทำมากขึ้น.

แม้แต่เรื่องจัดออกไม้สุด จัดผักสุด จัดผักแห้ง จัดผลไม้ จัดชนม จัดอะไร ต่างๆ นี้ สอนกันเสียเป็นวรรคเป็นเวร แล้วก็ไม่มีมนุษย์อะไรจะดีขึ้นในส่วนไหน. แล้วเขาก็ว่าการกุศลของคนที่เจริญแล้ว; แต่มันยึงทำให้คนจนลงไปอีกส่วนหนึ่ง. แม้คนที่รวยอยู่แล้วมันก็ไม่ได้ดี หรือมือะไรดีขึ้น เพราะการทำอย่างนั้น แต่เขาก็ อวดกันด้วยการทำอย่างนั้น.

นี้เรียกว่าความเจริญที่ทำไปเพื่อส่งเสริมราคะโทสะโมหะนี้ มันหลบมุม หรือ มันช่อนกันอยู่ที่ครงนี้. ถ้า "ธรรมะเข้ามากรองใจ" การกระทำอย่างนี้จะไม่มี จะไม่มา นังหลงใหลทำสิ่งที่ไม่ควรทำกันอย่างนี้ เมื่อธรรมะไม่เข้ามากรองใจ ก็เลสมันก็เข้ามา ครองใจ ก็เลยทำอย่างนี้. จะ ยกตัวอย่าง เรื่องราคะหรือโลกะกันก่อน ราคะนี้ยึงเกิดขึ้นในใจ เท่าไร มันก็ยึงเผาให้ร้อนเท่านั้น แล้วราคะยึงมีมาณท่าไร ก็ยึงเบียประทูไว้รับ โทสะให้เข้ามามากขึ้นเท่านั้น; หมายความว่าเรารัณท่าไร, เรายึดมั่นด้วยความรัก เท่าไร; มันจะเบียประทูไว้สำหรับเกิดกวามโกรธมากขึ้นเท่านั้น, คือเมื่อมันไม่ใต้ ตามที่ต้องการ ตามที่ความรักต้องการ มันจะมีความโกรธสูงสุดเท่านั้น. นี่เรียกว่า มันเนื่องกันอย่างนี้.

หรือเรารักมากเท่าไร เราย่อมมีความกลัวมหาขึ้นเท่านั้น; เรารักตัวเท่าไร เราจะกลัวตายมากขึ้นเท่านั้น. เรารักลูกของเราเท่าไร; เราก็จะกลัวลูกลายมากขึ้น เท่านั้น. หรือว่าเรารักมากเท่าไร เราจะต้องมีความเฮรัวโศกมากเท่านั้น.

# เมื่อธรรมะไม่ครองโลก มนุษย์กล่งเสริมราคะยิ่งขึ้น.

แต่เกี่ยวนี้เราจะพูกถึงเรื่องรากะหรือความรักที่เป็นค้นต่อ ว่าเกี่ยวนี้ ธรรมะ ไม่ครองโลก การกระทำของมนุษย์เป็นไปเพื่อส่งเสริมราคะยึงขึ้นต่อไป : —

เรื่องแรก จู ที่ภาพต่าง ๆ ที่มนุษย์ทำขึ้น ในหน้าหนังสือพิมพ์ก็ดี ในสมุด ในหนังสืออะไรก็ที่ ภาพที่ประดิษฐ์ขึ้น ทำขึ้นมานี้ มันเอียงไปในทาง ส่งเสริมกิเลสมากขึ้น, จนกระทั่งเป็นภาพอนาจาร ซึ่งสมัยก่อนเป็นของต้องห้าม. เคียวนี้ก็เกลื่อนไปหมด ไม่ต้องท้าม ที่ออกมาเป็นภาพยนตร์เป็นอะไรต่าง ๆ ก็ยึงหนัก ขึ้นไปอีก เร้ากิเลสมากขึ้นไปอีก. นี้เรียกว่าเรามีสังนี้เพื่อส่งเสริมราคะ มนุษย์ทำสิ่งนี้ขึ้น เพื่อส่งเสริมรากะของมนุษย์เอง ไม่ใช่เพื่อบรรเทาราคะ. นีเรียกว่าธวรมะไม่ครองใจ การมีภาพก็เพื่อส่งเสริมราคะ.

ทีนี้ เรื่องที่ ๒ คูที่หนังสือ หนังสือเล่ม หนังสือพิมพ์ สิ่งพิมพ์ อะไรต่างๆ นี้ ก็เป็นไปในทางอนาจารยิ่งขึ้นทุกที่ หลอกลวงกันโดยไม่รู้สึกตัว มากขึ้น จนกระทั่งเปิดเผยไม่หลอกลวงอะไร ก็นิยมกัน แล้วก็ไม่ถือว่าผิจกฎหมาย ไม่ถือว่าเป็นอนาจาร. หนังสือที่อนาจารยั่วเย้าก็เลสอย่างยิ่ง ก็ไม่ผิจกฎหมาย ก็มี ชายได้ มีวางเกลื่อน พุดกันแต่พอเป็นพิธี ว่าผิจกฎหมายว่าตำรวจระจับ.

นี้ การพิมพ์ ของเราในโลกนี้ ที่ชายได้มากที่สุด ประมาณ ๘๐-๔๐ เปอร์-เซ็นต์ นั้น จะมีแต่สิ่งพิมพ์ที่ส่งเสริมกิเลสราคะ : ส่วนสิ่งพิมพ์ที่ตรงกันช้ามนั้น มีน้อยที่สุด ไปถูหนังสือที่วางชายเป็นภูเซาเลากา หลับตาคว้ามาสักเล่มหนึ่ง จะถูกเล่ม ที่ส่งเสริมราคะมากกว่า ไม่โดยตรงก็โดยอ้อม.

หนังสือที่จะกำจัดราคะลงไปนั้น เกือบจะไม่มี หาไม่พบ แล้วโคย เฉพาะอย่างยิงหนังสือพิมพ์รายวัน จะพบว่าเค็มไปค้วยเรื่องต่งเสริมราคะ จะหาศักนิค หนึ่งก็ไม่ได้ ที่จะทำจัดราคะ มันมีแค่ส่งเสริมโดยสรง แล้วก็ส่งเสริมโดยอัยม เช่น โฆษณาที่จะชายสั่งที่ส่งเสริมกิเลสนี้ มันมีมาก.

ทีนี้ เรื่องที่ ๓ คูถึงแฟชั้น หรือ ความนิยม เรื่องผม เรื่องเผ้า เรื่อง เสื้อ เรื่องผ้า เรื่องก็ริยาท่าทาง ที่จักเป็นแฟชั้น ๆ ทั้งหลายนี้ มัน ส่งเสริมราคะ ถึงขนาดที่จะทำให้เป็นโสเกณีทางวิญญาณ. โสเภณีทางวิญญาณนี้ เม่าใช่โสเภณีจริงๆ ที่รับจ้างอะไรถึงธนาคนั้น; แก่ก็ต้องเรียกว่าเป็นโสเภณี คือเขาจะใช้ความงามอย่างยิ่งยอดมาใส่ไว้ที่เนื้อที่ตัวเขา หรือว่าเปิดให้วับๆ แวมๆ ให้ยัวยวนมากที่สุด ด้วยจิตใจว่าจะให้คนรอบๆ ตัวเรานั้น หลงรักเรา ด้วยความอัวของเรา; อย่างนี้อาคมาเรียกว่าโสเภณีทางวิญญาณ; เป็น ผู้หญิงที่ไม่เคยถูกผู้ชายเลยสักครั้งก็ได้ แต่เขาเป็นโสเภณีทางวิญญาณ ใช้ความงานทุก ลย่าง เพื่อจะถึงคูลถอวามรู้สึกทางเพศหางอามารมณ์ให้รุมมาที่ตัวเขา. อย่างนี้เรียกว่า โสเภณีทางวิญญาณ.

ทีนี้ก็มีกิจการโสเภณีโดยตรง ที่รู้จักกันดี ที่เขาทำเพื่ออาชีพ นั้นก็เป็น โสเภณีโดยตรง ก็มีอยู่ในบ้านเมืองนี้; ด้วนแต่ส่งเสริมรากะหั้งนั้น. *โสเภณีทาง* ว*ิญญาณก็ส่งเสริมรากะ* โสเภณีจริง ๆ ตรง ๆ ก็เป็นเรื่องส่งเสริมรากะ.

ทีนี้ เรื่องที่ ๔ มีสิ่งชั่ว เช่น ละครที่ชั่ว ชั่วอย่างประณีตสุขุม จนไม่รู้สึกว่ายัว นี้มันที่ส่งเสริมราคะ จะเป็นละคร เป็นยี่เก เป็นอะไรก็สุดแท้; ล้า ไม่ยัวในเรื่องของกิเลส ไม่มีใครกู จะต้องส้มละลายไปเลย. มันต้องมีการยัวกิเลส ที่เปิดเผยบ้าง แฝงไว้ลึกลับบ้าง ก็เป็นเรื่องยัว. นี่ก็คือมีเพื่อ ส่งเสริมราคะ ของ มนุษย์ในโลกนี้ ธรรมะเข้ามาไม่ได้.

แม้แก่ **ดนตรีและเพลง สมัยโบราณ** นักศึกษาเชื่อกันว่า คนศรีหรือ เพลงนี้ มีใช้แค่ในทางศาสนา แม้ว่าจะเค้นรอบกองไฟอะไรก็ตาม ก็ เป็นเรื่องศาสนา เพื่อให้เกิจจิสใจที่ว่างจากกิเลช. เคี๋ยวนี้มันกลับทรงกันช้าม เอาคนศรีและเพลง มาเปลี่ยนเป็นย**้ว**ยุกิเลส ระเราัวิเลส ให้เกิดกิเลส; ครงกันข้ามจากสมัยโบราเนของคนป่าให้น **ที่มีคนศรี** และเพลงเพื่อหยุดอำนาจของกิเลส ก็อมาสนใจกับคนศรีและเพลงชนิจนี้แล้ว มันหยุด ความรู้สึกที่เป็นกิเลส; คังนั้นเพลงเหล่านี้ มันจึงไม่เป็นไปเพื่อย้วยุราคะ มันจึงเป็น เพลงที่ช้า ที่เนื่อยๆ ที่เงียบๆ ที่เย็นๆ ชวนให้หลับไปมากกว่า.

เคียวนี้เพลงมันมีแต่ยัว กระตุ้นให้รู้สึกเรารอนขึ้นมา. ก็เรียกว่า ในโลกนี้มันเจริญขึ้นมาก้วยคนทรีและเพลง ที่ส่งเสริมราคะ แล้วขายที่ จะเป็นแผ่น เสียง หรือจะเป็นอะไรก็คาม มันจะชายที. ถ้ำเป็นแผ่นเสียงในโบสถ์ แผ่นเสียง ทางศาสนาก็ยึงขายไม่ได้ จนเลิกทำไปแล้ว.

ทีนี้ รำก็เหมือนกัน มัน มีรำแบบชั่วให้เราร้อน และ รำให้หชุด ให้ เย็น ไปก็มี. เคียวนี้เราส่งเสริมเรื่องรำให้เราร้อน แบบรำนี้ แบบเดินรำนี้ จัด ขึ้นเพื่อส่งเสริมก็เลสให้เราร้อนขึ้นมา. นี้พวกศร์งทำได้เก่งกว่า; คนไทยก็ไป ตามกันเขารับเอามา ก็เลยได้ผล.

เรื่องที่ ๕ ยังมีอีกมาก สิ่งที่จะยั่วให้ราคะรุนแรงขึ้นมา แม้ที่สุด แต่เครื่องประดับบ้าน ประกับฝาเรือน เครื่องใช้ไม้สอยนี้ ก็จะก้องทำให้มันยัว รากะ: แม้แก่ที่เขียบุหรี่ มันก็จะก้องทำให้ยั่วรากะ, เกรื่องใช้ในบ้านเรือน ก็ หมุนไปในทางที่จะส่งเสริมกวามรู้สึกทางรากะ มันจึงจะชายได้. นี่มีอุปกรณ์ที่จะส่งเสริม กิเลสภามารมณ์โดยศรงอีกมากนาย ไม่ต้องพุศ. เกี๋ยวนี้เขาว่ามีที่นอนชนิดหนึ่ง ประกิษฐ์ขึ้นได้ใหม่ๆ ที่นอนลงไม่เล้วจะ เวิดความรู้สึกนิ้มนวล ซ่งเสริมราคะขึ้นอย่างมหาศาล ว่าเป็นที่นอนที่ทำกัวยโฟเบอร์ บางบรรจุของเหลวยะไรไว้ในนั้น. อาตมาไม่เคยเห็น แต่ได้อ่านข่าวว่ามันมีอยู่จริง ซึ่งสรุปความว่าเขาต้องการวัตถุเครื่องใช้อุปกรณ์ที่จะส่งเสริมราคะให้ยิ่งขึ้นไป จึงชาย ที่. ถ้าไม่อย่างนั้นของที่มีอยู่แล้วมันมีอยู่แล้ว มันก็ไม่ต้องชื่ออีก มันชายไม่ได้. หรืออีกอย่างหนึ่งคนที่มีอยู่แล้ว มันก็ต้องการจะซื้อสิ่งที่ส่งเสริมราคะยึงไปกว่านั้นอีก มันจึงไปซื้อมาใหม่. ฉะนั้นอุปกรณ์เครื่องใช้ไม้สอยเหล่านี้ มันจึงเกิดขึ้นและขายได้.

เรื่องที่ ๖ ยังมีหยูกยาที่จะปลุกเร้าราคะ มีกรรมวิธีต่าง ๆ ที่จะ ประพฤติกระทำให้ส่งเสริมราคะ, มีเครื่องสำอางทุก ๆ ชนิดมาลูบมาทา มา เกิมอะไรเข้า ให้ผู้หญิงกลายเป็นนางเบ็ด, นางเบ็กที่มีเบ็ดพราวไปทั้งคัว; อย่างที่ เรามีรูปเขียนไว้ในศึกโรงหนังนั้น. อุปกรณ์ที่จะทำให้เกิดนางเบ็ดเค็มไปทุกหวัรระแหง นี้ มันก็เจริญ เพื่อส่งเสริมราคะ แล้วมีแบบมีอะไรประดิษฐ์ประคอยค่าง ๆ เพื่อ จะให้กลายเป็นบ้าเป็นหลังไปเลย ในเรื่องกามารมณ์ที่วิศการพิศการ ที่เขาเรียกกันว่า กามวิศการ, ภามารมณ์วิศการนี้ ยิงเจริญ ยีงก้าวหน้า.

ทีนี้ เรื่องที่ ๗ เมื่อกูถึง การโฆษณาก็กูเอาเอง โฆษณาสินก้า โฆษณา หนัง โฆษณากิจการอะไร ก็ต้องใช้ภาพที่ส่งเสริมราคะ มันจึงจะได้ผธ ก็อชาย ได้หรือเก็บเงินได้มาก. ศิลปของการโฆษณา, เพียงแต่ศิลปของการโฆษณาหรือ เครื่องมือชองการโฆษณา อย่างเกี่ยวนี้ก็ ส่งเสริมราคะในจิตใจของมนุษย์อย่าง มหาศาล เสียแล้ว. นี่เรียกว่าทำอะไรก็ล้วนแค่เป็นไปเพื่อส่งเสริมราคะ. ทีนี้ เรื่องที่ ๙ มีความนิยมเพิ่มขึ้นๆ ที่จะให้ เป็นทาสของถิเลส เรื่องกามเรื่องกิน นี่ส่งเสริมกันจนไม่รู้จะส่งเสริมกันอย่างไร.

เรื่องกินอาหาร พอเสร็จจากเรื่องกินอาหารก็เรื่องกามารมณ์, เหนื่อยจาก กามารมณ์ก็กินอาหาร; ก็มีการส่งเสริมให้เป็นทาสซองก็เลส หรือเป็นทาสของเนื้อ หนังนี้มากขึ้นๆ ในโลกนี้ แล้วขายจี คือนิยมกันมาก เทิดทูนขึ้นเป็นของจำเป็นไปเลย.

นี้ตัวอย่างเท่านี้ก็จะพอแล้ว เพื่อให้เห็นว่า เราในโลกเวลานี้ ท้าอะไรก็มุ่ง ส่งเสริมราคะ; เพราะว่า ธรรมะไม่ครองโลก ธรรมะไม่ครองจิดใจ ก็เลยสะควก ที่จะทำอะไรเพื่อส่งเสริมราคะ.

#### กิเลสประเภทโลภะที่ส่งเสริมราคะก็มีมาก.

ทีนี้ก็เลสประเภทเคียวกัน ที่เรียกว่า โลภะ ก็ยังมีอีกส่วนหนึ่ง นี้คือ โลภ ในปัจจัยอันเป็นที่ตั้งแห่งราคะ เช่น เงินเป็นต้น.

มันไม่ใช่ตัวรากะได้ แต่ว่ามัน เป็นปัจจัยที่ให้สำเร็จประโยชน์แก่ราคะ; เราจึงโลภละโมบเงิน ละโมบทรัพย์สมบัติ ละโมบวัตถุบัจจัยต่างๆ ก็เลยมีวิชาการ เศรษฐกิจ วิชาประกิษฐ์ วิชาที่จะหาเงินได้มากๆ; เพื่อจะให้ชนะกนอื่น เพื่อให้ ตัวเองมันภอบโกยเอาได้ภามพอใจโดยเสรี. อุบายอย่างนี้ วิธีอย่างนี้ กำลังเจริญที่ สุดเลย ที่เราจะกอบโทยเอาทรัพย์สมบัติมาอย่างเลรี โดยคนอื่นสู้ไม่ใต้ ท่อด้านไม่ใต้; นี้กำลังศึกษา กำลังเล่าเรียน กำลังส่งเสริมกันอยู่ คือส่งเสริมให้มันเกิดโลภะ.

ความนิยมมันเป็นไปในทางที่จะทำให้เป็นทาสเป็นชี้ซ้ำ แก่มันไม่ รู้สึกว่าเราเป็นทาสเป็นชี้ซ้า. ใกรจะว่าเรางกเงิน จะท่าเราว่าเป็นทาสเงินเป็นคนงกเงิน บางทีเราก็ไม่โกรธ เพราะเรามันต้องการเงินจริง ๆ; แต่กันขามาสบประมาทซึ่งหน้า อาจจะชกประเภทใต้ แต่ในโจจริงมันเป็นทาสเงินและงกเงิน. แล้ว เป็นทาสเกียรติ เพราะว่า เกียรติสำหรับคนประเภทนี้ ก็คือเครื่องมือหาเงิน; ไม่ใช่เถียรติบริสุทธิ์ ไม่ใช่เกียรติถูกต้อง ไม่ใช่พระพุทธคุณ อิสิลทุโธ อพุทุทโธ ไม่ใช่อย่างนั้น.

กนในโลกมนุษย์ปุกุชนนี้ เรามีเกียรติเพื่อเป็นเครื่องมือหาเงิน ถ้ามัน มีเกียรติมีอำนาจมาก มันก็ใช้เกียรตินี้หาเงินได้โดยสะดวก, แล้วก็มีความโลกหนัก ก็หาวิธีประดิษฐ์ประดอยหรือผลิตมาก จนท่วมทัน จนเกิดเป็นปัญหาอย่างอื่น; เรียก ว่าวิชาการผลิตก็กำลังเจริญ แล้วควบคุมไม่ได้ ก็เป็นไปเพื่อความโลก ทำให้ร้อนกันไป แทบจะทุกผ่าย. การผลิตที่เกินแล้วยึงเดือดร้อน; การผลิตไม่พอมันก็เดือด ร้อนไปอย่างหนึ่ง, การผลิตที่พอดีนนั้น ต้องประกอบไปด้วยธรรมะ. ถ้าไม่ประกอบด้วยธรรมะแล้ว การผลิตจะเกินหรือ จะเพื่อ. แล้วจะทำให้เลือดร้อนกันไปทั้งโลกด้วยเหมือนกัน; ก็คูโลกเวลานี้ มีการ ผลิตที่ควบอุมไว้ไม่ถูกต้อง คือไม่เป็นธรรมะ มันก็ทำให้โลกนี้เดือดร้อน.

ในที่สุดอยากจะระบุลงไปว่า การตีความหมายผีคจากความจรึงของ คำลำลัญๆ เช่น คำว่า "กินดือยู่ดี". กำว่า "กินดีอยู่ดี" นี้ ถ้าตีความหมายผิดจะเป็นอันตราย, หรือจะ เป็นความโลภอย่างยิ่งอย่างลึกซึ้งอยู่ในกับ เราไม่โทษใคร เราโทษคนที่ที่ความ หมายผิด ว่า "กินดีอยู่ลี"; พึงดูวีน่าชื่นใจ หรือว่าน่าจะบ่ลอดภัย แต่เอาเถอะจะไป กินดีอยู่ดีเข้าไปเถอะ เกี๋ยวมันก็เลื่อนไปเป็นเรื่องความโลภ; มันต้องให้ชัดลงไปว่า "กินอยู่แต่พอดี" อย่างพระพุทธเจ้าท่านตรัส ท่านจะตรัสว่า กินอยู่แต่พอดี มตตญญุตา มตตญญุตา จ กตตสุมี อะไรนี้ มันจะจัดว่า "กินอยู่แต่พอดี", มันไม่มีทางเก็นได้. แต่ถ้าเรากินลีอยู่ดี ระวังเผลอนิลเดียวมันก็เกิน มันก็เป็นความโลภ.

น้ควอย่างสำหรับราคะก็จะพอแล้ว, ก๊อย่างสำหรับโลกะก็จะพอแล้ว, เท่าที่ยกมานี้ ว่าเพี่ยวนี้ ทั้งโลก เลย รวมทั้งพวกเราค้วย กำลังทำอะไร ๆ ที่เป็น ไปเพื่อส่งเสริมราคะ ส่งเสริมโลกะ; โลกนี้จึงเป็นอย่างนี้. ฉะนั้นขออย่าได้ทำ ซึ่งที่มันไม่จำเป็นจะต้องทำ จะได้บรรเทากันเสียบ้าง, อย่าไปทำลังที่ใม่จำเป็นจะต้องกิน. นี้จะระบุไปยังสิ่งที่แขวนที่ห้อย ที่ประดับ อยู่ที่เนื้อที่คัว ที่ฝาบ้านฝาเรือน ที่ทั่ว ๆ ไปนี้ มันมีสิ่งที่เกินจำเป็นอยู่.

#### ้ เมอรวรมะไม่ครองโลก โทสะจะเกิดง่าย.

เอาละ ที่นี้จะพูคต่อไปถึงข้อที่เรียกว่า โทสะ เดี๋ยวนี้เรากำลังทำอะไร ล้วนแต่ส่งเสริมโทสะ. ธรรมะไม่ครองใจ ธรรมะไม่ครองโลก คนในโลกก็ทำ อะไรเพื่อส่งเสริมราคะ หรือโลกะ อย่างที่กล่าวมาแล้ว. ที่นี้อีกทางหนึ่งอีกมุมหนึ่ง มันก็ส่งเสริมโทสะ. สำหรับโทละนี้ อย่าลืม ว่าให้พูดมาแล้วนะ; ถ้าเราส่งเสริมราคะเท่าไร จะเป็นการส่งเสริมโทสะเท่า นั้น เพราะว่าโทสะมันเกิดมาจากราคะ. เรารัก เราหวัง เราอะไรเท่าไร; พอ ไม่ให้สมหวังจะเกิดโทสะเท่านั้น. เพราะฉะนั้นการที่ไปรักมาก หวังมาก หวังไม่มี เหตุผล รักไม่มีเหตุผล นี้จะทำให้เกิดโทสะมากขึ้นเท่านั้น. ส่วนนี้ไม่ต้องพูดถึง เพราะพูดแล้ว.

จ. ทีนี้มาดูกันทีว มันมื่อะไรที่มาคอยกล่อมเกลาให้เรามีโทสะ หรือใช้โทสะ; เช่นถ้าเรามีมืดคมๆ เราก็อยากจะพื้น เพราะมันนึกสนุกอยากจะพื้น; ถ้าเราอย่ามีมีกลมๆ เราก็ไม่อยากจะพื้น, ถ้าเราอย่ามีปืน เราก็ไม่อยากจะถึง อย่างนี้ เป็นคัน. ถ้าเราไปสร้างอาวุรที่นำใช้ น่าทำลายผู้อื่นขึ้นมา เราก็เกิดอยากขึ้นมา ใช้กางที่เป็นกราประหุษร้าย หรือที่ไรียกร่าโทสะ

เพี่ยวนี้เขามีการผีก การสะสม การประดิษฐ์อาวุธ ชนิดธรรมกา สามัญก็มี และอาวุธชนิดวิสามัญอย่างยิ่งก็มี; เช่นระเบิดปรมาณูนี้ ลอง ทำขึ้นมา มนุก็จะเผลออยากใช้ขึ้นมา. เลี้ยวมันกิจกรุ่นที่อยากจะฆ่าผู้อื่นขึ้นมา; เพราะ ว่าเราสามารถที่จะฆ่าเขา เอาทรัพย์สมบัติของเขาทั้งหมดมาเป็นของเรานี้. หรืออย่าง น้อยที่สุดว่า ถ้าเรามีปืนขึ้นมะ เราก็อยากจะยิงนกมาแกงกิน, หรือว่ายิงเล่นควดผีมีย. นี้คารฆ่าหรือการอะไรที่ไม่ควรจะมี: มันก็มีขึ้นมาได้.

 ทีนี้ถูก่อไป อยากจะเรียกตั้งนี้ว่า อนุสาวรีย์พยาบาท, อนุสาวรีย์ แห่งความพยาบาท นี้ก็ชอบสร้าง ชอบพูด ชอบสร้างอนุสาวรีย์ที่คนเดยทำให้เรา เข็บใจ ให้เราพ่ายแพ้. แม้ในเรื่องส่วนด้วยุคคลนี้ คนนั้นมันเดยทำอะไรเราให้ เลือกร้อน, แล้วมีวักถุอะไรที่เราจะเก็บไว้ได้แก้แค้นมัน; เอาเก็บไว้ดู หรือรูป ถ่ายเก็บไว้ดู เพื่อจะแก้แค้นมัน.

ตำราพงศาวดารพยาบาทนี้เราไม่อยากทำลาย ในโลกนี้เราจะสะสมไว้ ว่า ใกรเคยฆ่าเรา ใครเคยเผบบ้านเมืองเรา, โครเคยอะไรแก่เรา, เราจะเก็บสะสมไว้ เบ็นประวัติศาสตร์ เบ็นพงศาวควรแห่งความพยาบาท; เพื่อจะยัวยุลูลหลาน ของเรา ให้แก้แก้นมันให้จนได้. นี้เรียกว่าอนุสาวรีย์พยาบาท พงศาวคารพยาบาท กลอดถึงบันทึกพยาบาท ใครมีสมุดในทบันทึกประจำวัน ไปเปิดดูบางหน้ามันจะมีบันทึก ความพยาบาท ที่ใครเคยข่มเหมเรานี้ จะแก้แค้น.

๑. ทีนี้ถึงที่ว่านิยมกันมาก แล้วก็ถือว่าวิเศษ ที่คือ สัทธิชาตินิยม. ความนิยมตัว นิยมชาติชองตัว ด้วยความรู้สึกของก็เลส มันเจืออยู่ด้วยอวิชชา แล้วในที่สุกก็ นำมาสู่โทสะหรือการประทุษร้าย.

น้ที่ลัทธิชาตินิยมนี้ระวังให้ดี; เกี๋ยวนี้เขานิยมกัน ว่าเป็นประโยชน์แก่ ประเทศชาติ ให้มันรักชาต ให้มันกิดทำลายศัตรู ให้มันไม่รู้จักยอม ให้มันไม่รู้จัก เสียสละเพื่อการยอม ให้สงวนความหัวแข็งความกระควังความอะไรไว้ ไม่ยอม.

เกี่ยวนี้ที่สงความ ในโลกมัน ยุติโลงไปไม่ได้ ส่วนใหญ่ส่วนหนึ่งมันก็ อยู่ ที่ความไม่ยอม มันเป็นชาตินิยม มันเห็นแก่เกียรติ มันไม่ยอม ทั้งที่ถูกที่แท้แล้ว การจะย่อม หรือควรจะหยุด หรือกวรกลับบ้านเสีย มันก็ไม่ยอม; เพราะความรู้สึก ที่เป็นชาตินิยมนี้ มันส่งเสริมโทสะ หรือโกธะ. พอลงได้ของเวรกันแล้ว มันก็ ต้องส่งเสริมยีงขึ้นไป. ๔. ที่นี้ครูบาอาจารย์ทั้งหลาย ก็สร้างจิตวิทยาเพื่อการจองเวรชื้นมา อีก; อุตส่าห์เรียนจิกวิทยากันเป็นวรรณเป็นเวร ในบางแขนงเป็นไม่เพื่อการจองเวรชักๆ หรือจะใช้เพื่อแก้แก้น. พอเรามีถวามรู้ทางนี้มากขึ้น ก็อยากจะแก้แก้น, ความจองเวรก็ยังมีอยู่.

ยังมี เพลงปลุกใจอันธพาล เพลงปลุกใจที่ย้วยูให้แก้แค้น หรือ ให้ไม่รู้จักยอม ไม่ให้รู้จักให้อภัย. นี่เรียกว่าเพลงปลุกใจอันธพาลดึกว่า ด้วนแก่เป็น เรื่องส่งเสริมโทสะโกธะยึงเจริญหนาแน่นขึ้นมาในโลก.

น้อยากจะชี้ให**้ คูที่การกีฬา.** เคี๋ยวนี้ การกีฬานั้น ไม่เป็นไป ตาม ความหมายของการกีฬาแล้ว.

กำว่า "ก็ทา" แปลว่า เล่น เล่นนี้เพื่อบริหารร่างกายบ้าง เพื่อทดสอบดู กวามมีน้ำใจเบ็นนักกีฬาบ้าง ไม่มีการแพ้ไม่มีการชนะ. อย่างนี้ก็เรียกว่ากีฬาแต่ โบราณ, เบ็นนักกีฬาเพื่อพิตูจน์ความเบ็นนักกีฬา ไม่มีใครแพ้ ไม่มีใครชนะ. เกี่ยวนี้ ไปยึดถือความแพ้ความชนะ; มันก็เกิดกีฬาชนิดมีงถู่ขึ้นมา ก็อจะเอาแพ้เอาชนะ ให้ได้, จะเบ็นอย่างไรก็ไม่รู้ จะต้องเอาชนะให้ได้. นี้ผ่ายแพ้มันก็โกรธ มันก็ ก่อสู้ หรือว่าในระหว่างที่ ยังไม่ทันแพ้ไม่ทันชนะ ก็ทำอันตรายกันด้วยเจตนา ถึงกับเลือดกายางออก.

ไก้ทราบว่าในสนามกีฬา แม้ประเทศไทยเรานี้ ก็ต้องเอากรูประจำชั้นมาคุม นักเรียน, และกุมกองเชียร์ที่มากอยเชียร์ และมีสารวัตรกีฬา ที่จะจักการทันที เมื่อมีการทะเลาะวิวาทเกิดขึ้น. แล้วยังจะท้องมีตำรวจประจำสนามกีฬา; ถิดดูเถอะ มันที่น้ำใจนักกีฬากันสระไทน. ฉะนั้นอย่าเล่นอย่าขัดขึ้นเสียลีกว่า จะมีน้ำใจนักกีฬา อยู่ภามธรรมชาติบ้าง; เพราะว่าพอมาเล่น หรือ มาเกี่ยวข้องกับกีฬา อย่างนี้ มัน ก็มีจิดนี้จุดีเพ็นแก่ตัว เป็นมือเป็นกุมวกขึ้น.

กังนั้น กีฬานี้ก็เลยสร้างความเป็นมึงเป็นกู ไม่ใช่มายุศิตวามเป็นมึง เป็นกุ มันมีผลทรงกันข้ามกับกีฬาในสมัยโบราณ, หรือร่าความหมายของก็หาอันแท้จรึง มาแก่กั้งเคิม. นี้ก็เพราะร่ว ธรรมะมันไม่ครองโลก, ธรรมะไม่ครองใจคน, กีฬาเลยเป็นเครื่องมือ สำหรับทำความไม่เป็นนักกีฬา. จุกขบขันหรือร่าน่า หวันราะร่า กีฬานี้เราเล่นกันเพื่อความไม่เป็นนักกีฬา ซึ่งขึ้นทุกที และทั้งโลก.

นี้ยังมี ก็พาบางชนิด ซึ่งเห็นว่าไม่จำเป็น คือ กีฬาที่มุทะลุดูเดือด ทำให้ใจหยาบบ้ากักขละ จะต้องค่อสู้กันชนิดเลือกตกยางออกหรือตายไปเลย; เช่น กีฬามวยบางประเภท กีฬาแทงวัว ฆ่าววอะไรก็ตาม มันไม่จำเป็นจะก้องเอามหย้อม นิสยัคน ให้มันกับขละมุทะลุดุดัน. แม้ว่ามันจะมีประโยชน์ในทางอื่นบ้าง มันไม่คุ้ม วันกับการที่จะสร้างนิสัยคนให้มุทะลุดุกัน หรือมีโทสะ.

นีเรียกว่ากำลังมี หรือ มีแต่การกระทำที่ส่งเสริมโทสะไปเสียหมด ที่ให้ รักให้เมศตาให้ปรานี ให้เจริญพรหมวิหารอะไรนี้ มันไม่มี, หรือมันมีน้อยจนไม่เห็น มันมีแต่สีงยัวยุให้เกิดนี้สัยเจ้าโทสะเสียเรื่อย ๆ ไป : โดยส่วนตัวบุคคลคือระหว่างบุคคล ก็เป็นอย่างนี้, ระหว่างประเทศชาติคือทั้งโลก ระหว่างโลกและระหว่างชาติของโลกก็เป็นอย่างนี้, มีความพยาบาทหนาแน่นเต็มที่ เบ็นอย่างนี้กันหมด. นี้ ธรรมะไม่ครองโลก ทุกสิ่งก็เป็นไปเพื่อส่งเสริมกิเลส คือส่งเสริมราคะโลกะบ้าง ส่งเสริมโทสะหรือโกระ หรือการจองเวรอย่างนี้บ้าง.

## เมื่อธรรมะใม่ครองโลก จะมีการส่งเสริมโมหะอย่างยิ่ง.

นี้สึงสุดท้ายที่จะดูก็คือ โมหะ เดี๋ยวนี้เรามีการกระทำชนิคที่ส่งเสริม โมหะยิ่งกวาสิ่งใด, ยิ่งกว่าราณหรือโทสะเลียอีก.

โมหะคือความโง่ ใปทำสิ่งที่ไม่ต้องทำ เช่นว่าเสื้อผ้าทำไมจะค้อง ประกิษฐ์ประกอยกันถึงขนาดนั้น. เสื้อฮาวายฮาเวยอะไรนี้ ตีมันประหลาก มากมายนั้น; ทำโมจะต้องไปเสียเวลา ในเมื่อผ้าธรรมภามันก็ใช้ได้; ฉะนั้นให้มันสวย มันก็ เพื่อราคะ.

ถ้าเพื่อรากะก็ประหนึ่งเพื่อโทสะ, และกลอกเวสามัน เป็นเพื่อโมหะ คือไปทำสิ่งที่ไม่ต้องทำ. นี่ไม่ใช่จะลำคนสวมเสื้อฮาวาย ขอโอภาสยกตัวอย่าง ว่าอย่างนี้มันเป็นตัวอย่างที่ว่า เราจะไม่ค้องทำ เราจะไม่ทำในสิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องทำ; เพราะว่าถ้าไปทำเข้ามันเป็นโมหะ ยีงธรรมะไม่ครองโลก คือไม่ครองใจคน จิตนี้ก็มีค อนท์มีคมัว ก็ทำไปอย่างมีคมัวมันก็ผิด.

ยกตัวอย่าง ไปทามลำลับกว่าจะหมดเวลา : ๑. ทำไมจะต้องกินข้าว ข้าขาว ? ซึ่งราลาก็แพงกว่ากัน, แล้วกินแล้วก็ไม่ค่อยมีประโยชน์อะไร : เพราะมันเหลือแท่แกนข้าว. ส่วนที่อยู่ที่ผิวเม็ดข้าวนั้นมันหายไป ; ทำไมจะต้องกิน ข้าวขัดขาว ? มันก็ เพราะโมหะ. แล้วเมื่อชอบกินข้าวขัดขาว มันก็เท่ากับส่ง เสริมโมหะ. ทุกคนจะกลายเป็นคนส่งเสริมโมหะ เพราะว่าแทบทุกคนนี้อยากจะกิน ข้าวที่มันชาว ; ไม่มีใครรู้สึกสะคุ้ง ในเมื่อจะต้องกินข้าวที่มันชักชาวอย่างนี้.

ยังมี วัฒนธรรมประหลาด ๆ ที่อากมาจะเรียกว่าวัฒนธรรมน้ำจั้ม. คน บ่าคนคอยที่แรกใน้นไม่รู้จักน้ำจั้ม เอาเนื้อย่างแล้วก็กินได้, ต่อมามันเผอิญไปเกิด รู้จักน้ำจั้มเช้า; เกี๋ยวนี้มันก็มีน้ำจั้ม. ๆซึมันเหมือนกับถนบ้า จนจิ้มกับเขาไม่ถูก; น้ำจั้มนี้มันมากเหลือเกิน จนไม่รู้ว่าอันไหนจะจิ้มอันไหนนี้; อย่างนี้จะเรียกว่าวัฒนธรรม น้ำจิ้ม ซึ่งกำลังนียม กำลังกระทำ มัน ซึ่งเสริมโมหะ.

๒. ทีนี้ การแต่งรสแต่งสีที่ไม่จำเป็นในอาหาร ของทวานก็ดีของกาว ก็ดี ไม่รู้จะไปใต่สีลงไปทำไม; แล้วมันไม่ปลอกภัยก้วย. สีบางอย่างก็เป็นอันกราย แล้วมันเป็นเรื่องของคนไง่ มันจึงเดิมสีลงไปในน้ำที่คื่ม หรือว่าในของทวานในของกาว ก็สุดแท้ นี้เรียกว่าแก่งสี, กระทั่งแก่งรสให้มันหลอกมากขึ้น ก็เป็นเพื่อโมหะ. นี้เป็นเรื่องกั้งต้น แรกเริ่มเดิมที.

น้ำอไปมันก็ยึงส่งเสริมมากขึ้นไป โดยต่วนใหญ่นี้ เราทำลายความ สมคุลขั้ของทุลอย่าง, ของร่างกายของอะไรท่าง ๆ. แต่ที่ว่าทำมาก ทำลายมาก ก็คือความสมคุลย์ของธรรมชาติ พื้นแผ่นทินนี้จะท้องมีกันไม่เท่าไร มีน้ำเท่าไร มีทุ่งนาเท่าไร มีอะไรเท่าไรนี้; เราทำลายความสมคุลย์ของสิ่งเหล่านี้หมดด้วยโมทะ และกำลังเกือกร้อนเหลือประมาณ ทุลคนหรือว่าทุกประเทศ.

**ตำราก็เพื่อ** เดี๋ยวนี้ไม่มีที่ถองแล้วตำราเล่มที่จำเป็นจริงๆ มีประโยชน์ จริง ๆ นั้นก็ยึงหายาก, มันมีส่วนที่เพื่อที่เกินเข้าไปปนเสียเรื่อย. หนังสือก็เพื่อ หนังสือพิมพ์ก็เพื่อ ที่พูดว่าไม่มีกระกาษจะพิมพ์. หนังสือพิมพ์อ่านกันนี้ อาตมาว่า ยึงก็ เพราะว่าทำออกมาเพื่อเปล่า ๆ ที่เห็น ๆ อยู่นี่ *หยิบหนังสือพิมพ์มาสักฉบับแล้ว* มาดูเถอะ ตรงไหนมันจำเป็นบ้าง ?

เรื่องในพณานี้ก็ไม่จำเบ็น ทำให้คนคิดจะทะเยอทะยานในเรื่องกินตีอยู่ดี หรือว่า เกินพอดี ไปก็มี. เรื่อง การเมืองก็ยูให้เกิดความคิดที่เป็นกิเลส. เกี่ยวนี้ มันมีแค่เรื่อง ข่าวภามารมณ์ ก็ทำให้คนเอาอย่างโดยไม่รู้สึกตัว. คนวัยวุ่นเอาอย่าง เรื่องเลว ๆ นี้ จากเรื่องที่โฆษณาอยู่ในหน้าหนังสือพิมพ์นั้นแหละหรือที่ใหนก็ได้; ฉะนั้นถ้าเดิกเสียก็ได้ เรียกว่ามันเพื่อ.

- ๔. วัฒนธรรมเพื่อ ไปในทางที่จะทามใจเนื้อหนัง ตามใจก็เลส. ส่วน วัฒนธรรมที่ถวบกุมกิเลสอย่างเคร่งครักเหมือนสมัยก่อนนั้นไม่เอา. นี้โดยเฉพาะอย่าง ยึงวัฒนธรรมสำหรับคนวัยรุ่น, คนหนุ่มคนสาววัยรุ่นนี้ ทิ้งวัฒนธรรมที่แท้จริง ไปมี วัฒนธรรมเพื่อ. คนแก่ก็มีวัฒนธรรมเพื่อ; ยึงไปตามกันฝรั่งเท่าไร ยึงมีวัฒนธรรม เพื่อมากขึ้นเท่านั้น.
- ๕. ทีนี้ สื่อปก็เพื่อ ไปดูแผนกศิลปที่เขายกย่องกันนักหนาแหละ มีแต่ เรื่องเพื่อหมายความว่าเอาไปทิ้งเสียให้หมดนั้นก็ได้; มนุษย์ไม่เดือกร้อนจะไร แล้วยังจะผาสุกหรือสงบย์งกว่านั้นอีก.

ศิลปที่มีประโยชน์แท้จริงมีน้อยมาก มีแต่ที่เสียเวลาทั้งนั้น แล้วมิ หน่าช้ำยังประลิษฐ์ให้มันมากขึ้น. ศิลปยึงใหม่เท่าไร ยึงเป็น modern art, เป็น ebstrect เท่าไร มัน ยึงเสียเวลาเปล่า ๆ มากขึ้นเท่านั้น. นี้เรียกว่าศิลปมันเพื่อ; แล้วก็ยึงบัญญัทให้มันสึกเข้าไป คือให้มันบ้าลึกเข้าไป จนคนธรรมชาตูโม่ออกว่าเป็น ศิลป. ท้องไปศึกษาภามแบบของเขาให้มันบ้าลึกเข้าไป จึงจะถูกาพนั้นออกว่าเป็นภาพ ศิลปะ. นี้มันเสียเวลา มิหน้าซ้ำมันเป็นการส่งเสริมโมนะ

นี้เป็นการทำที่ว่าตามๆ เขาไป เพราะเราไม่มีความรู้สึกถูกต้องของเราเอง เป็นส่วนมาก. การศึกษาเพื่อขัดเขียดให้เด็กเรียนสิ่งที่ไม่ต้องเรียน, สิ่งที่ จำเป็นแก่ควงวิญญาณไม่มี. นี้ก็หลับภาคามกันพวกฝรั่ง ด้วยเหตุที่เรียกว่ามันบังเอิญ ที่สุดเลย ที่เราไปภามกันพวกฝรั่ง ในเรื่องการศึกษา.

ทีนี้ก็ดูตัวกรูเอง กุฝรั่งเอง มันเป็นอย่างไรบ้าง? มันก็ ออกมาเป็น อีปปี้นี่ หรือเป็นการศึกษาที่ไม่สามารถจะทำโลกนี้ให้มีสันติภาพได้; ให้วน เวียนอยู่นั้นแหละ, หรือให้โภงเก่งขึ้น จนไม่รู้ว่าเคียวนี้จะว่านับถือประชาชาติชาติใหน ที่จะเป็นตัวอย่างที่ก็ในการชื่อตรง ในความยุติธรรม ในความสุมาพ. นี้จะทวไม่ได้ แล้ว: เพราะว่าการศึกษามันถึงกันหมดทั้งโลก มันเหมือนกันหมดทั้งโลก มันเพื่อ กันไปหมด.

๖. ที่อยากจะชี้ให้กู้ใกล้ ๆ ดัวว่า การปกครองนักเรียนที่เพื่อ การ ปกครองถูกเด็ก ๆ เล็ก ๆ ที่บ้านก็ดีที่โรงเรียนก็ดี เป็นการปกครองที่เพื่อ คือที่เกินไป มันก็เป็นเรื่องทามกันฝรั่งอีกนั้นแหละ.

**คนไทยยังไม่ดีถึงกับที่จะเลิกไม้เรียวได้** มันก็ยังไปบ้าเลิกไม้เรียวเสีย ก่อนที่มันจะถึงขนาดที่ว่า ไม่ต้องใช้ไม้เรียว. หรือว่า คน ไทยเรายังไม่ดีถึงขนาดที่จะใช้ระบบประชาธิปไตยได้ มันก็ไปใช้ระบบประชาธิปไตยอย่างนี้.

กฎหมาย หรือวิธีการพิจารณายนศาล มันก็ ดีเกินไป มันดีเกินไปที่จะใช้ กับอนที่มันยังมีจิดใจอย่างนี้ มันจึงไม่ทำให้อาชญากรรมทั้งหลายสงบลงได้.

กิจการตำรวจก็ดีเกินไป นี้หมายความว่าไม่โกงกันแล้วนะ ตำรวจก็ ไม่โกง อะไรก็ไม่โกง; แต่กิจการหรือหลักการที่วางไว้ มันยังคีเดินไป มันจะต้อง ทำให้คำรวจนั้นแหละตายก่อนผู้ร้ายมากเกินไป.

หรือว่า กิจการราช ทัณฑ์ มันถี ยังดีเกินไป, มันยังดีเกินไปสำหรับ คนที่ยังไม่ดีถึงขนาดนั้น.

นักเรียกว่าโมหะทั้งนั้น ทุกอย่างนี้เป็นโมหะทั้งนั้น เราไม่ม่องกันว่า เรานั้น "มีหัวแม่เท้า" ใช้คำว่าอย่างนั้น; เท่าใร อย่างไร ขนาคไหน ? เราไปทำ มันผิดขนาดไปหมด เป็นโมหะ.

เมื่อกะกีพูกว่า การเล่นกีฬา ชนิกที่กำลังเล่นกันอยู่เกี่ยวนี้ ซึ่งเสริมโทสะ เกี่ยวนี้ก็ยังซื้ อีกแง่หนึ่งว่า ส่งเสริมโทหะ; เพราะว่าเราไปส่งเสริมกีฬา ที่ช่วยให้ มีจิกใจเป็นยักษ์เป็นมารมากขึ้น. อย่างส่วนนี้ เป็นโมหะ แค่ส่วนที่เป็นยักษ์เป็นมาร ไปแล้วนั้น เป็น ซึ่งเสริมโทสะ; แล้วยังไปขยับขยายให้กีฬานี้แพง, แพงยีงขึ้นไป.

อ่านหนังสือพิมพ์เมื่อให่ก็วันนี้ เขามีกีฬาใหม่สกๆ หยกๆ ขึ้นมา เรียกว่า auto ball, automobile ball คือ กีฬาฟุตบอลที่เล่นด้วยวลยนต์ ถือใช้รถยนต์เป็นกัวชน ลูกบอลส์ให้กระเค็นไป เหมือนที่เขาเกะค้วยเท้า แล้วก็มีกติกแล่นอย่างเล่นฟุตบอลล์ แก้ว่าให้ชนค้วยรถยนต์ นี้มันบ้าสักเท่าไร? แล้วกำลังนิยมในพวกเศรษฐ์พวก คนมั่งมี ไม่รู้ว่านี้เป็นโมหะ ทำสิ่งที่ไม่ต้องทำ; ไม่เท่าไรคนไทยเราก็จะตาม กันเขา คอยกู. ก็พาที่เสี่ยงชีวิตเกินเหตุผล นี้ไปทำเข้าก็เป็นโมหะ มันมือยู่มาก; มันเสี่ยงชีวิตเกินเหตุผล หรือมันแพงเกินเหตุผล มันเปลืองเกินเหตุผล เรียกว่าโมหะทั้งนั้น.

ถ้าเราทำไม่ถูกเรื่องมันเป็นโมหะทั้งนั้น. กิจการสหพันธ์ กิจการ สหกรณ์ กิจการอะไรต่างๆ; เมื่อเราทำด้วยโมหะแล้ว ไม่มีทางที่จะได้ผล แล้วจะ เป็นโมหะมากขึ้น มันเป็นเรื่องเพื่อ เรื่องอวด.

ต้องระวังสึ่งที่เรียกว่าโมหะ ให้ถื ๆ นี้ทำไม่ถูกเรื่องของมัน กิจการ สหารณ์ก็ไม่ได้ผลตามที่ต้องการ, กิจการสหพันธ์ต่าง ๆ ก็เป็นไปเพื่อคุมเป็นหมู่เป็น พวกกัน สำหรับสไตรค์ต่อกัน ต่อสู้กัน ทำลายกัน, นี้มันเป็นเรื่องโมหะไปเสียทั้งนั้น ตั้งใจจะทำให้ดี แล้วมันก็ดีเกินไปเสียบาัง หรือไปเสียทางอื่นบ้าง.

ค. ทีนี้ พ**ธีรีตองต่าง ๆ เรื่องใสยศาสตร์ต่าง ๆ นี้ก็มีปั้นตัว**โมหะอยู่แล้ว ทำในยังไปต่งเสริมเข้าอีก ๆ มันน่าขัน คือว่าแทนที่มันจะลดลง ;
มันกลับได้รับการส่งเสริมให้มันมากขึ้น. เรื่องพิธีรีตองหรืออะไร ของขลังอะไรทาง โซยศาสตร์นี้ แพนที่จะลดลง ตามยุดตามสมัยของวิทยาศาสตร์ ; มันเล้บส่งเสริม นากขึ้น มันก็เป็นงบงายยึงกว่าสมัยที่แล้วมา เรื่อง **โสยศาสตร์นี้กำลงงงมงายยึงกว่าสมัยที่แล้**วมา

นี้ โมหะใหม่ อีกทางหนึ่งครงกันข้ามก็มันใหม่เจียบ ธรรมเนียมต่าง ๆ ที่ตามอย่างฝรั่ง เอาอย่างฝรั่ง เช่นให้พร เอาเหล้ามาใส่แก้วชูขึ้น แล้วก็คืมๆ นี้ให้พร. มันก็ให้พรแบบยักษ์ ผี ปีสาจ พญามาร ซาภานอะไรมากกว่า; ไม่ควร จะเป็นการให้พรแบบมนุษย์. นี่คนไทยเราไม่ควรจะไปคนกันเขาอย่างนั้น; มัน ส่งเสริมโมหะ.

๘. ประชาชิปไตย อย่างหลับหูหลับตานี้ เสรีประชาธิปไตยที่เรา ได้อย่างฝรั่งมานี้ มัน เป็นเรื่องโมหะ มันยังไม่ถูกล่าถูกตัวบ้าง; แล้ว โดยที่ เนื้อแท้มันไม่ถูกด้วย ถ้าหากว่าประชาธิปไดยหมายความว่า โครทำอะไรได้ ตามชอบใจ.

ถ้าทุกคนมันเป็นคนเห็นแก่ตัว มันก็เห็นแก่ตัวพร็บเกี่ยวทั้งประเทศทั้งโลก มันก็วินาศเท่านั้น. มันควรจะยึด คำว่า "ธรรมาธิปไตย" ไว้เรื่อย อย่าประชา-ธิปไตย, อย่าอะไรธิปไตยเลย; ให้มัน "ธรรมาธิปไตย" คือความถูกต้องเป็น ธิปไตยไว้เรื่อย.

นี้ถ้ามอบให้คน อยู่ในกำมือของคน: คนก็เอาทามความรู้สึกของคน มันก็ไม่มีความถูกต้องขึ้นมาได้ เพียงแต่อวดกันได้หน่อยว่า "เสรีประชาธิปไตย" อย่างนี้เห็นว่าเป็นโมหะ เป็นประชาธิปไตยหลับตา ไม่ทำโลกนี้ให้มีสันติ-ภาพได้. ช่วยเป็นพยาน ว่าอาทมาขอทำไว้ที่ครงนี้ ว่ามัน ไม่ช่วยให้โลกมี สันติภาพได้ เพราะเป็นประชาธิปไตยโมหะหรือหลับตา.

แล้วมันก็ลามไปถึงอื่น ๆ เช่นของใหม่ ๆ อะไร teminism teminiam ลัทธิที่ จะให้ผู้หญิงมีสิทธิ์เสมอภาคเท่ากับผู้ชาย คูจะเรียกว่า teminism นี้. นี้เรื่องหลับหู หลับทามากที่สุด. ธรรมชาติไม่ให้สร้างให้ผู้หญิงและผู้ชายเท่ากัน หรือเหมือนกัน; มันสำหรับจะทำหน้าที่ต่างกัน.

ทีนี้เกิดจะมาให้ทำเหมือนกัน มันก็ไปทำสิ่งที่ใชวักัน; โลกนี้เลย ไม่มีแม่, และโลกนี้เลยไม่มีพ่อ. มนุษย์เลยไม่มีแม่ มนุษย์เลยไม่มีพ่อ. ผู้หญิง ไปทำอย่างผู้ชาย ผู้ชายมาทำอย่างผู้หญิง ก็เลิกกัน; ไม่ต้องมีพ่อไม่ต้องมีแม่. แม่ ต้องทำหน้าที่แม่ บันวิญญาณของลูกให้ดีที่สุด; อย่าไปชิงทำหน้าที่พ่อ ขึ้นรถยนด์ ไปทำงานที่ออฟฟิต เป็นเรื่องบ้า.

แม้ว่าเชาจะนิยมกันที่สุด และมากยิ่งขึ้น อาคมากัยังเห็นว่ามันเป็นเรื่องบ้า; แม่ค้องเป็นแม่, พ่อต้องเป็นพ่อ, แล้วจะเสมอกันไม่ได้ จะเหมือนกันไม่ได้. ฉะนั้นลัทธินี้เข้าใจว่า ทำขึ้นมาให้ผีมันหัวเราะมากกว่าอย่างอื่น ไม่มีประโยชน์อะไร feminism ที่กำลังคืนเห่อกันนัก.

ธ. เดี๋ยวนี้ ความนิยมเรื่องวัฒนธรรมในบ้านเรื่อน กำลังเปลี่ยนเป็น อย่างฝรั่ง บาปมันก็ตกอยู่แก่ลูกเล็ก ๆ ตาด๋ว ๆ ทารกลาต๋า ๆ นอนอยู่ในเบาะนี่ รับ บาปมากขึ้นทุกที่ เพราะพ่อก็ไม่รู้อยู่ไหน, แม่ก็ไม่รู้อยู่ไหน, ไม่มีใครรับผิดชอบ ควงวิญญาณของลูกเหล่านี้. ประเพณีมันเปลี่ยน ขนบธรรมเนียมมันเปลี่ยน; มัน กินอะไรก็ไม่รู้ มันไม่ได้กินนมของแม่, มันไม่ได้มีวิญญาณ ที่ฝากแนบสนิทอยู่กับ วิญญาณของแม่; ถนมนักไปลี่ยน.

น็ก็ เป็นเรื่องของโมหะ เสียงลูกจนลูกไม่รู้จักว่าตัวเองเป็นอะไร ไม่มี การถ่ายทอกภวามรู้สึก ที่ว่าเป็นลูกหรือเป็นแม่. นี้ก็เรียกว่าถ่ายทอกมาจากพวกฝรั่ง ยังมีอีกมาก. อง. เช่นเรื่องการประกวดนางเทพี และการประกวดนางหน้าด้าน. ถ้า ประกวดแต่งคัวอย่างเต็มที่ สวยงามหรูหรา ก็เรียกว่าประกวดเทพี, ถ้าประกวดชนิด ที่เกียบจะไม่นุ่งผ้าแล้วก็เรียกว่า ประกวดนางหน้าด้าน. ทั้งสองอย่างนี้เป็นโมทะ: พระพุทธเจ้าจะไม่แนะนำ หรือว่า บัณฑิตทั้งหลายจะไม่แนะนำ; เพราะมัน เป็นเรื่องที่ส่งเสริมโมหะ แล้วยังส่งเสริมราคะ, ส่งเสริมไปเสียทุกอย่าง ไปทำ สังที่ไม่ต้องทำ.

ประกวดนางโง่ ที่เผอิญร่างกายธรรมชาติมันสร้างมาให้อย่างนั้น แล้วมัน ก็ว่าสวยงามกว่าใครในโลก; แล้วมีอะไร มีสิทธิอะไร ที่ควรจะได้รับรางวัด. ความงามหรือความฟลุค บังเอิญที่มีร่างกายอย่างนั้น มันเป็นของธรรมชาติ แล้ว ตัวเองก็โง่ ถึงขนาดที่จะไปเปลือยอะไรให้เขาดูได้อย่างนี้ แล้วควรจะได้รับ ร้างวัดอะไร, นอกจากความโง่หรือโมหะ.

นีโลกกำลังเป็นอย่างนี้ เรียกว่ากำลัง ส่งเสริมโมหะกันถึงขนาดนี้ : ประกวกเทพีก็ตาม, ประกวกนางหน้าก้านก็ตาม เป็นเรื่องต่งเสริมโมหะ.

••• ที่ถ่ายทอกเข้ามาอีก ก็**เรื่องโภชนศาสตร์ เคหศาสตร์อย่า**ง ฝรั่งนี้ จะให้กินอย่างเคียวไม่พอ; ต้องให้สวยด้วย, บ้านเรือนนี้ก็เหมือนกัน ให้สะกวกสบายอย่างเคียวไม่พอ; ต้องให้สวยให้แพงค้วย.

เขาบอกว่าห้องน้ำของบางบ้าน เหมือนกับวนอุทยาน ลงทุนเป็นแสน ๆ ห้องอาบน้ำกับห้องส่วมนั้นแหละ มีลักษณะเหมือนวนอุทยาน ลงทุนเป็นแสน ๆ นี้เพราะ ว่ามันโง่จนไม่รู้ว่าจะไปทำอะไรที่ใหน ที่จะใช้เงินเหล่านี้ให้เป็นประโยชน์ที่กว่านี้ มันเอา มาทำห้องน้ำห้องส่วม ให้มีราคาเป็นแสน ๆ เข้าไปคล้ายกับว่าเข้าไปในสวรรค์. อย่าง นี้เรือกว่ามันส่งเสริมโมหะเหลือประมาณแล้ว.

นี่ โภชนศาสตร์เคหศาสตร์ อะไรก็ที่ ถ้า อย่างสมัยใหม่ ของเขาแล้ว เป็นการส่งเสริมโมหะ. มันเกินพอดี คือมันเกินการกินท็อยู่ก็ไปเสียอีก ไม่ค้อง พูทถึงกินก็อยู่แต่พอกี.

๑๒. เวลาที่เหลืออยู่อีกนิกหนึ่ง ก็อยากจะพุดถึง**สิ่งเสพติด นี้เป็น** โมหะ.

ขออภัยถ้าใครที่นั่งอยู่ตรงนี้สูบบุหรี อากมาก็บอกว่า นั้นแหละคือโมหะ อย่างยึง ไปทำสิ่งที่ไม่ต้องทำ; เปลืองเงินด้วย เปลืองเวลาด้วย เปลืองร่างกายด้วย ส่งเสริมโมหะอย่างยึง.

ทีนี้ ของสูดคม อย่างอื่นว์เหมือนกันแหละ มันแรงกันขึ้นไปจนถึงเฮโรอิน นั้นแหละ มันก็ เป็นโมหะอย่างยิ่ง. ทีนี้เหล้า นี่ของดื่มกิน เป็นน้ำ ของมีนเมาที่ เป็นน้ำ มันก็เป็นโมหะอย่างยิ่ง. ไปดูถ้วยจิกใจใหม่ ด้วยสายภายันใหม่ ว่า เป็น โมหะอย่างยิ่ง. ขอให้เลิกเสียเถอะสิ่งอย่างนี้.

นื้อยกระมาดูที่มันดูแล้วน่าขันยึงขึ้นไปกว่านั้นอีก ไม่ถึงกับเหล้าไม่ถึง กับบุหรี่ แค่ ก็ติดกันมาก เช่น น้ำแข็ง นี้. อากมาก็พลอะเป็นกับเชาค้วย ไม่โทษ ผู้อื่น บางที่ก็ชอบกินน้ำแข็ง เพราะว่าคนอื่นเขาเอามาให้บ่อย ๆ; แต่ที่แท้มันไม่ จำเป็นอะไรเลย เป็นเงินมากมายเหมือนกัน เสียเวลามากมายเหมือนกัน. แล้วก็ไม่ ใช้ว่าจะเป็นผลดีแก่สุขภาพและอนามัย; แม้มันจะเป็นเรื่องเล็กน้อยไม่แพงนัก แต่ถ้า ว่าจะ ชวนกันเล็กเสียได้ ก็จะมีโมทะน้อยลงไปอีก น้ำอัคลม นี่ เมื่อก่อนไม่มี หรือมีก็ไม่กี่ขวก; เพี๋ยวนี้น้ำอัดลมนี้ ยิ่งกว่าสำหรับกิน คือจะเอาไป อายช้าง อายม้า อายควายอะไรก็ได้, น้ำอัคลมที่ เขาผลิตขึ้นเกี๋ยวนี้ มันมากถึงขนากนั้น; แล้วไม่รู้ว่าโครได้ประโยชน์ เป็นประโยชน์ แก้ร่างกายครงไหน. มันก็หลอกๆกันไป ให้เสียเวลาให้เสียเงิน ให้มีรายจ่าย, รายจ่ายมากขึ้นขนบ่นว่าเงินเคือนไม่พอใช้ แล้วก็สไตรค์กันต่อไปอีก เพราะเงินเคือนไม่พอใช้.

๑๓. นี้ตึงที่ไม่อยากจะพุล แค่ก็ค้องพูล เพราะว่ามันมวกเหมือนกัน คือ วิทยุกระจายเสียงกับ ทีวีนี้ นี่เป็นโมหะหนักขึ้นทุกที่; ทำให้มีโมหะหนักขึ้นทุกที่; ทำให้มีโมหะหนักขึ้นทุกที่; ทำให้มีโมหะหนักขึ้นทุกที่. ประโยชน์นั้นราวสัก ๑๐ เปอร์เซ็นค์ก็ไม่ค่อยได้; ๘๐ – ๘๐ เปอร์เซ็นค์นั้นเป็นอันตราย; เพราะมนุษย์มีถิเลส ธรรมะไม่ครองโลก ธรรมะไม่ครองจิตใจ มนุษย์ก็ใช้เครื่องมือวิเศษนี้เผยแผ่โมหะ ส่งเสริมกิเลส ไก้เปรียบข้างพญามาร.

อธิบายอีกที่หนึ่งว่า เรื่องที่ส่งอยู่ทางวิทยุกระจายเสียงนี้ มีส่วนที่เป็น ประโยชน์โดยแท้จรึง ไม่เข้าใครออกโครนั้น มีน้อยมาก; ส่วนที่ทำให้คนหนุ่ม สาวมีหเมา เรื่องเพลง เรื่องคนศรี เรื่องกามารณะในั้นมันมาแกินไป แล้วนอกนั้นก็ เป็นเรื่องส่งเสริมความคิดพยาบาท, โทสะทางการเมือง ทางอะไรต่าง ๆ, หรือว่า ส่งเสริมให้คนไปเพียเวลากับเรื่องที่ไม่ต้องรู้ก็ไก้ กิลับไปต้องรู้ต้องพึง.

แม้แ**ก่ ข่าว ในโลกนี้ มั**นก็**เป็นข่าวที่หาประโยชน์ยาก**; แม้ว่า เราจะรู้ว่าโลกนี้กำลังเป็นอย่างไร มันก็ยังเรียกว่าหาประโยชน์ยาก. ถ้าเป็นเรื่องข่าว ทั่ว ๆ โลกนี้ อาคมาก็พึ่งทุกโอกาสที่จะพังโต้ ไม่ยอมให้ผ่านไป. แต่แล้วก็รู้สึกว่า แหมมันได้ประโยชน์น้อยเหลือเกิน มันก็ไม่มีอะไรแปลกอยกไป นอกจากที่ว่ามันจะ เอาเปรียบกันอย่างไร, เป็นผ่ายผิดแล้วจะบิดพลิ้วอย่างไร, แล้วก็จะหาอุบายกรอบงำ คนอื่นอย่างไร, คล้าย ๆ กับว่ามันก็สอนให้คนเรามีกิเลส เป็นราคะ โทสะ โมหะ.

แก่ที่ร้ายกว่านั้น ก็ก็อ สอนให้นิยมในเพลง ที่ยั่วยุความรู้สึกทาง กามารมณ์ เหลือประมาณ จนกลายเป็นคนหน้าด้านกันไปทั้งหมด ก็อกน ส่ง จัดโปรแกรมส่ง มันก็ไม่ละอาย มันส่งเรื่องโลกโดก. ทีนี้คนฟังก์พังจนหน้าก้าน จนไม่รู้จักอาย; แม้จะพังคำที่เมื่อก่อนนี้ไม่เคยได้ยิน.

เมื่อก่อนกำอย่างนี้เขาพูกกันซุบซิบในที่ลับ เขาไม่เอามาโหวกๆ ทางวิทยุ
กระจายเสียง; แก่เกี่ยวนี้มาทำกันจนชิน มันก็ไม่มีใครละอาย, ไม่มีใครคิดว่า
นี้เป็นเรื่องที่ทำให้จิตใจของมนุษย์มันด้าน หาความละอายยาก, นี้คือโทษ
อันร้ายกาจ. ฉะนั้น การกระทำนี้มันส่งเสริมราคะบ้าง ส่งเสริมโทสะบ้าง,
แล้วส่งเสริมมากที่สุดก็คือโมหะ วิทยุกระจายเสียงเป็นอย่างนี้.

๑๙. ส่วน โทรทัศน์ ยึงไปกว่านี้ เป็นไปในทำนองเดียวกัน แล้วก็ยึง ไปกว่านี้ แล้ว ไม่เท่าไรก็จะทำให้คนวิปริต ทั้งโดยร่างกายโดยจิตใจ. มีคน เขียนอยู่บ่อย ๆ ว่า การนั้งอยู่ใคล้ กุกับคู้ โทรทัศน์นั้น จะได้รับแสงประเภทแสงเอ็กชเรย์ จากเครื่องโทรทัศน์นั้น ซึ่งไปมีผลต่อมันสมอังค่อระบบประสาทต่ออะไร ๆ. ถ้ามาก ๆ เข้าจะผิดปกติ ไม่ปกติกามธรรมชาติ, เชาก็ไม่รับรู้ ไม่ต้องรู้เรื่องนี้ เขาก็ต้องการ อย่างอื่น. นี้อันกระยทางร่างกายแห้ ๆ ก็มี, อันกรายทางจิตก็มี, อันกรายทาง วิญญาณคือทางสติบัญญาก็มี ก็รวมเป็นเรื่องส่งเสริมใมหะ.

นีเขาจะโกรช เขาจะค่าอากมห์ก็ตามใจ นี้ต้องขอโอกาสพูดไปตามความรู้สึก ที่ก่อน ว่า เดี๋ยวนี้ มนุษย์กำลังกระทำจนหมดความเป็นมนุษย์ หรือเป็นคน น้อยมาก; เพราะว่าการกระทำนั้นส่งเสริมราคะบ้าง ส่งเสริมโฉภะบ้าง ส่งเสริมโทสะหรือโกธะบ้าง และส่งเสริมโมหะบ้าง: เป็นการ *สร้างความเคย* มินของกิเลล คือทำให้เกิดอาสวะ เกิดอนุสัยลงไปในสันดาน ผึ่งแน่นที่จะเป็นอย่างนี้ แล้วก็จะถ่ายทอกให้ถูกหลานยึงขึ้นทุกที.

ฉะนั้นจึงถือว่า เป็นเรื่องสำคัญที่สุด ที่ทุกคนจะช่วยกันพิจารณาดู ว่า บาปกรรมอันร้ายกาจนี้ มันอยู่ที่นี่แล้ว ไม่ต้องรอต่อยุคไหน หรือว่าสมัย ไหนแล้ว, มันอยู่ที่นี่ในเวลานี้แล้ว กำลังเป็นไปอย่างนี้; เพราะการกระทำของ ถนเราส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ ชนิกที่พระพุทธเจ้า ท่านครัสว่ามันเป็นอันคราย มันเป็นกักรู มันเป็นอะไรทุกอย่าง ที่จะต้องทำลายเสีย, แล้วคนก็มาส่งเสริมให้ยึง ขึ้นไป; จึงเห็นว่าเป็นเรื่องสำคัญที่สุด ที่จะต้องเอามาพูดกัน เพื่อให้ทุกคนที่นั่งพึ่ง อยู่นี้เข้าใจสภาพอันทนึ่ง ที่เรียกว่า "เมื่อธรรมะถรองโลก" แล้ว โลกนี้จะเป็นอย่างอื่นหมด. ก็เพื่อจะให้รู้ว่า เมื่อธรรมะครองโลกแล้ว ลึงที่ว่านี้จะไม่มี นี้จะกลับเป็นอย่างอื่นหมด.

เราอาจจะใช้สิ่งต่าง ๆ ที่เราควรจะใช้ เช่นวิทยุกระจายเสียง ทีวียะไร ก็กาม ไปในทางที่จะให้มนุษย์ชนะราคะ โทสะ โมหะ. เคียวนี้เรากำลังใช้มันไปใน ทางที่ใช้มนุษย์มีราคะ โทสะ โมหะ มากขึ้น, แล้วก็เลยให้มองไปถึงว่า การศึกษาก็ดี วัฒนธรรมก็ที่ การกีฬาก็ที่ การผลิทการค้นคว้ายะไรก็ที่ ล้วนแท่ส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ อยู่อย่างเท็มที่.

และขอภาวนาว่า ขอให้เหตุการณ์อันร้ายนี้รีบผ่านพ้นไปเสียโดยเร็ว ขอให้กลับไปสู่สภาพที่เรียกว่าธรรมะครองโลก คือธรรมะครองใจคน แล้วเมื่อ นั้นจะมีอะไรเป็นอย่างไร จะไว้ค่อยบรรยายกันในวันหลัง.

วันนี้มันก็นานแล้ว ก็รู้สึกเหนื่อยแล้ว ก็ค้องยุคิไว้เท่านี้ก่อน ขอให้พระคุณเจ้า ทั้งหลาย สวดคณสาธยาย ฉลองสติบี้ญญาทามสมควาแก่เวลาค่อไปตามลำคับเถิค.

เมื่อธรรมครองโลก

— ๕ <del>–</del> พินโค๋ง ๔ ส.ค. ๑๖

# อันตรายจากวัฒนธรรมตะวันตกแห่งยุคปัจจุบัน.

ท่านลาธุขน ผู้มีความลนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อว่า เมื่อธรรมครองโลก ประจำ ภาคอาสาพหมูชา ได้ดำเนินมาถึงครั้งที่ ๔ ในวันนี้ ซึ่งจะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า อันตรายจากวัฒนธรรมแบบตะวันตก แห่งยุดบัจจุบัน.

การบรรยายในระยะนี้ ล้วนแต่เป็นการแสดงให้เห็นว่า โลกกำลัง อยู่ในสภาวะอย่างไร; เช่นว่า โลกกำลังมีธรรมะกรองอยู่หรือไม่ หรือว่ากรอง น้อย หรือว่าไม่ครองเอนเซียเลย ทำนองนี้. ทีนี้เราก็เข้าใจไม่ได้ทันที หรือโดย ชักเจน จึงต้องพิจารณากันมาตามลำดับว่า โลกกำลังอยู่ในสภาวะอย่างไร; นับตั้ง แต่การพิจารณากันถึงสิ่งที่เรียกว่า วีวัฒนาการของโลก ที่เป็นไปเพื่อวินาศการของโลก นั้นเองในที่สุด. แล้วยังโด้ดูให้ละเอียกลงไปถึงข้อที่ว่า บักนี้โลกกระทำอะไร ๆ ยัง เป็นไปเพื่อส่งเสริน โลกะ โทสะ โมหะ ไปเสียทั้งนั้น ซึ่งก็ได้แจงกันเป็นราย ๆ เรื่อง ๆ ไปแล้ว; มีความลุ่มหลง แล้วก็ไม่รู้ว่า มีความลุ่มหลง นี้คือ โมหะ เพราะ ฉะนั้นจึงทำไปในสิ่งที่ไม่ควรทำ.

เหมือนอย่างว่าหลงใหลในเพชรพลอย แล้วก็ประกวกกันอย่างยิ่ง ซึ่งมี รากาแพงอย่างไม่น่าเชื้อ แล้ว มนุษย์ก็แต่งนิทานเปรียบเปรยไก่ ว่าไก้ได้พลอย เมื่อไก้ได้หัวแหวน ได้พลอยตกอยู่กลางดิน; มันก็ไม่สนใจ ยังพูตว่า สูข้าวสาร เม็ดหนึ่งก็ไม่ได้. อย่างนี้มองคูให้ดี คือจะมองไก้เป็น ๒ ทาง : คนที่หลงในเพชร ในพลอยเป็นบ้าเป็นหลัง มันก็ว่าไอ้ไก่ไง่; ถ้ากนรู้ธรรมะ ก็รู้ว่าไก่นี้มันแสนจะ ฉลาด. มันรู้ว่านี้ไม่มีประโยชน์อะไร; สู้แต่ข้าวสารเม็ดหนึ่งก็ไม่ได้; เท่ากับ มันค่าว่า "ไอ้คนไง่ ที่ม้าหลงเรื่องเพชรเรื่องพลอย".

นี่ลองพิจารณาดูให้คีว่า แม้เรื่องเคียวกันแท้ ๆ ก็ยังมองกันได้ทั้ง ๒ ผ่าย อย่างกรงกันข้ามอย่างนี้; เพราะฉะนั้นจึงหวังว่า ท่านทั้งหลายในที่นี้ คงจะรู้จัก มองสึงที่เผชืญหน้ากันอยู่กับเรา ให้ถูกต้อง ให้ทุกแง่ทุกมุม. อย่างว่าถ้า เป็นไก่ ก็เป็นไก่ยัวที่ฉลาด «อที่จะตำคนว่า "ไอ้คนโง" ได้.

เกี๋ยวนี้สิ่งต่างๆ ในโลกกำลังท่วมทับโลก ที่เขาเรียกกันว่าเจริญ ซึ่งเหล่านี้ เป็นอันกราย หรือว่าเป็นสวัสกิมงกลแก่โลก; ขกให้พิจารณาภูให้ที่ๆ. สังเหล่านี้ เป็นอันกรายึกธรรม, คือสิ่งที่ทำอันกรายแก่สัตว์โลก คย่างไม่รู้เนื้อรู้ตัว, หรือว่า มนั้นเป็นสิ่งที่ทำให้โลกนี้อยู่กันเป็นผาสุกยิ่งๆ ขึ้นไป. มันมีเรื่องมาก ต้องพิจารณา ดูสันก่อน ว่าเรื่องอะไรมันกำลังมีอีทธิพลมาก คือมันครอบงำโลกมากนั้นเอง. ถ้า เรารู้ก็จะได้รู้ได้ว่า โลกกำลังมีธรรมะ หรือว่าธรรมะกำลังครองโลก ? หรือว่าหาไม่ ?

ตำหรับสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" นั้น เป็นสิ่งที่ขาดไม่ใต้ สำหรับมนุษย์. นี้ก็เคยพูจกันมาแล้วมากมาย ว่า *ธรรมะเท่านั้น ที่ทำความแตกต่างระหว่างคนกับ* สัตว์; ปราศจากธรรมะแล้ว คนก็จะเหมือนกับสัตว์. นี้กล่าวถึงประโยชน์ของ ธรรมโดยใจความ. นี้ธรรมมีอยู่ในคนหรือในโลกจ หรือว่ากำลังครองโลกอยู่ หรือหาไม่จ

เกี่ยวกับลำ ๆ นี้ มนัก่อนข้างจะกำกวม โดยเหตุที่ว่า คำว่า "ธรรม" ใน ภาษาบาลีนี้ หมายถึงทุกสิ่ง ที่เป็น*ตัวธรรมชาติก็มี เป็นกฎของธรรมชาติ* ก็มี. นี้ ก็ต้องเรียกว่า ธรรมคุ้มครองโลกอยู่ส่วนหนึ่ง โดยธรรมชาติ คือกฎของธรรมชาติ ที่เป็นตัวธรรม ที่ควบกุมโลกให้เป็นไปตามกฎเกณฑ์แห่งธรรม. โดยส่วนใหญ่ก็เป็น วิวัฒนาการทางวัตถุ เช่น มีอะไรงขกงามเจริญขึ้นมาในโลกอย่างนี้; แต่มันยัง มี ธรรมอีกส่วนหนึ่ง ซึ่งยึงไปกว่านั้น คือ ที่มนุษย์จะต้องประพฤติหรือกระทำ ให้มีธรรมะประเภทนี้ขึ้นมา แล้วครองโลกอีกส่วนหนึ่งซึ่งสูงขึ้นไป คือทำโลกนี้ ให้เป็นโลกของหนุษย์ ที่มีจิตใจสูง ทำให้โลกนี้งองามมีค่าสูงสุด.

ถ้ามามองกันคูใน ธรรมะอย่างประเภทหลัง นี้ อาจจะรู้ตึกว่า ยังไม่มีก็ ได้; เพราะว่าโลกมันยังไม่น่าดู, ยังเก็มไปค้วยซึ่งที่น่าเกสียด, แล้วไม่มี สันทีภาพอันเพียงพอ. ถ้าดูให้ลึกซึ้งลงไปอีกสักนิกหนึ่งก็กลายเป็นพบว่า มันกำลัง เดินหนึ่งกกธรรม ชนิคที่จะทำให้เกิดสันติภาพขึ้นในโลก; แล้วก็ไปรับเอาธรรมชนิด ที่จะทำลายโลกโดยไม่รู้สึกลัว ในลักษณะที่เรียกว่า "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว". พูด แล้วก็ไม่ก่อยมีใครเชื่อ คนที่ *"เห็นกงจักรเป็นดอกบัว"* เสียเองเล้ว ใครจะไปบอกว่า นั้น "เห็นกงจักรเป็นดอกบัว" เขาก็ไม่เชื่อ. นี้เป็นธรรมภาพี่สุด นี้คือข้อที่เดือน กันไม่ได้ง่ายๆ.

เคียวนี้ โลกกำลังเป็นที่ปรากฏว่า เจริญอยู่ด้วยวัฒนธรรม แบบที่ เรียกกันว่าตะวันตก ซึ่งโดยธรรมกาสามัญ ก็หมายถึงฝรั่ง ที่เรียกกันรวมๆว่าพวก ฝรั่ง เพราะว่าเขาอยู่ทางทิศตะวันตก; แล้วในยุคหนึ่งสมัยหนึ่ง เขามีอำนาจมาก เรียกว่าจะครอบคลุมไปทั่วโลก. ทุกลนก็ต้องเกรงใจ กระทั่งกลายเป็นยอมรับวัฒนธรรม ที่เขามีอยู่อย่างไร แล้วก็ถือเอาว่านั้นเป็นของที คือถีกว่าที่เรามีอยู่. นี้เป็น ข้อที่ทำให้เราละวัฒนธรรมถะวันออก, แล้วก็ไปรับเอาวัฒนธรรมแบบตะวันตก.

ถ้าว่าโดยที่จริงแล้ว มันก็ไม่ควรจะแบ่งแยกเป็นเขาเป็นเรา แต่เคี๋ยวนี้มัน แยกอยู่ในด้วของมันเอง มันมีแสดงอาการต่างกัน แสดงผลออกมาต่างกัน; แม้ว่า จะเป็นมนุษย์เหมือนกัน. ที่แรกถ็ดงจะเป็นสัตว์เหมือน ๆ กัน ไม่มีวัฒนธรรมอะไร; แต่แล้วไปแยกกัน เป็นมนุษย์กันอยู่คนละผ่ายโลก ก็มีความนึกลิต ภารประพฤติกระทำ อะไรต่าง ๆ ที่ไม่เหมือนกัน จนกระทั้งแยกกัน เป็นเหตุให้ ต้องเรียกว่า ตะวันออกกับ ตะวันตก. และการเรียกอย่างนี้ ก็ดูเหมือนว่า ผ่ายตะวันตก คือพวกฝรั่งนั้นแหละ เขาเป็นผู้แยก, และเป็นผู้เรียก เรียกผ่ายตะวันลอก กระทั่งตะวันออกไกลสุด, ตะวันออกไกล ตะวันออกไกล กะวันออกไกล ตะวันออกไกล ตะวันออกไกล ตะวันออกไกลสุด ต่อพวกฝรั่ง: เมื่อเขาจะพูดลันอย่างนั้น, เราก็พูดกันอย่างนั้น ว่ามัน เป็นตะวันออก เป็นตะวันตก ขึ้นมา ก็มีวัฒนธรรมที่ต่างกัน.

### ที่หูคถึงฝรั่ง มุ่งทมายเฉพาะวัฒนธรวมแบบวัตถุพิยม.

ทรงนี้อยาาจะ ขอทำความเข้าใจ เกี่ยวกับคำจำกักความ ให้ชัดเจนกันสัก หน่อย เดี๋ยวจะทั่งไปในทำนองที่ว่า ก้าวร้าวหรือหยาบคาย. อาคมาเองก็เคยใช้คำว่า ผ่รั้งอย่างนั้น, ฝรั่งอย่างนี้, ในทำนองที่ไม่เห็นด้วยหรือคักค้าน หรือบางทีก็ดูหมืน. แต่คำว่า "ฝรั่งนี้" ไม่ใด้หมายความว่า ฝรั่งทุกคนที่เป็นฝรั่ง; ถ้าพูดว่า "ฝรั่ง" ก็ หมายความถึงคนตะวันตก ที่มีวัฒนธรรมแบบวัตถุนิยมจัด เอา เรื่องวัตถุหรือเรื่องเนื้อหนังร่างกายเป็นหลักยึงกว่าเรื่องจิตใจ โดยเฉพาะสมัย บัจจุบัน.

อย่าลืมเสียว่า เรากำลังพุดว่า ยุกบัจจุบัน เพราะว่ายุคก่อนๆ ใน้น ฝรั่งอาจ จะเป็นอย่างอื่นก็ได้. เดี๋ยวนี้ฝรั่งก็เป็นพวกที่ก้าวหน้าทางวัตถุที่สุด จนทาง จิดใจเลือนไป จนบางทีก็กำลังมาแสวงหาใหม่ทางกะวันออก. ดังนั้น ผู้ที่มีร่างกาย เป็นฝรั่งนั้น มีจิตใจ่อย่างตะวันออกก็มี แต่มันน้อย: โดยเหตุที่ส่วนมากมีจิตใจ แบบตะวันคก ก็ใช้คำว่าฝรั่งกับกนารกนั้น.

เกียบจะพูดแบ่งแยกกันได้เลยว่า ตะวันตกนั้นตรงกันข้ามจากตะวัน-ออก โดยเฉพาะยุดบีจจุบัน ตะวันตกเป็นเรื่องวัตถุ ตะวันออกเป็นเรื่องจิตหรือ วิญญาณ; เพราะฉะนั้น วัฒนธรรมฝ่ายตะวันตก จึงมีรากฐานอยู่บนเรื่องของ วัตถุ. แม้ที่เกี่ยวกับจิต ก็เป็นเรื่องจิตที่อยู่ใต้อำนาจของวัตถุ, ริตที่อยู่ใต้อัสสาทะ หรือรสอร่อยของวัตถุ มันจึงแล้วแต่วัตถุ; เพราะฉะนั้นจึงถูกเรียกว่าเป็นวัตถุนิยม. ทีนี้ ทางผ่ายตะวันออกนี้ เป็นผ่ายที่นิยมจิตหรือวิญญาณ เพราะว่า เราจน, ยาวจนก็ได้, หรือเพราะเราไม่สามารถจะทำวัตถุให้มันน่ารัก น่าหลงใหล่ เพล็ดเพลินไปก็ได้, หรือว่า เราไม่อยากจะทำอย่างนั้นก็ได้, มันจึงทุกค้างอยู่ใน เรื่องผ่ายจิต หรือผ่ายวิญญาณ.

นี้เป็นรากฐานของความแลกต่างกันระหว่างตะวันตกกับตะวันออก เรียกว่า พวกตะวันตก หรือพวกฝรั่งนั้น ก้าวหน้าในทางวัตถุ อย่างไม่มีหยุดยั้ง ไม่มีขอบ เขต ในที่สุดก็ ถูกวัตถุอันแสนจะงดงามเอร็ดอร่อยนี้ ยึดเอาตัวไว้หมดสิ้น; ก็หมายความว่า ยึดเอาจิตใจไว้ด้วย. จะมีอะไรก็แล้วแล้วตถุ ฝาดไว้กับวัตถุ จะแก้ บัญหาอะไรก็แก้บัญหาแต่เรื่องทางวัตถุ, และแก้ได้ด้วยวัตถุ; เอาวัตถุสึงของ เอาอำนาจทางวัตถุนี้ มาแก้บัญหา ไม่อิดแก้ต้วยเรื่องทางจิตทางวิญญาณ. ในที่สุด พระเจ้าก็ตาย ฝรั่งที่เคยมีพระเจ้า ก็เลยไม่มีพระเจ้า; เพราะพระเจ้าตายเสีย โดยเหตุ ที่ว่าพระเจ้านี้เป็นเรื่องทางจิต เป็นเรื่องทางวิญญาณ.

เกี่ยวนี้ เป็นที่ยอมรับกันทั่วไปในพวกฝรั่งว่า "พระเจ้าตายแล้ว" มีคน เขียนบทความลงในหนังสือพิมพ์ก่าง ๆ หนังสือพิมพ์ที่มีความสำคัญที่สุดก็มี โดยมีหัวข้อ ว่า "นี่เราจะเอาอะไรมาแทนพระเจ้า ในเมื่อพระเจ้าตายเสียแล้ว". นี่เขายังนึก ๆ กลัวบ้าง ว่าโลกนี้พระเจ้าตายเสียแล้ว เราจะเอาอะไรมาแทนพระเจ้า; แล้วโดยเฉพาะ กย่างยิ่งสำหรับลูกเด็ก ๆ เล็ก ๆ ที่กำลังจะเกิดมานี้ เขาจะได้ยึดถืออะไร ? นี้เรียกว่า ไม่ใช้ทำผิดถ้วน ๆ ก็ได้รับผลเป็นความทุกข์ยากลำยากตัวยเหมือนกัน.

นี่ก็อยุกบ้างกุบัน วัฒนธรรมตะวันตก ขึ้นอยู่กับอีทธิพลหรือค่าของ วัตถุ อยู่ใต้อำนาจของวักถุ. ขอยืนยันตั้วอยู่เสมอว่า หมายถึงตะวันทุกยุกบ้างกุบัน; เพราะว่าใน**ยุคหนึ่งที่ล่วงมาแล้วนั้น `ตะวันตกไม่เคยเป็น** อย่างนี้ ก็คือว่า ตะวัน-ตกมีศาสนา มีพระเจ้า เคร่งครัดในพระเจ้า ผู้หญิงยังนุ่งผ้าปกปีคร่างภายมิคชิค ยาวรุ่มร่าม ลาอดิน. เขามีทิริโอคตัปปะ มีความละอายไม่หน้าค้าน; แล้วก็ยุค บัจจุบันมันเปลี่ยนอย่างนี้.

ไปดูรูปภาพเก่าๆ ก่อนยุคนี้ชื่ มันมีอะไรแสดงว่า เขาไม่ได้นุ่งผ้า ชนิดที่ ไม่อยากนุ่งกัน เหมือนอย่างเดี๋ยวนี้, แล้ว มีอะไรต่าง ๆ ที่เป็นเครื่องหมายของ ศาสนา ของวัฒนธรรมทางจิตใจ. ครั้นตกมาถึงยุคบัจจุบัน รสอร่อยทางวัตถุ คือทางเนื้อหนังครอบจำ มันก็เลยแก้ไข ๆ ๆ ให้ทุกอย่างมันเป็นไป เพื่ออำนวยความ สะลวกแก่ความสนุกสนานทางวัตถุ มันจึงเปลี่ยนไป. นี้เรียกว่ายุคบัจจุบัน วัฒนธรรม ตะวันคลอุคบัจจุบันจึงเปลี่ยนไป, เปลี่ยนไปมากก็มี; แม้ที่ไม่เปลี่ยนไป ยังเหลือ อยู่ก็มีเหมือนกัน, แก่ก็ต้องถงเรียกว่า "วัฒนธรรมตะวันตก" ถ้าหากว่า มันไม่ เหมือนกันกับตะวันออก ก็ต้องเรียกว่าตะวันตก.

นี้ขอให้กูว่า มันเป็นโลกๆ เดียวกันแท้ ๆ *อ้าจะมองคูถึงความไม่เที่ยงเป็น* ทุกซ์ เป็นอนักสากันแล้ว มันเป็นของสักหยิบมือเดียว เก่านั้น โลกนี้น่ะ; แล้วก็ เป็นของที่ใหลเปลี่ยนแปลงไป ยย่างที่ไม่เลาคะไวเป็นที่แน่นอนได้. แต่เกี่ยวนี้เราก็ ไม่เห็นธรรมะข้อนี้ จึงเห็นเป็นโลกที่ใหญ่โด มีคนมาก มีอะไรมาก มีของเอร็กอร่อยมาก มีของที่น่ารักน่าพอใจก็มา: ที่น่าเกลียดก็มาก; ก็เลยต้องแบ่งแยกกันว่าเป็นพวกไหน กระทั่งมาพบว่า พวกที่กำลังหลงใหลในวัตถุก็มี, พวกที่กำลังไม่ผลงใหลในวัตถุก็มี, พวกที่กำลังจะไปตามกันพวกที่หลงใหลในทางวัตถุ ก็มี, หรือภามกันไปแล้ว ก็มี. นี้ โลกกำลังบั้นบ่วนสับสนอย่วงนี้.

ทีนี้กังที่ได้กล่าวแล้วว่า พวกฝรั่งชาวตะวันตกนั้น ครั้งหนึ่งเขามีอำนาจ คือมาชิดตรองแผ่นดินต่างๆ เกือบทั่วโลก ก็ทั้งร่องรอยแห่งวัฒนธรรมนั้นไว้มาก; แล้วมากที่สุด ก็รับถือกันอยู่ เกือบจะเป็นวัฒนธรรมของกัวเองไปเสียแล้วก็มี, แต่ที่ ยังไม่ยอมรับเป็นวัฒนธรรมตัวเอง ถือไว้ด้วยความจำใจ อย่างนี้ก็มี.

นึ่งอให้ดูให้ดีว่า โลกทั้งโลกนี้มันเนื่องกันอย่างนี้; ถ้ามันเทือกร้อน มันก็เป็นเดือกร้อนทั่วกันไปหมก; เพราะว่าโลกมันยึงเล็กเข้าทุกที โดยเหตุที่ว่า การติดต่อถึงกัน รวดเร็วยึงขึ้นทุกที ก็เท่ากับโลกนี้มันเล็กเข้าทุกที. เดี๋ยวนี้อยู่ที่ เมืองไทยไปกินอาหารตอนเย็นที่เมืองฝรั่งก็ได้; เมื่อก่อนนี้มันทำไม่ได้ โลกมันจึงคู ใหญ่โด มันต้องไปเป็นเดือน ๆ. เดี๋ยวนี้กินข้าวเข้าที่เมืองไทย ไปกินข้าวเย็นที่เมือง ฝรั่งก็ยังทำได้ ก็เรียกว่าโลกมันเล็กเข้าทุกที.

ฉะนั้น การที่ผูกพันกันมันก็มากยิ่งขึ้น แล้ว ความสุขหรือความทุกข์ ที่เกิดขึ้น มันก็เลย กระเทือนถึงกันหมด จึงเป็นเรื่องที่ต้องพิจารณาลุ ในฐานะ อะไรก็ตาม ในฐานะที่กลัวว่าความทุกข์นั้นจะมาถึงเรา ก็ช่วยกันส้านทานแก้ไขก็ไล้, ในฐานะที่ว่า เป็นพุทธบริษัท มีหน้าที่ที่จะต้องช่วยกันทำโลกนี้ให้ประกอบ ไปด้วยธรรมะ อย่างนี้ก็ไล้.

มนัก็มีพื้ญหาอย่างเคียวกัน คือจะต้องพิจารณาดู แล้วช่วยกันแก้ไขโลกนี้ ให้มันเปลี่ยนไปอยู่ในสภาพที่น่าถู ซึ่งในที่นี้เราจะเรียกกันสั้น ๆ ง่าย ๆ ว่า เป็นสภาพ ที่ธรรมะครองโลก คือว่าโลกนี้มีธรรมะคุ้มกรองจึงได้สบายเป็นสุข.

....

## พิจารณาดูให้ชัดระหว่างวัฒนธรรมใหยกับตะวันตก.

ทีนี้ก็มาดูใกล้ชิดยิ่งขึ้นไปอีก ในหัวข้อที่ตั้งไว้สำหรับการบรรยายในวันนี้ ดูอย่างหลักใหญ่ ๆ ก่อน ก็คือดูที่สิ่งที่เรียกว่า วัฒนธรรม

วัฒนธรรม แปลว่า ธรรมที่เป็นวัฒนะ. เดียวนี้ ในภาษาไทยหมายถึง เจริญในทวงดี. คำเติม ๆ นั้น เพียงแต่ว่า มากขึ้น หนาขึ้น รกขึ้น ก็แล้วกัน; เป็นเรื่อง ดี หรือ ไม่ดี ก็เรียกว่าวัฒนะทั้งนั้น. ฉะนั้นจึงได้ชี้ให้เห็นเสียที่หนึ่งก่อน ว่า วิวัฒนาการ นั้น เป็นเพื่อวินาศนาการก็ได้; คือว่า เจริญอย่างเจริญแบบ ใหม่นี้ ในที่สุดก็วินาศหมดก็ได้.

เจริญด้วยความรู้; แต่ว่าความรู้นั้น ทำให้เกิดความเห็นแก่ตัว ยิ่งขึ้นไป, แล้วก็ฆ่ากันวินาศก็ได้อย่างนี้; ฉะนั้นจึงต้องมี วัฒนธรรมที่กล่าวให้ ชักลงไปว่า เพื่อความเจริญไดยแท้จริง. เคียวนี้ในภาษาไทยก็ยอมรับว่า วัฒนธรรม ก็หมวยถึง ทำความเจริญโดยแท้จริง; แต่มันไปถึดอยู่ตรงที่ว่า แท้จริงนั้นคืออย่างไร? ไปๆมาๆ ก็เป็นเรื่อง "เห็นคงจักรเป็นคอกบัว" อย่างที่อล่าวแล้วอีก.

ทีนี้เราจะแยกให้ชัดลงไป เลยว่า วัฒนธรรมไทย หรือ วัฒนธรรม ตะวันออกนี้เป็นอย่างไร, วัฒนธรรมฝร*ึ่*งหรือวัฒนธรรมตะวันตกนั้นเป็น อย่างไร? ก็พอจะกูได้ อย่างที่สรุปให้พึ่งข้างกันนั้นแล้ว ว่า : —

วัฒนธรรมไทยหรือ ตะวันออกนี่ ก็เป็นเรื่องทางจิตทางวิญญาณ, ฝากไว้กับเรื่องทางจิตทางวิญญาณ; โดยเฉพาะวัฒนธรรมไทยแล้ว ก็มีพระพุทธ- สาสนาเป็นรากฐานของวัฒนธรรมนั้น ๆ คือว่านับถือพุทธศาสนา, นับถือจนฝั่งอยู่ใน การประพฤทิปฏิบัติประจำบ้านประจำเรือนเป็นประจำวัน กลายเป็นวัฒนธรรมใบ; แล้วยังมีผลอย่างอื่นที่งอกงามออกไปจากการกระทำอย่างนั้น จนกลายเป็นกนที่มีนิสัย ใจกออย่างนี้ มีอะไร ๆ อย่างที่เห็นอยู่นี้ เรียกว่าเป็นผู้มีวัฒนธรรมไทย มีพุทธศาสนา เป็นรากฐาน ปรากฏอยู่กระทั่งยัจจุบันนี้.

ส่วนวัฒนธรรมศรังหรือวัฒนธรรมกะวันภกนั้น เมื่อก่อนนี้ดูก็จะไม่แตก ต่างกัน เพราะผ่ากไว้กับศาสนาเหมือนกัน; เพิ่งมาเปลี่ยน เบื้อพวกฝรั่งเขา กัววกระโดดไกลพรวกพราดออกไปทางวัตถุ แล้วค่อย ๆ จืดจางเบื้อหน่ายกับเรื่องทาง ศาสนา จึงเกิดเป็นวัตถุขึ้นมา; ก็มีวัตถุ หรือที่เรียกว่าวัตถุนิยมนั้นแหละ ดีค่ำกัน แต่ในทางวัตถุนี้ ก็เกิดเป็นรากฐานของวัฒนธรรมกะวันทกขึ้นมา.

ทีนีเรามาเด็งกันถึง บัญหาเกี่ยวกับประเทศไทยเรา หรือกะวันออกทั้ง หมดก็ได้ ที่เคยมีศาสนาเป็นรากฐานนั้น กลับเสื้อมลงไป; บางอย่างก็เศีย หายหมดเลย เพราะถูกวัฒนธรรมตะวันตกครอบง้ำ, แล้วกำลังพุ้งเพื่อง. เห็น ไก้เช่นลูกหลานของเรานี้ ซอบท้ายย่างฝรั่ง, ชอบไปเรียนอย่างฝรั่ง, แล้วชอบ ทำกามฝรั่ง.

แต่อาคมาบอกอยู่เสมอว่า "พวกกุณไปเรียนเมืองนอก ฉลาดอย่างฝรั่งกัน มามากนักแล้ว มาโง่อย่างคนไทยกันเสียที่ มาที่นี่มาเรียนโง่อย่างคนไทยกันเสียที่;" เพราะเขาเห็บว่า เรื่องของฝรั่งนั้นเป็นเรื่องดี วิเศษ ฉลาด อะไรไปหมด: ไม่รู้ว่า กำลังเกินไปบ้าง, กำลัง"เห็นกงจักรเป็นตอกบัว" บ้าง. นี้ก็อ บัญหาที่มันใกล้ชิดขึ้นมาว่า อันตรายที่เรากำลังใค้รับ จาก วัฒนธรรมตะวันตกแห่งยุคบัจจุบันนั้น มีอย่างไรบ้าง? สำหรับเรื่องนี้ ถ้าจะ พูกกันอย่างปรมักถ์ปรัชญามันพึ่งยาก ฉะนั้นขอโอกาสพูกค้วยเรื่องครง ๆ ง่าย ๆ คืน ๆ เห็น ๆ กันอยู่ก็กว่า แล้วก็ค่อยเปรียบเทียบคู เอาเอง.

ยกตัวอย่าง ข้อที่ อาวัฒนธรรมการจับมือ. ทุกคนก็เห็น : ถ้าฝรั่ง, หรือทำกันอย่างฝรั่ง ก็เห็นกัน; จับมือเชย่า นี่เรียกว่าวัฒนธรรมจับมือ. ที่เชา ทำกันในเมืองฝรั่ง ก็ว่าทำทั้งหญิงชาย ไม่ว่าหญิงไม่ว่าชาย ไม่ว่าพระไม่ว่ามราวาส. นี่เป็นวัฒนธรรม จับมือเชย่ามองหน้าจ้องเชมึง. แต่ถ้า วัฒนธรรมตะวันออก วัฒนธรรมไทยโดยเฉพาะ ก็ไม่ยอมจับมือ; ก็หนมมือใหว้อยู่แต่ไกล ไม่ให้ เข้ามาใกล้ทายใจรด หรือเหม็นสาบใส่กันอย่างนี้ จะโค้งศีรษะหรืออะไรก็ได้ แล้วทำ อยู่ไกล ๆ มันก็ค่างกันอย่างนี้.

ทีนี้ลองพิจารณาดูว่า ผลมันต่างกันอย่างไร? เข้าใกล้ประชิดตัว จับมือเขย่านี้ เรียกว่ามันเป็น เรื่องของคนมักง่ายมากกว่า มักง่าย ถือไม่ภูให้ดี ไม่พิจารณาดูให้กี, ว่ามันจะอย่างไรกัน, มันก็ไม่ทุให้ดี. เข้าใกล้ชิดตัว จับมือแน่น แล้วเขย่า มัน เป็นวัฒนธรรมตามอำนาจกิเลส หรือตามอำนาจของสัญชาดบาณ เดิม ๆ ในนั้นมากกว่า; ไม่ใช่สมัยเมื่อเจริญแล้ว แต่มันไปหลอกตัวเองไม่ทันรู้ หลอกตัวเองว่า นี้คือวัฒนธรรมแหละ. จะก้องกูถึงข้อที่ว่า มน มีผลอะไรเกิดขึ้น ? แล้ว อุ้นไหนมันเก่ากว่า ? วัฒนธรรมกราชเข้าจับมือใกล้ชืก กับวัฒนธรรมที่เห็นว่าอย่างนี้ไม่ใหว แล้วถอยอยู่ใกล้ๆ แล้วก็พนมมือหรือใก้งศีรษะนี้; อันไหนมันจึกว่าหรือสูงกว่า ? หรือมันระเกิดที่ หลังกว่า ? เพราะว่าเกิดที่หลังกว่านั้น; หมายกวามว่าไก้ใคร่ครรมดูแล้ว เห็นว่า ไม่ใหวก็เลยเปลี่ยนเป็นอย่างนี้.

วัฒนธรรมประชิดตัวด้วยเนื้อด้วยหนัง อย่างนี้ มันกงจะถ่ายมาจากสัตว์ เมื่อสัตว์มันจะทำกวามสนิทสนมกัน มันเอาจมูกสมกัน; กูเถอะสัตว์อะไรก็ได้ แม้แต่ วัว กวาย สนัข แมว. ฉะนั้นวัฒนธรรมที่จะถอยอยู่ห่าง ๆ แล้วยามือไหว้ พนมมือไหว้ โค้งศีรษะ นี้มันจะที่หลังกว่า. คือ เมื่อก็ตได้ดีแล้วกว่า. แล้วการที่เอามือไปจับ กันนั้นแหละ มันสะอากอยู่เมื่อไร ? มือมันสกปรกก็ได้, มันถ่ายเชื้อโรคกันก็ได้; ถ้าไม่เช่นนั้นแล้วทำไขในบางกรณีต้องสวมถุงมือ, บางกรณีก็ไม่ให้สวมถุงมือ, ถือว่า ไม่สนิทสนม. มันเป็นวัฒนธรรมสกุปรกอะไรอย่างหนึ่ง; เพราะว่าบางทีมันต้อง สวมถุงมือ.

นี่ยิ่งไปกว่านั้นอีก ซึ่งอาหมาคิดเอาเอง หรือว่าท่านทั้งหลายชาจจะคิดได้ ว่าการจับมือไว้แน่นแล้วจ้องทาเขม็งนั้น มันมีความหมายอย่างไร? มันมีความหมายว่า ใช้จิตวิทยา เอากำลังใจที่แข็งหรืออ่อนกว่ากัน เข้าสู้กัน; เพื่อจะรบกันด้วยสายกา ก่อน, เพื่อจะรู้ว่า "ไอ้หมอนี่กูจะเอามันลงหรือไม่" นี่มันเป็นเรื่องอย่างนี้.

ใช้อำนาจจิดทางสายตา และอำนาจจิกทางเนื้อที่กำลังจับกุมกันอยู่นี้ วัดกันกูว่า เราจะเอาเขาลงใหม ? ฉะนั้น คนที่มีกำลังใจอ่อน มันที่ต้องเสียเปรียบ ต้องพ่ายแพ้ตั้งแก่ที่แรก. ที่นี้ถ้วฝ่ายหนึ่งมันเล่นไม่ชื่อ มีกำลังใจที่สูงกว่า; มันก็ สะกุจจิตใจถนนั้นให้พ่ายแพ้ไปแล้ว. นี้เรื่องอย่างเรื่องรัสปูตินหรืออะไร ที่มันมีสายทางขั้มเข็ง หำความวินาศให้ แก่ราชวงศ์รัสเซียนั้น ก็เป็นโอกาสอยู่ใน "การที่จับมือแน่น แล้วจ้องทางมั้ง" ถ้าผ่าย หนึ่งเป็นผู้หญิงก็สู้ไม่ใช้ ในกระแสจิทอันนั้น มันก็เลยมีเรื่องที่ไม่น่ำคู.

ฉะนั้นอยากระถือว่า นี้ไม่ใช่วัฒนธรรมที่สร้างสวัสดิมงคล, เป็น วัฒนธรรมที่เป็นอันกรายแล้วสกปรกก้วย :พราะเอามือไปขยำกัน มันมีเหงื่อมีอะร่รค้วย แล้วยังใกล้กันขนาดหายใจรถกัน อย่างนี้ไม่ถูกแน่. นั้นแหละ เป็นวัฒนธรรม ตะวันตก ซึ่งมันจะเหลือซากมาจากที่แรก ๆ; ยังไม่ได้แก้ไขให้ดี เหมือนวัฒนธรรมตะวันออก เช่น จีน เช่นไทย อย่างนี้. จะโค้งศีรษะอยู่แต่ไกล หรือพนมมือ ไหว้; กระทั่งอินเดียก็เหมือนกัน, ต้องรุกออกไปถึงเปอร์เซีย หรือถึงต่อเขต ที่จะลุถึงถืนที่พระเยซูเกิด, นี้ก็เหมือนกัน. คันร่องรอยไม่ได้ว่า วัฒนธรรมจับมือ อย่างนี้ มีในพระคัมภีร์ของคริสเตียน ซึ่งที่แท้ก็รวมอยู่ในฝ่ายกะวันออก.

นี่ เรากำลังรับวัฒนธรรมตะวันตก ข้อแรก เรื่องการจับมือ. อุทคมา พิจารณาคู่ว่ามันประกอบค้วยธรรม, ค้วยธรรมะหรือไม่? ถ้ามันเป็นเรื่องอย่างว่า แล้ว ยังไม่เห็นว่าประกอบค้วยธรรมะที่ไหน; ผู้ใหว้โค้งแสดงอะไรอยู่ไกล ๆ ไม่ได้. นี้เลยฝากไว้ให้พิจารณาคู่ ว่าอันไหนมันเป็นเรื่องของสติบัญญา? อันไหนมันเป็น เรื่องที่ปล่อยไปคามสัญชาตญาณ ความรู้สึกสามัญธรรมคา คั้งแค่สมัยเมื่อยังเป็นสัตว์ ?

ทีนี้ ข**้อก**ี่ ๒ ที่สูงขึ้นมาถือ **วัฒนธรรมที่จูบกอดุกันในที่ธารกำนัก** โดยเปิดเผย ตรงไหนก็ได้ สถานีโรถไฟก็ได้ ตรงไหนก็ได้. นี่มันเป็นพยานหลักฐานชัดอยู่ในนั้นแล้วว่า มัน เป็นวัฒนธรรมของ บุคคลผู้ไม่มีการบังคับความรู้สึกในจิตใจของตน หรือปล่อยไปตามอารมณ์ตาม สบาย. คำว่า "บังคับจิตไว้ก่อน" หรือบังกับความรู้สึกอะไรไว้ก่อน นี้ไม่มี; เพราะฉะนั้นเลยมีการกระทำไปตามความรู้สึก ซึ่งที่แท้ก็คือกิเลสขนิดหนึ่ง, ไม่มีความรู้สึก, แล้วผลร้าย มันก็จะเคลิดเบีดเบีงไป ถึงกับ ไม่บังคับอะไรเลย. ไม่เลยมีศาสนาไหนสอนให้ทำอาการเบีดเบีงอย่างนี้ ในที่ธารคำนลอย่างนี้. เพราะเหตุใด ? เพราะเหตุว่า ทุกศาสนาเลย สอนแต่ให้บังคับ ความรู้สึก กดความรู้สึกไว้, ช่มชีความรู้สึกไว้ ให้อยู่ในแบบฉบับในร่องในรอย ของวัฒนธรรม ของบทบัญญักิต่าง ๆ. อย่าปล่อยไปตามสัญชาตญาณ ซึ่งเป็นความรู้สึกศามธรรมคาสามัญของสักว์.

แม้ระหว่างผู้ชายกับผู้ชาย หรือ แม้ระหว่างพ่อกับถูกอย่างนี้ ก็ไม่ควรทำ; ถ้าถือตามหลักของศาสนา ซึ่งถือ เอาเรื่องทางจิตใจเป็นหลัก แล้ว สอนแต่ให้ บังคับความรู้สึกไว้ให้ได้. ให้อยู่ในอำนารของสก็ปัญญาให้ได้, ให้สดิลัมปชัญญะ ควบคุม, อย่าให้ปล่อยไปตามความรู้สึกของสัญชากญาณ นึกจะทำอะไรก็ทำไปนี้ ก็เลยทำสึงที่ไม่ควรจะทำในที่อย่างนี้.

เมื่อทางฝ่ายตะวันตก ถือกันว่า เป็นเรื่องธรรมดาสามัญ หรือเป็น เรื่องคื; ทางฝ่ายตะวันออกก็ถือว่าเป็นเรื่องน่าบัดสี : น่าหักสีในความรู้สึก ธรรมดาสามัญก็ได้, น่าบัดสีในข้อที่ไม่ปฏิบัติตามหลักเกณฑ์ทางศาสนา ที่ให้ควบคุม ความรู้สึกเสียเลย, ที่ให้บังคับความรู้สึกอยู่เสมอนี้; เห็นว่า เป็นเรื่องที่น่าบัดสี ทั้งทางโลกและทางธรรม. เราก็ไปตามอย่างฝรั่ง. เพราะฉะนั้นลูกเด็ก ๆ ไปรับความฉลาดอย่างฝรั่งมาอย่างนี้ ก็เลยบอกว่า "มาหัดโง่ยย่างคนไทยสมัย ปู่ ย่า ๓า ยาย โน้นกันเสียบ้าง": อย่าเอาธรรมเนียมนั้น มาเลย, หรือ อย่าไปรับมาเลย. มันเป็นเรื่องที่ ทำจิตใจให้ไม่มีการบังคับ ไว้ด้วยความรู้สึก ไม่ใช่วัฒนธรรมแบบพะวันออก ซึ่งต้องการจะบังคับก็เลส.

นี้ถ้าโลกนี้ นิยมการปล่อยไปดวมความรู้สึก ไม่ยับยั้งบังดับกันทั้ง โลก แล้วโลกจะเป็นอย่างไร? ทุกกนจะมองเห็นได้; นี้เกี่ยวนี้มันก็ เนื่อง จากวัฒนธรรมอย่างนี้ ที่ให้โอกาส ให้เกิดความเสื่อมทางจิตใจ. ในเมื่อการ ทึกษาหรือการกวบกุมอย่างอื่นมันมีไม่พอ มันไม่ควบกุมไว้ได้, แล้วนี้ก็เปิดโอกาส เป็นช่องโหว่อยู่อย่างนี้. แล้วจะท้องถือว่า วัฒนธรรมตะวันตกชนิดนี้เป็นอันตรายกธรรม นี่พูกภาษาวัก ๆ หน่อย "อันตราชิกธรรม" ก็อสิ่งที่เป็นอันตราย.

ทีนีก็จะดูกัน ข้อที่ ๑ คือวัฒนธรรมที่ชูแก้วเหล้าขึ้นเหนือหัว. เมื่อเขาจะแสดงความยินคือะไรกัน จะให้พรอะไรกัน จะที่ระลึกอะไรกัน ก็ชูแก้วเหล้า ขึ้นเหนือหัว พูดอย่างนั้นอย่างนี้ แล้วก็กินเหล้าดื่มเหล้า.

วัฒนธรรมอย่างนี้ ไม่ถูกต้องตามหลักของพุทธศาสนาโดยเฉพาะ, แล้วละวันออกก็ไม่นี้ยมวัฒนธรรมนี้มาแค่เคิม. มันก็เป็น เรื่องตามใจตัว อีกเทมือน กัน เพราะว่า ชอบกินเหล้า คือว่า เหล้านี้เป็นเครื่องเช็กชูกำลังใจอย่างประเสริฐ. ฉะนั้นจะให้ความสุขแก้กัน ก็เอาเหล้ามา แล้วก็แสดงการให้เกียรทิ้ก้วยการซูแก้วเหล้า, แล้วก็คืมเหล้า. อย่างนี้คิดถูเถอะว่า เหล้านั้นก็เป็นน้ำมา. พุทธบริษัทถือว่า

เป็นของก้องท้าม; แม้แก่จะเอามาล้างเท้าก็ไม่สมควร. พุทธบริษัทจะรู้สึกว่า เอาเหล้ามาล้างเท้า ก็ยังไม่สมควร; จะมาใส่แก้วชูเหนือหัวแล้วคืมให้พรให้ความสุข กันอย่างนี้ มันก็ไม่เข้ารูปกันได้ กับความรู้สึกของพุทธบริษัท.

ทำไมไม่เลือกน้ำที่จิดที่สุด ที่สะอาดที่สุด ที่บริสุทธิ์ที่สุด มาใส่ ในความหมายอันบริสุทธิ์ในแก้วนั้น แล้วก็ดื่มให้พรกัน; ไม่เอาเหล้าที่กิน แล้วเมานี้ มาชุชิ้นเหนือหัว แล้วกินให้พรกัน; นั้นแหละมัน แสดงความคดโกง. เพราะว่ามันเป็นเหล้า, ที่เป็นเครื่องผูกพันสัญญานั้นเป็นเหล้า, มันเป็นของเมา. ถ้าเอวน้ำจึกบริสุทธิ์มา มันก็ต้องมีจิตใจที่ชื่อครงต่อกัน; นี่แล้วคืมให้พรกันแล้ว ก็ฆ่ากัน.

ที่กิ่มเหล้า, ยกแก้วเหล้าสูขึ้นให้พรกัน, เสร็จแล้วก็ม่ากัน: รับปาก ในที่นั้นแล้ว ก็โกหอกัน; เพราะว่านั้นมันเป็นเหล้า, มันไม่ใช่น้ำจืดที่บริสุทธิ์ ที่ว่ากิ่มแล้วจะใก้ผูกพันกันค้วยความบริสุทธิ์ชื่อสัดย์สุจริต. มันเป็นเหล้า ซึ่งทำให้เมา แล้วก็หลอกกันได้, แล้วก็โกหกกันได้, แล้วก็ม่ากันได้. ชูแก้วเหล้าขึ้นแสดง กวามรักกันวันนี้ วันหลังมันก็ม่ากัน; แม้แต่เบื้องหลังใต้ถิน มันก็อิดม่ากันยยู่; ที่ต่อหน้ากันละก็ชูแก้วเหล้าดื่มให้พรกัน.

เพราะว่ามันเป็นเหล้า, เพราะมันเป็นเรื่องเมา เป็นเรื่องโกทกพกลม, มันไม่ใช่น้ำจึกที่บริสุทธิ์เช่นนี้แหละ พุทธบริษัทจึงใม่รับว่า อันนี้เป็นความถูก ต้อง; เพราะว่าวินเหล้านี้มันไม่ถูกต้องแล้ว เพราะเหล้านั้นไม่ควรกิน แม้แต่เอามา สางเท้าก็ยังไม่ควร. ขอให้ลองคิกกูว่า พุทธบริษัทเรามีวัฒนธรรมอย่างไร? การที่บุชาเหล้านี้ เป็นอันว่าไม่ใช่วัฒนธรรมแน่; มันเป็นเรื่องอะไรธรรมก็ไม่ทราบ. ถ้าเป็นวัฒนธรรม ก็เป็นวัฒนธรรมเพื่อความฉีบทายในที่สุด.

น็กูค่อไป ข้อที่ ๔ วัฒนธรรมที่ให้สตรีนุ่งหมอยางเหมือนกับไม่ ใค้นุ่งหม. นิวัฒนธรรมตะวันตกออกแบบเครื่องนุ่งหม ให้สตรีนั้นนุ่งหมชนิกที่จะ ปัจอะไรไม่มิด ยึงขึ้นทุกที, ยึงขึ้นทุกที. เอาผู้หญิงเป็นเหยื่อสำหรับหาความเพลิด เพลินของผู้ชาย โดยหลอกให้เขานุ่งหม ชนิดที่ไม่เป็นการนุ่งหมยิงขึ้นทุกที.

นุ่งห่มอย่างนี้ อาคมาเคยบอกและเคยเรียกมาหลายหนแล้วว่า *นุ่งห่มแบบ* โสเภณีทางวิญญาณ; เพราะจิตใจของเขาเป็นผู้สมักรจะยั้วคนให้มาลุ่มหลงในเขา. เขาจะได้รับประโยชน์ มันเป็นเรคนารมณ์ของโสเภณี; ฉะนั้นใครก็ตามเพียงแก่นุ่งหมวับๆแวมๆ หรือไม่เป็นนุ่งห่ม อย่างนี้แล้วก็เรียกว่าเป็นโสเภณีใต้แล้ว; แก่ว่า เป็นทางวิญญาณก่อน แล้วคงจะไปเป็นถึงที่สุด ทีหลังก็ได้.

แต่เกี่ยวนี้มันเป็นโสเภณีทางวิญญาณ นุ่งผ้าไม่ปักขา; ไม่อยากจะบีก เพราะอยากจะอวก เพราะอยากจะยัว ก็คือมีจิตทราม; พิจารณาในทางใหน ๆ ก็เห็นเป็นมีจิตทรามไปทั้งนั้น มันไม่เห็นแง่ก็เลย. คูเลอะแม่สรีเรือน นุ่งผ้า บีคขาไม่มีคแล้วยังจะเผยอมาเรียกทั่วเองว่าแม่สรีเรือน ตามแบบของพุทธบริษัทไทย.

ในสมัยบรรพบุรุษ แม่ศรีเรือนสมัยบรรพบุรุษของเรา ไม่ใค้นุ่งผ้าอย่างนี้. นี้ไปถูกพวกฝรั่งเขาหลอกมาให้นุ่งผ้าอย่างนี้ แต่งตัวอย่างนี้ แล้วยังอยากจะเรียกตัวเอง ว่าแม่ศรีเรือน; มนัมจิตใจเป็นแม่ศรีเรือนไม่ได้ เพราะจิตมันทราม ถึงขนาดที่ จะพยายายามให้ตัวเองเป็นเหยื่อสำหรับล่อคนอื่น. วัฒนธรรมไทยหรือ วัฒนธรรมตะวันออกแท้ ๆ ไม่เป็นอย่างนั้น เว้นไว้แต่ไปตามกันวัฒนธรรม ตะวันตก; แล้วลูกหลานคนไทยของเราก็กำลังเป็นอย่างนี้.

นี่เท่าที่อกตัวอย่างมานี้ มาคิดกันดูที่ว่า ธรรมะครองอยู่ในจิดใจชนิดนี้ หรือว่าอะไรครองอยู่ในจิดใจชนิดนี้; วัฒนธรรมจับมือก็ดี, วัฒนธรรมจูบกอดใน ที่ธารกำนัดก็ดี, วัฒนธรรมชูแก้วเหล้าเหนือหัวก็ดี, วัฒนธรรมนุ่งห่มแบบโสเกณี ทางวิญญาณก็ดี, ดูเข้าไปในจิตใจของเขา ว่ามันมีธรรมะอยู่หรือไม่? มันหนี ไปหมดแล้ว มันมีอะไรเข้ามาอยู่แทน. นี่เรียกว่าธรรมะครองใจหรือไม่ครองใจ ก็ดูกันที่นี่.

ที่นี้ข้อค่อไปอีก ข้อที่ ๕ ไหน ๆ พูคก็ควรจะพุคเสียให้หมด เป็นเรื่องเคียว กราวเคียวกันไปเสียเลย. วัฒนธรรมไม่มีสูงค่ำ หัวนอนปลายดีน คือ วัฒนะ ธรรมตะวันตก แบบตะวันตก.

ถ้า วัฒนธรรมไทยแบบตะวันออก ต้องมีสูง มีค่ำ มีหัจนอน มีปลายก็น: อย่างเค็ก ๆ จะขึ้นไปบนที่นอนของพ่อแม่นี้ ยังถือว่าขึ้นไปในที่สูง ค้อง ขออนุญาณ ค้องแสดงความเคารพ.

อย่างเราเป็นเด็ก ๆ นี้ แม้แต่อาจารย์ใช้ให้ไปหยิบของ ที่มันอยู่สูงขึ้นไป เกือบจะถึงหวันอน ก็ยัง ต้องทำพิธีกราบแล้วกราบอีก, ขอโทษแล้วขอโทษอีก. ถ้าจะไปหยิบหยากไย่ที่ติดอยู่บนก็วษะค่าจารย์นี้ ต้องบอกก้องกล่าวต้องขอโทษ, ค้อง ขออภัยแล้วขออภัยเล่า จึงจะไปหยิบได้ ; โม่เหมือน*วัฒนธรรมตะวันตก มันหยิบเลย* อยู่กรงไหนก็ได้ *ไม่มีสูงไม่มีต่ำ* ไม่มีหัวนอน ไม่มีปลายคืน **ไ**ม่มีอะไรทำนองนี้.

การพนมมือใหว้แล้วพูดอยู่ อย่างนี้มันหาไม่ได้ ในวัฒนธรรม ตะวันตก เว้นไว้แก่มันถูกจับมาเป็นทวล หรือจะลงโทษอะไร ไม่ใช่ธรรมเนียม ประเพณีปกติสามัน. แต่ถ้าเราไปในประเทศอินเดีย หรือประเทศไทยที่รับวัฒนธรรม อินเดีย จะเห็นว่าการพนมมือไหว้เมื่อพูดเมื่ออะไรนี้ เป็นของธรรมกาสามัญ. เกี่ยวนี้ พระเณรจะพูดกับอาจารย์ก็ยังพนมมือไหว้. นี่แบบของตะวันออก ซึ่งตะวันตกจะ ไม่มีทำ; แล้วจะหวังเราะเยาะว่า นี้มันยังปาเถื่อนอยู่หรืออย่างไร ที่จะพุดที่จะต้อง พนมมือไหว้.

เราไม่กล้านั้งไขวังก้างต่อหน้าครูบาอาจารย์ ทีนี้พวกคะวันคณชาไม่มี.
อย่างผู้หญิงค้วยซ้ำไปจะนั่งใชวัหางที่ครงไหนก็ได้ ไม่มีสูง ไม่มีค่ำ ไม่มีหมอบ ไม่มี
กลานนี้. เขาหาว่าการหมอบการคลานนี้บ่ำเอื่อน. ไปเอาอย่างฝรั่ง แล้วก็เล็ก
การหมอบการคลาน ซึ่งทำให้จิดใจมันเปลี่ยนไปตามการไม่หมอบไม่คลานนั้น;
มันก็ไม่มีสูง ไม่มีค่ำ ไม่มีหัวนอนปลายตีน.

ได้เห็นรูปในหนังสือพิมพ์ หน้าหนังสือพิมพ์ รับพระราชทานปริญญาบัตร จากในหลวงนี้ ยืนเก็มสมอกัน ยืนกันสุดแขน อย่างกับยืนหมูยืนแมว สำหรับคนที่ มันเป็นข้าศึกกัน หรือมันจะทำสัญญาเลิกอะไรกันอย่างนั้น; ไม่มีความเการพแม้สักฉิด หนึ่ง ซึ่งมันถงได้เปลี่ยนไปมาก จนหมดกวามเป็นไหย. อย่างว่าคนเขาไม่ไว้ใจกัน เขาจะยืนอะไรต่อกัน ด้วยไม่ไว้ใจกันนี้ ยืนอย่างสุดแขน แล้วก็มองด้วยลายสาขนิดที่ว่า มันถลึงขอบกล.

นึ่มนิไก้เปลี่ยนไปมากถึงอย่างนี้ มันไม่มีวัฒนธรรมหัวนอน ปลายตืน สูงต่ำ ความเป็นไทยก็หมดไปเหมือนกัน แล้ว ผลอะไรมันจะเกิดขึ้น? ก็คือ ความกระด้าง หรือความไม่รู้ไม่ชื่; อย่างนี้มันก็จะมากขึ้นๆ.

วัฒนธรรมไทยมีรกรากผึ้งอยู่กับศาสนากับธรรมะ ซึ่งมีอยู่เสมอว่า ต้องอ่อมน้อมอ่อมตัวแก่ทุกคน; เพราะทุกลนต้องมีอะไรดี ที่เราควรอ่อนน้อมถ่อม ตัวแก่เขา. แม้แต่สัตว์เกรจัฉาน เรายังต้องแสดงความเคารพมัน ในบางกรณี คือว่า: เคารพนับถือว่า มันก็เป็นสิ่งที่มีชีวิตอะไรอันหนึ่ง. อย่างนี้ก็เรียกว่าอ่อนน้อมถ่อมตัว. แม้แต่แก่สัตว์เกรจัฉาน ก็อย่าว่าถึงคนเลย; เพราะจิตใจนีมนวล ประณีตอ่อนน้อมถ่อมตัว.

ให้พรกันทุกวันก็เรื่องนี้ อภิวาทนสีลิสุส มือจ์ วุทฺฒาปอายิใน นี้สำหรับผู้ที่อภิวาท อ่อนน้อม ถ่อมตัว ค่อกนที่กวรอ่อนน้อมอยู่เสมอ: จตฺตาโร ธมฺมา วทฺฒนติ อายุ วณฺใณ สุจ พล นี้ เขาก็จะมีอายุ วรรณะ สุขะ พละ. นี่เราสอนกันอยู่อย่างนี้ เสมอ เรื่องอ่อนน้อมต่อมตัว มีการถวายทานให้อนุโมทนาทีไร ก็มีบทนี้เสมอที่ว่า ต้องให้ด้วยการอ่อนน้อมถ่อมตัว ไม่มีกระด้าง: ฉะนั้นจึงมีการสอนว่า แม้แต่ให้ทานแก่คนขอทานข้างถนน ก็ต้องทำด้วยความเคารพ.

นีกุชิ คุวัฒนธรรมไทย ที่มัน มีรากฐานลึกซึ้ง อยู่ในพุทธศาสนา; ฉะนั้นมันจึงกรงกันข้ามกับวัฒนธรรมคะวันคกไปเสียทุกอย่างทุกทาง ในเรื่องหัวนอน ปลายทีน ในเรื่องสูง เรื่องค่ำนี้. เกี่ยวนี้ คนสมัยนี้มองไม่เห็น เพราะว่ารับ วัฒนธรรมตะวันตกเข้าไว้มากเกินไป ถ้ากลับมาจากเมืองนอกใหม่ ๆก็เกินสับเท้า ปัง ๆ เฉียกหลังพ่อแม่ไม่ ก็เอาวัฒนธรรมไทยไปทิ้งเสีย, ก็กลายเป็นวัฒนธรรม - ตะวันทก.

น้ำคู่ค่อไปเป็น ชื่อที่ ๖ วัฒนธรรมที่นิยมเพลงและคนตรีที่เราร้อน. นี้ไปตั้งเกทคูเองว่า เพลงฝรั่งแล้วจะต้องมีจังหวะเร็ว แล้วก็มีลีลาเร่าร้อน ลือ กระทุ้น; นั้นเป็นเจทนารมณ์ของเพลงฝรั่ง คือ เขาจะกระทุ้นจะส่งเสริม กล้ายว่าเขา อยู่เมืองหนาว แล้วเขาก้องการกระทุ้นให้มันร้อน.

ทีนี้เราอยู่เมืองร้อน เราต้องการจะลกให้มันเย็น: ฉะนั้นคนตรีไทยหรือ จะวันออกของเรา จะต้องมีการสะกดให้เย็น ประเล้าประโลมให้เย็นลงไป เพราะว่า เราอยู่เมืองร้อน เราต้องการเย็น. พวกที่อยู่เมืองหนาว เขาต้องการกระตุ้นให้เร่าร้อน ไม่กระตุ้นแก่เนื้อหนัง, มันก็กระตุ้นก็เลสนันแหละ; ฉะนั้นเพลงและคนครีที่ เร่าร้อนนี้ จึงเป็นของจะวันคก.

ทีนี้คนไทยโง่ ๆ ก็ไปตามกันฝรั่ง รับเอาถนตรีชนิดนั้นมา, ในกรั้งหนึ่ง ว่าทูขะแทนดนตรีไทยไปเสียด้วยซ้ำ, เคี่ยวนี้ค่อยยังชั่ว, มองดูหัวแม่เท้า แล้วสำนึก ถึงความเป็นไทยบ้าง; ว่า ดนตรีไทยนี้มันเย็น มันสร้างความเย็น มันเปลี่ยน ให้เย็น. ผรังก็เคยมีเพลงเย็น ๆ คือ เพลงในโบสอ์ แล้วก็เลิกไป ๆ แล้วก็มาเปลี่ยน ปนี้นเร็ว ๆ รัว ๆ ไปหมด.

ชอให้รู้และให้เชื่อแน่เสียเถอะว่า ก็เฉลนั้น ไม่ต้องไปช่วยกระตุ้นมัน ดอก มันจะร้อน หรือมันจะนั้นอยู่เต็มที่แล้ว; ขึ้นชื่อว่าก็เฉลแล้ว มันไม่ใช่สิ่งที่ ต้องโปช่วยกระตุ้นมัน เพราะว่ามันเกินกว่า ที่มันจะกระตุ้นตัวของมันเองแล้ว. นะนั้น ต้องมีอะไร ๆ ที่ไปหยุด ไปกด ไประงับก็เฉลมากกว่า; แม้แต่ดนตรีและเพลง จึงจะ เป็นประโยชน์ จึงจะเหมาะสมกับถนไทย ที่ว่านับถือพระพุทธศาสนา.

เกี๋ยวนี้ก็ขอบคนครีฝรั่ง คนครีรัว เต้นระรัวเหมือนลิงเมาเหล้า. หรือ เหมือนกับอะไรเมาเหล้าก็ยากที่จะพูด. ลูกเด็กๆ ของเราก็ไปนิยม, แล้วจิตใจ ของมันก็ค่อยเปลี่ยนไปๆ เป็นความระรัว เป็นความกระกุ้น ช่วยแรงกิเลส. นี้ธรรมะ ไม่มีในใจ: เพราะธรรมะนี้จะต้องเป็นไปเพื่อความสงบเย็น จะต้องสดให้เย็น. อย่าไปเพิ่มความร้อน, อย่าไปกระกุ้นแรงของกิเลส.

แม้แก่ ดนตรีและเพลง ก็ต้องมีความค่างกัน มีความเหมาะสมสำหรับ ชนชาตินั้น ๆ; แต่ถ้าจะกล่าวอย่างที่เรียกว่าเป็นกลาง อย่างยุติธรรมแล้ว ดนตรี ที่ลดก็เลส ลดอำนาจของกิเลส นั้นแหละถูกที่สุด; ถึงแม้ที่เมืองฝรั่งจะเป็น เมืองหนาวก็คามใจ. เกี๋ยวนี้เอนน็อหนังเป็นหลัก เอาวัคถุเป็นเกณฑ์ มันก็เอาเรื่อง ที่จะกระคุ้นทางเนื้อหนังเป็นเกณฑ์; ไม่เอาความรู้สึกเยือกเย็นทางจิคใจเป็นเกณฑ์.

ข้อที่ ๗ ค่อไป ก็อยากจะให้กูถึง เรื่องที่ออกจะเบ็ดเตล็ดเล็กน้อย มาก. แต่อาตมาเห็นว่าเป็นเรื่องที่น่าสนใจ คือ วัฒนธรรมของพวกผรังข้อหนึ่ง ซึ่ง เลิกนิยมใช้ชื่อหรือนามสกุล ที่มันมีความหมายใพเราะ มีความหมาย เดือนสติ, มีความหมายให้เป็นอุดมคติ, ตำหรับจะตักเตือนใจของตนอยู่เสมอ. เกี่ยวนี้เราจะทั้งชื่อเก็กนี้ เราระวัง ให้มันมีชื่อที่มีความหมายเป็นธรรมะ. ให้เขาได้พยายามรักษาเป็นอุดมคติสำหรับประพฤติจนตลอดชีวิต; หรือมิฉะนั้นก็ตั้งชื่อให้มันเป็นเครื่องผูกพันตัวเอง ผูกมักตัวเองให้ตั้งอยู่ในอุดมคติ, หรือในหน้าที่การงาน หรือในสึงที่ถือว่าสำคัญที่สุด.

อย่างยกตัวอย่างว่า ลากมาตั้งชื่อกัวเองว่า "พุทธทาส" แปลว่า ผู้รับใช้
พระพุทธเจ้า; มันมีความหมายอย่างนั้น ก็หมายความว่า ให้มันช่วยเดือนตัวเอง
บังคับตัวเอง ผูกพันตัวเอง ให้ทำงานรับใช้พระพุทธเจ้าให้สุดชีวิตจิตใจ.
นี้เรามุ่งหมายทั้งชื่อให้มีความหมาย, หรือว่าตั้งนามสกุลก็ตั้งให้มีความหมาย.

เกี๋ยวนี้ฝรั่งเขาเดิกหมด ล้าเช็หรือหลักเกณฑ์อย่างนี้ เขายังหัวเราะเยาะเรา เขาทั้งชื่อให้มันไม่มีความหมาย; มันพันสมัยแล้ว มันเป็นเรื่องของคนไจ้แล้ว. เอ้า, ไม่ท้องเถียงกันในเรื่องนี้ แต่เราเห็นว่า มันยังดีและมีประโยชน์.

วัฒนธรรมการตั้งชื่อในอินเดีย โดยเฉพาะเป็นภาษาบาลี เป็นภาษา สนสกฤศภ์ตาม ตั้งแก้ไหนแต่ไรมา; เขาตั้งชื่อที่มีความหมายน่าขึ้นใจ น่าเลื่อมใส แล้ว เป็นคลิ ที่คนนั้นจะถือไว้คลอดภาล. จะไม่ตั้งชื่อว่า ไอ้หมู ไอ้แมว ไอ้บ้า ไอ้โอ นี้; ไม่เหมือนกับพวกฝรั่งที่เขาไม่คำนึง.

เขาจะทั้งชื่ออะไรก็ได้ ทั้งชื่อเป็นแบกแมนอย่างนี้ก็ได้ ก็คือคนบ้า, หรือ เขาจะแปลว่าอะไรกันก็ไม่ทราบ. แต่ถ้าความนิยมมีอย่างนี้แล้ว ก็เรียกว่า สะเพร่าหรือ มักง่ายเสียแล้ว, เป็นวัฒนธรรมมักง่าย แม้เต่ตั้งชื่อก็ปล่อยไปตามเรื่องตามราว. พวกตะวันออกยังสะดุ้งกลัวต่อบาป หรือก่อกวามหมายที่มันก่ำ ๆ หรือ ไม่ก่อยกีนี้ หลีกเลี่ยง. ถ้ากั้งชื่อพระ ให้ฉายาพระ นี้ก็นึกกันแล้วนึกกันอีก ที่ให้ มีชื่อไปในทางที่มีประโยชน์ในการส่งเสริมจิศใจ. บางทีเขาจะกุยว่าเขาไม่ยึกมันถือมัน ละมัง ทั้งชื่ออย่างไรก็ไก้ "ฉันเป็นคนไม่ยึกมันถือมันแล้ว"; อย่างนี้เราก็ยึงไม่เชื่อ ใหญ่; เพราะว่าอย่างอื่นมันไม่แสกงเลยว่า พวกนี้จะไม่ยึกมันถือมัน.

เช่นมาพุคว่า ไม่ยึคมันถือมัน จะทั้งชื่ออย่างนี้อย่างนั้นก็ได้; ไม่เชื่อ.
แล้วยังสังเกกเห็นว่า *แต่ก่อนๆโน้น เขาก็ยังตั้งชื่อคีๆทั้งนั้น*, เพิ่งจะเลิกกัน
เห็นเป็นหลักฐานอยู่, ฉะนั้นการที่จะทั้งชื่อเปะๆปะๆเทลิกเปิดเบิงไปนี้ มันก็ทำให้ นิสย์เปะๆปะๆเคลิดเบิดเบิงเหมือนกัน. เอาซิ, ก็เลยเป็นเรื่องที่ไม่มีหลัก ไม่มีที่ ยึดเหนือว

ฉะนั้นจึงมีฝรั่งน้อยคน ที่ยังกั้งชื่อตามทางศาสนา ใช้ชื่อตามคัมภีร์ไมเบิล, ใช้ชื่ออะไรท่าง ๆ ที่ยังพึ่งแล้วมีความหมายน่านับถืออยู่. เคี๋ยวนี้ก็เปลี่ยนเป็นอย่างที่เรียกว่า อะไรที่ได้; วัฒนธรรมนี้ไม่ดีสำหรับความรู้สึกของคนไทยเรา และไม่เป็นจัฒนธรรมมาคกว่า.

ข้อที่ ๘ ค่อไป ก็คือ วัฒนธรรมที่ไม่มีบิดามารดา ครูบาอาจารย์ ถนเฒ่าคนแก่. เรื่องนี้อาทมาพูกหลายหนหลายครั้งแล้ว จนบางคนได้ยืนเข้าก็จะว่า แหม, พุลกันแก่อย่างนี้ พุลกันแก่เรื่องให้เคารพบิคามารถว ครูบาอาจารย์ คนเฆ่าคนแก่; ก็ขอสารภาพว่าจรึงอย่างนั้น ต้องการจะเน้นร้อยกรั้งพันครั้งหมื่นครั้ง ว่า คนทั้งหลาย จงเป็นคนที่มีจิตใจอ่อนโยนสุภาพ ขนากที่รู้สึกว่ามี บิคามารถา ครูบาอาจารย์ อนเฆ่าคนแก่. ให้บิควมารถามีความหมายพิเศษสูงสุดเหนือไปจากเรา อย่างที่จะเทียบ กันไม่ได้.

ทามที่มองเห็นอยู่ง่าย ๆ ว่า ชีวิตนี้เราได้มาจากบิดามารดา; ฉะนั้น บิดามารถาจะเอาไปทำอย่างไรให้เลย ให้หมดเลย, แม้ความถึกจะไม่ตรงกันก็ยอมให้ อย่างนี้. วัฒนธรรมฝ่ายตะวันออกหรือโบราณเขาเป็นอย่างนี้; โดยเฉพาะอย่างยึง วัฒนธรรมชาวจีน ที่เกี่ยวกับ บิดา มารดา จะต้องเป็นอย่างนี้; เฉียบขาดยึงกว่า เผล็จการ ซึ่งเป็นรากฐานของความกลัญญุกคเวที ความชื่อสัตย์สุจริต ความอะไรค่าง ๆ ก่อ ๆ ๆ กันไปอีกมากมาย.

ทีนี้ วัฒนธรรมฝรั่ง เคี๋ยวนี้แหละ ไม่มีความหมายสำหรับบิดามารดา; มันกล้าย ๆ กับอะไรที่ว่า อาศัยกันค้วยความจำเป็นจำใจชั่วขณะหนึ่งเท่านั้น. เขาไม่ได้ ประกบประหงมบิดามารดายามแก่ชรา หรือทำอะไรที่เหมือนกับที่คนไทยเขากระทำ ต่อกัน. ฉะนั้นบิดามารดาจะต้องหาเงินไว้มาก ๆ; แก่เฒ่าจะได้ช่วยตัวเอง, อย่างมากก็ไปอยู่บางแลนี้; ก็ต้องทำอย่างนี้ เพราะมันไม่มีวัฒนธรรมที่ลูกได้มอบ ชีวิตจิลใจของสนให้แก่บิดามารดา.

อรูบาอาจารย์ก็เหมือนกัน เขาดูครูบาอาจารย์เป็นลูกจ้าง รับจ้าง รัฐบาลหรือใครไม่รู้มาสอนหนังสือเขา; พอเทียบกันแล้วมันใจหาย. เหมือน กับว่า เราสมัยเค็กๆ ครูบรอาจารย์ของเรา หมายความว่าอะไร. เราไม่ได้นึกถึงเรื่องว่า ครูบาอาจารย์จะได้เงินเดือนหรือไม่ได้เงินเถือน, หรือบางทีก็เป็นพระด้วยซ้ำไปเป็น ครูบาอาจารย์; นึกถึงแต่ว่า เชื้อพึ่งสุดจิตสุดใจ, ต้องกลัว, ต้องเคารพ และเชื้อพึ่งอย่างสุดจิตสุดใจ. ฉะนั้นครูบาอาจารย์จึงนำเราไปได้โดยง่าย ไม่ต้อง มีกฎช้อบังกับละไรกันมากมายนัก เด็กๆ ก็จะไม่ยกพวกทีกันในโรงเรียน หรือจะไม่ทำ อะไรอย่างสมัยนี้ ซึ่งไม่เชื้อพึ่งครูบาอาจารย์.

ทีนี้ คนเฒ่าคนแก่ จะเป็นวัฒนธรรมของคนไง่ บ้าบออะไรก็ตามใจ.
อาคมาเห็นว่าคีที่สุด ที่จะ ทำคนให้หมดทีฏฐิมานะ ทำให้คนหนุ่มๆ ที่กำลังพื้อ
กำลังเพื่อ หรืออะไรค้วยความทะนงของกัวนั้น จะให้อดทัฏฐิมานะเหล่านี้เลีย. ให้อือ
ว่าคนเขาเกิดค่อนเรา; ฉะนั้นเราต้องเศวรพข้อที่เขาเกิดค่อนเรา; หรือถ้าจะว่า
มองกันในแง่ก็ เขาก็ต้องมือะไรดี; เขาจึงรอดชีวิตอยู่ใต้. เราก็ต้องเคารพ
ส่วนดีของเขาบ้าง, ภัข้อที่เขาเห็นโลกก่อนเรานั้นแหละ; เราก็ควรจะเคารพ
ความเป็นคนที่เห็นโลกก่อนเรา.

มันเป็นสัญลักษณ์อันหนึ่งก็แล้วกัน: เหมือนกับมีสัญลักษณ์อื่น ๆ อย่าง นั้นแหละ จะเป็นผ่าชี้รั่วเอามาเป็นสัญลักษณ์ว่าธงชาติ อย่างนี้ก็ตามใจ. คนแก่นี้ ก็เป็นสัญลักษณ์อันหนึ่ง ของผู้ที่ว่าเขาเกิดก่อนเรา: เขาเห็นโลกก่อนเรา. เขามีที่กว่าเรา ตรงที่เขาเกิดก่อนเรา เห็นโลกก่อนเรา อาบน้ำร้อนก่อนเรา กินข้าวต้ม ก่อนเรา: อะไรก็แล้วแก่จะพูดก้วยสำนวนโวหารไหน. ฉะนั้นเราจึงลดลวามเย่อ หยึ่งจองหองของเรา, อย่าใช้ออกไป, อย่าใช้ออกไป. แล้วบางอย่าง แล้วคือนแก่มีอะไร ดีกว่าลนหนุ่มอยู่เป็นส่วนมาก; เพราะค่าที่เขาเห็นโลกมานาน. คนแก่เขาไม่บ้า ๆ บอ ๆ อยากเอร็ดอร่อยทางเนื้อทาง หนัง; เหมือนกับพวกหนุ่ม ๆ สาว ๆ ที่อุดส่าห์ไปเรียนถึงเมืองนอกสมัยนี้. นี้มัน คือหลงใหลในเรื่องเนื้อหนังมากถึงขนาดนั้น จึงทนลำบากไปหามา. นักนแก่เขารู้ แล้วว่า โอ๊ย, มันแก่นี้เอง มันไม่มีอะไรมากกว่านี้ มันเฉยไล้.

ฉะนั้น คนหนุ่ม ๆ ควรจะรู้จักเคารพคนเฒ่าคนแก่ ที่เห็นชีวิตมา นาน จนถึงกับเฉยได้ในอะไรบางสิ่งบางอย่าง; แม้ว่าคนแก่นั้นจะไม่มีความรู้ปริญญา หรือไม่รู้หนังสือหนังหาด้วยข้ำไป แค่เขาเห็นโลกมานาน เฉยได้ในสิ่งที่คนหนุ่มคนสาว กำลังบ้าคลั๋ง; ฉะนั้นการเคารพคนเฒ่าคนแก่ มันก็มีส่วนถูกอย่างเคียว แม้จะเป็น คนบ้า. เมื่อเขาอยู่มานาน เขาพุดอะไรออกมาสักคำหนึ่งนี้ มันจริงกว่า ถูกกว่า คนที่เพิ่งเกิดมาในโลกนี้ ไม่เชื่อก็ไปลองดู แม้แค่คำของคนบ้า.

เคียวนี้ เด็กๆ กลับเห็นว่า ตัวเป็นคนเก่ง เป็นเจ้าหนี้ บิคามารคา กรูบาอาจารย์; เพราะว่าจะช่วยทำให้บิคามารคานั้นแหละมีเกียรติมีอะไรขึ้นมานี้ เพราะว่าเราไปเรียนมาคื. เรื่องนี้ก็น่าหวัวอย่างยึงแล้ว; มีตัวจริงไม่ใช่เล่านิทาน. ว่ามีเด็กๆ อย่างนี้ ทวงบุญคุณพ่อแม่ ว่าเขาได้ทำให้พ่อแม่มีเกียรติมีอะไร, เพราะ เขาได้ไปเรียนเมืองนอกกลับมา; เพราะละนั้นเขาต้องขอใช้พ่อแม่อย่างคนใช้บ้าง พูดกันถึงขนาดนี้.

เพราะเหตุที่ใน่มีวัฒนธรรมให้เคารพคนเฒ่าคนแก่นี้ จึงเกิดเรื่อง ราวที่น่าอัปยศอดสู่ไปทั่วทุกหนทุกแห่ง คือใครห้ามอะไรใครไม่พัง ไม่มีใคร ชยิบครใครได้. ก่อนนี้ในโรงเรียนในมหาวิทยาลัยอะไร มันไม่มีเรื่องดีกัน ไม่มีเรื่อง บ้าบอชนาคนี้ เพราะมันมีความรู้สึกชนิดหนึ่ง คือเคารพผู้เพ่าผู้แก่, แม้ไม่เป็น ครูบาอาจารย์.

ทีนี้ในโรงเรียนสมัยนี้ ไม่ได้สอนให้เคารพคนเฒ่าคนแก่ ตั้งแต่ โรงเรียนอนุบาลขึ้นไปถึงโรงเรียนมัธยม วิทยาลัย มหาวิทยาลัย ถ้าว่าครูอาจารย์คนไหน สอนเรื่องเการพคนเฒ่าถนแก่ ก็กลัวนักเรียนฮาเอา. แม้จะสอนเรื่องความเคารพ กตัญญูค่อบิดามารถา อาจารย์นี้ก็กลัวนักเรียนโห่เอา แล้วนักเรียนก็จะโห่เอาจริง ๆ ค้วย; แล้วนักเรียนบางพวกก็จะค่าครู ที่มาสอนเรื่องเการพครูบาอาจารย์และคนเฒ่าคนแก่ จริง ๆ ค้วย; ดูหน้าคาภัพอรู้ นักเรียนนักศึกษาสมัยนี้.

ทีนี้มันก็น่าเศร้า น่าสังเวช ที่ว่า ครูบาอาจารย์เอง ก็ยิ่งไม่เคารพะ บิตามารดา ครูบาอาจารย์ คนเฒ่าคนแก่ ขึ้นมาทุกที; เพราะว่า ครูบาอาจารย์ รุ่นเค็ก ๆ รุ่นหลังนี้ เขาไม่รู้จัก, คือไม่ได้รับการอบรมสั่งสอนให้เคารพคนเฒ่าคนแก่. พอกัวเองมาเป็นครูบาอาจารย์เข้า ก็ไม่อยากจะเคารพถนเฒ่าคนแก่. แล้วยึงมีฝรั่ง เป็นพยานอยู่ด้วย ที่เขาบุชาเป็นศาสภาของเขานั้น ก็ไม่เคารพคนเฒ่าคนแก่.

ฉะนั้น ครูบาอาจารย์หนุ่ม ๆ สาว ๆ นี้ จะไม่มีการสอนเด็กให้เคารพ ดนเพ่าคนแก่ ซื้อสัตย์ กตัญญู อะไรท่าง ๆ; ฉะนั้นเมื่อไปสอนเข้า เด็กมันก็ไม่ เชื่อ มันก็ไห่เอน กรูรุ่นหลังนี้ก็ทามกันฝรั่งเท็มที่กย่างนี้ เพราะขากถวามเการพอ่อน น้อมในสิ่ง หรือบุคกล ที่ควรอ่อนน้อม มันก็มีความหยาบคาย, มีกวามกระกัง. เอากวามรู้สึกของตัวเองเป็นประมาณเต็มที่; มันก็ไม่เการพอะไรต่อไป ๆ กระทั่งไม่ เการพศาสนา จนไม่มีอะไรเป็นที่เการพเลย. คอยดูเกอะ เด็ก ๆ พวกนี้จะไม่มี อะไรเป็นที่เคารพเลย. ที่นี้ก็มีความเป็นอันธพาด ที่จะทำให้โลกนี้เป็นมีคลัญญี่ คือว่า จะมีความ เห็นแก่ตัวจัด แล้วก็เบียดเบียนกัน ฆ่าพื้นกัน โดยไม่ต้องมีความรู้สึกกระดากหรือ กลัวหรือละอาย.

นี้เรียกว่า คำพูด ที่ว่าเคารพคนเฒ่าคนแก่ เคารพพ่อแม่ ครูบา-อาจารย์นี้ มันเป็นคำพุคที่สักดิ์สิทธิ์ที่สุด เป็นประกาศิตของพระเจ้าหรือของธรรม-ชาติ; แค่แล้วก็กลายเป็นสิ่งที่คนหัวเราะเยาะแล้วก็ทอดทั้ง แล้วก็เหยียบย่ำกันไปหมด. นี้วัฒนธรรมไม่มีบิดามารดา ครูบาอาจารย์แบบตะวันตกนี้ ไม่ประกอบไป ด้วยธรรม ไม่กุ้มครองจิตใจ ของคน.

ข้อที่ ธ ค่อไป คือ วัฒนธรรมบูชาเนื้อหนัง หรือ บูชาความรู้สึกที่ งกิดมาจากเนื้อหนัง คือ ๓า หู จมูก ลิ้น กาย ที่รู้สึกแค่เรื่องทางเนื้อหนัง โดยเฉพาะ ก็คือเรื่องกามรมณ์.

เกี่ยวนี้ก็มีกำพุกที่พึงเข้าใจกันง่ายดีแล้วว่า *เพศรสและ เมรัยนี้. เพศรส* ก็หมายความว่า รสที่เกิดจากเหศตรงกันข้าม แล้วแท่ว่าจะเป็นผู้หญิง หรือเป็นผู้ชาย; รสที่เกิดจากเพศนั้น เป็นของที่บูชากันสูงสุด. แล้วก็ *เมรัย* ถือ สิ่งที่ทำให้มีนเมา ไปลุ่มหลงในสิ่งขนิดนั้น. นี้เรียกว่าบุชาความรู้สึกทางเนื้อหนังสูงสุด ยึงกว่าพระเจ้า ยึงกว่าพระธรรม ยึงกว่าอะไรหมด ยึงกว่าบิดามารถา.

นี่ลองบิดามารถาไม่ยอมให้แก่งงานซึ่ มันฆ่าบิดามารถาดายหมดเลย จะเหลือ อยู่ไม่ก็อนทรอก. เกี๋ยวนี้เขาบังคับกันไม่ได้; ถ้าเกิดบังคับได้ คนหนุ่มสาวสมัยนี้ ระฆ่าบิดามารดาตายหมด เหลือไม่กือน. นี่ความรู้สึกรุนแรงอย่างนี้; เพราะว่า เรื่องอื่นๆที่ไม่ถึงขนาดนั้น ก็ยังมีการฆ่าบิดามารดากันอยู่แล้ว.

เดี๋ยวนี้ไม่มี คำว่า over sex ก็อ มีกามารมณ์ที่เกินไปแล้ว; นี่อย่าง นี้ไม่มีใช้แล้ว มนไม่มีเกินแล้ว เท่าไร ๆ มนก็ไม่ถือว่าเกินกันแล้ว จนกระทั้งกายคาที่ ก็ยังมีคนบุชาอย่างกับว่าเป็น วีรบุรุษ. หนังสือพิมพ์ไม่ก็วันนี้ลง คือบุชาคน นั้นแหละอย่างวีรบุรุษหรือมหาบุรุษ ที่มันภายคากามารมณ์นี้. นี้เป็นอันว่า over sex นั้นไม่มี สิ่งที่บุ๋ย่าภายายของเราเคยเกลียกเกยกลัวนัก; เกี๋ยวนี้ไม่มีเลียแล้ว เป็นสิ่ง ที่เขาบุชาสรรเสริญกันเสียแล้ว.

นี้เป็นหลักใหญ่ที่ว่า บูชาความรู้สึกทางกามารมณ์สูงสุด อะไรเป็น บริวารของกามารมณ์ ก็ยิ่งส่งเสริมอันนั้น; ฉะนั้นจึงมีเพลงมีคนครีไปทั่วทุกหวระแหง ทั้งวันทั้งคืนให้ความสะควก. อย่างวิทยุทีวีนี้; ที่จริงวิทยุนี้เป็นเครื่องมือวิเศษ สำหรับจะสอนสิ่งที่เป็นประโยชน์; แค่ไม่มีใครใช้มันในทางนั้น. ใช้ในทางส่งเสริม กวามรู้สึกทางกามารมณ์เป็นส่วนใหญ่. ที่เป็นเรื่องสารคดีวิชาความรู้ ทำพอเป็นพิธี พอแก้ชัด, กลัวเขานินทา, ทนไม่ได้; แล้วก็ไม่ทำจริง,

พูกใปประโยลหนึ่งส่งคนครีทีหนึ่ง, พูดไปประโยลหนึ่งก็สลับค้วยเพลง ทีหนึ่ง. นี่อย่างนี้เป็นมหาขึ้นทุกที ๆ; แล้วจะ*เอาจิตใจใหนสมาธิใหนมาทั้ง เรื่องนั้นให้ได้ความ*. เขาหายใจเป็นเพลงเป็นลนครีกันไปหมด.

ไปพึ่งวิทยุคเอาเองก็แล้วกัน ว่าเขาสลับเพลงกับคำบรรยายแทบจะประโยค ท่อเพลงแล้ว เคียวก็ พึ่งเพลงสักเพลงหน่อยนะ" แล้วก็ว่าอื่นอีก, เคียวก็มนพลงอีก. อย่างนี้มันก็เป็นแฟชั่นอันใหม่ แสดงจิดใจของคนที่เรียกว่า ลุ่มหลงในวัฒนธรรม ที่บูชาเนื้อหนัง ที่ทางศาสนนขาเวลียก และประณามอย่างยิ่ง คำว่า "เนื้อหนัง" นี่ เคี๋ยวนี้กลายเป็นของที่ได้รับการเชิดชูบูชาไปแล้ว.

ท่อไป **ข้อที่ ๑๐ คือการศึกษา ที่จบแล้วมีจิตใจไม่เป็นมนุษย์** การศึกษาที่ศึกษาจบแล้ว มีจิดใจไม่เป็นมนุษย์ คือการศึกษาที่คะวันทุกเขาให้คนไทย ที่ถนไทยไปคามกันเชา; อุทส่าห์ไปเรียนเขามา ปริญญายาวเป็นทางนั้นแหละ เรียนจบ แล้วจิตใจไม่เป็นมนุษย์.

แม้เขาจะแตกฉานเป็นคอกเกอร์เป็นปริญญาเอกมา ก็แต่เฉพาะวิชาแชนงใก แชนงหนึ่งนี้; เอามาสอนอย่างที่เรียกว่า "หากิน" เท่านั้นแหละ; จะมีจิกใจเป็น มนุษย์ไปไม่ไก้ เพราะรู้จักแต่เพียงแก่หากิน ไม่ได้สอนเรื่องจิดใจสูง. ปริญญายาว เป็นหาง มีกอกเคอร์หลายตัวอยู่ที่นั้นก็ไม่มีจิดใจสูง; เพราะไม่ได้เรียนเพื่อจิตใจสูง, เรียนเพื่อความเชี่ยวชาญเฉพาะวิชา เอามาหากิน เอาเงินเดือนให้แพง. นีเรียกว่า จบแล้ว ก็ไม่มีจิตใจอะไร ที่ว่าจะเป็นมนุษย์ที่มีจิกใจสูง.

แล้วที่น่าหวัวก็ว่า จบการศึกษาแล้วนี้ ยังไม่รู้จักว่ายาเสพติดนี้ให้โทษ ทำไมคุณไม่ลองสังเกคุกนั้นให้ถีว่า จบการศึกษาแล้ว ทำไมไม่รู้ว่ายาเสพติดนี้มันให้ โทษ ๆ ทำไมจึงไปหายาเสพศิภภันมาก มากกว่าในสมัยที่การศึกษาไม่เจริญ ๆ.

ในเมืองไทยนี้ก็ดี ในเมืองฝรั่งกี้ที่ เมื่อการศึกษาไม่เจริญ เขาไม่ค่อยสนใจ กับยาเสพคิด. เดี๋ยวนี้กลายเป็นว่า พอจบการศึกษาแล้วกี้ยิ่งง่ายที่จะไปนิยม **ยาเสพคิด** ขนยาเสพคิกเต็มบ้านเต็มเมือง, จนบัญหาเรื่องการปราบยาเสพคิกนี้เป็น บัญหาที่ใหญ่ที่สุกเวลานี้. มีองค์การปราบยาเสพคิดระหว่างชาติ, ค่าใช้จ่ายมหาศาล เจ้าหน้าที่มากมายุ รบกวนประเทศนั้น รบกวนประเทศนี้ ไม่มีเวลาพักผ่อนให้ช่วยกัน ปราบยาเสพคิด.

ในสมัยที่การศึกษามันเจริญแล้ว การศึกษาที่บ้าบออะไร ที่ยึงเจริญแล้ว ยิ่งมีบัญหาเรื่องยาเสพติด ซึ่งเมื่อก่อนมันไม่มี มันทำความเสียหายกัน รบกวนกัน; เสียหางอนามัย มันก็เสียไป แล้วก็ยังนิยมยาเสพติด.

ในแง่ของการเมืองการอะโรท่างๆ เชาก็ใช้ยาเสพติดเป็นเครื่องมือ, เรื่องการเศรษฐกิจ เขาก็ใช้ยาเสพติดเป็นเครื่องมือ. แล้วก็มัวแต่กำว่ากันเอง ในประเทศที่ช่วยกันปราบยาเสพติดด้วยกัน หาว่าประเทศนั้นหลอกลวงไม่จริง, ประ-เทศนี้หลอกลวงไม่จริง, ก็ค่าว่ากันเองในหมู่ประเทศที่ช่วยกันปราบตาเสพติด. นี้มัน ไม่เคยมีในประวัติศาสตร์ของมนุษย์ ในสมัยที่การศึกษาไม่เจริญ.

นีการศึกษาที่แสนจะวิเศษ ในยุคที่โลกเจริญด้วยมหาวิทยาลัย มีากป มีกรรมหนา ชนิคที่เมื่อการศึกษาอยู่ภามกาลาวัด ไม่มีเรื่องร้ายกาจแบบนี้. ถึงที่เมือง ฝรั่งก็เหมือนกัน. เอ้า, ประเทศไทนที่ว่าเจริญด้วยการศึกษา ที่อุศสำห์ไปเรียนไปขอ เรียน ไปเวียนจากเขามา.

จะยกตัวอย่างประเทศอเมริกาเป็นประเทศสูงลุก นี้ยึงมีปัญหาเรื่องยา เสพติด แก่ผู้ที่เรียนแล้ว จบการศึกษาแล้ว นำหน้าเรื่องยาเสพติด นำหน้า เรื่องอิปปี้ ซึ่งก็เรื่องยาเสพดิกกั้งทางร่วงกายทั้งทางวิญญาณ. ประเทศไทยเรากามกันเชา ให้การจึกษาอย่างไร เล็กนำเรียนจึงไปดิตยา เสพคิด จบมัธยม จบวิทยาลัย ก็ติตยาเลพติดมากขึ้นทุกที. สถิตินี้กำลังเพิ่ม, กำลังเพิ่ม, ไม่ใช่หยุดหรือลด ซึ่งสถาบันที่มีหน้าที่นี้ เขาประกาศอลกมาอยู่ทุกวัน.

นึ่มนาดายเป็นว่า *เรียนนี้ เพื่อจะให้มีจิตใจเหมาะสมที่จะไปติดยาเสพติด*; แล้วก็ไม่เการพคนเต่าคนแก่, ติกันในโรงเรียน; เพราะมันเป็นเรื่องของยา เสพกิด. ระหว่างโรงเรียนา็ยกพวกที่กัน, ระหว่างวิทยาลัยก็เคยมียกพวกที่กัน; แล้วก็เดินขบวน ด้วยอุดมลดีที่เลวกว่าการไม่เดินขบวน, คือว่า การเดินขบวนชนิต นั้นแหละไม่เกินเสียดีกว่า มีอะไรน่าลูกว่า น่านบัติอกว่า เขาก็ไม่เอว. เขาก็ไปเดิน ขบวนชนิดนั้น เพราะมันเป็นยาเสพติด. หรือมี การไม่เคารพคนเฒ่าคนแก่ เป็นเรื่องเสพติดทางวิญญาณ; เขาจึงเดินขบวนชนิดที่ว่า ถ้าไม่เดินเสียยังน่ารัก กว่า น่านับถือกว่า น่าบุชากว่า; ทั้งเมืองไทย ทั้งเมืองฝรั่ง ทั่วโลกกำลังเป็นอย่างนี้.

แล้วก็มาโทษณนปลูกยนสพศิจ กนขายยาเสพคิจเป็นการใหญ่ จับไปฆ่า ไปแกง. ทำในไม่โทษการศึกษา ที่จัดขึ้นมาแล้วทำให้เด็ก ๆ ไปซอบยา เสพติจ ? มันควรจะเอาถนที่จัดการศึกษาไปฆ่าไปแกงไปแรวนคอเสีย เพราะว่าจัด การศึกษาชนิจที่เด็กเรียนแล้ว ยังมาหลงตาเสพคิจอยู่ได้. ถือดูซี, เรื่องที่ง่าย ที่เลว ที่น่าหัวเราะ มันยังมาหลงได้ เพราะการศึกษาไม่ดี มันควรจะลงโทษลน เหล่านี้ก่อน, ก่อนคนที่เขาปลูกฝัน หรือว่าเขาท้ายาเสพพิจ.

นี้เราก็ไม่มอง ก็น่าตะอายใจ; จรักกรรศึกษากันอย่าง รสมัยนี้. การ ทึกษายิ่งเจริญ โลกก็ยิ่งมีบัญหาที่ไม่น่าจะเป็นบัญหา เช่น ยาเลพที่ณ์เป็นต้น. ก่อไปทุกๆ ประเทศจะต้องมีกระทรวงยาเสพติก เพราะมันเป็นบัญหามากขึ้น ๆ. คอยคู ก็แล้วกัน มันปราบไม่ใหวแล้ว, มันจะค้องคั้งกระทรวงยาเลพติดขึ้นมาโดยเฉพาะ ทุกประเทศในโลก,

นี้เรื่องว่า มีการศึกษาจบที่แล้ว มีจิตใจไม่เป็นมนุษย์ คือไม่สูง อย่างมนุษย์.

ข้อที่ ๑๑ ต่อไป คือ ความโง่ที่จัดให้เรื่องสาสนาเป็นเรื่องส่วน ตัวบุคกล. เคี๋ยวนี้ทั้งโลก และรวมทั้งประเทศไทยด้วย ที่จัดการศาสนาให้เป็น เรื่องส่วนตัวบุคคล คือไม่ให้มารวมอยู่ในการศึกษาบังคับในโรงเรียน! ที่ถูกควร จะเป็นเรื่องจัดให้อยู่ในการศึกษาบังคับ ที่ทุกถนต้องเรียน ให้เข้าถึงศาสนา.

เกี่ยวนี้ไม่มีเรื่องศาสนา; ให้เป็นเรื่องส่วนตัวบุคคล, เรียนจบแล้วไป หาเอาเอง แล้วแก่ชอบศาสนาไหน. แล้วแก้ตัวกันอย่างพึ่งไม่ได้เลยว่า มันมีหลาย ศาสนา จะเอาศาสนานั้นเข้ามา ศาสนาอื่นก็ไม่ยอม. ที่ถูกนั้น ควรจะจัดให้ทุก ศาสนา ไม่ว่าเด็กคนนั้นจะถือศาสนาอะไร; จะต้องมีการบังคับ ให้เขาต้อง เรียนศาสนาของตน ในโรงเรียนนั้นเอง แล้วให้ประพฤติด้วย ไม่ใช่เท่าแต่จะ ใส่สมุด.

ท**นี้** *ฝรั่งเขากันสาสนายอกใปจากมหาวิทยาลัย* **ให้***เป็นเรียงส่วนบุคคล* **ไปหาเอาเองกวมใจชอบ. แก่ถ้าเป็นสมัยก่อนแล้ว มันมีอยู่ในทุกโรงเรียน ทุกวิทยาลัย ทุกมหาวิทยาลัย; เพราะว่าพวกพระเป็นผู้จักการโรงเรียน จักวิทยาลัย กระทั่งจัด มหาวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยชั้นเอก ๆ ของก่างประเทศนั้น ก่อนนี้พระจัดทั้งนั้น**  เพิ่งเปลี่ยนไปอยู่ในมือชาวบ้านมากขึ้นๆ จนกระทั่งชาวบ้านถือว่า เรื่องศาสนาเป็นเรื่อง ส่วนตัวบุคคล, อย่าเอามาปนในการศึกษาบังคับหรือในมหาวิทยาลัย เป็นคัน; แล้ว มีใครอยากเรียนก็เรียน; แล้วก็เรียนอย่างวรรณคดีอย่างปรัชญา เลยไม่มีประโยชน์ จะไร ที่ศาสนาจะช่วยเหลือจิตใจเขาได้ เพราะไปเรียนอย่างวรรณคดี หรืออย่างปรัชญา เป็นค้น.

นี้ มนุษย์สมัยนี้โง่เขลามาก ถึงกับกีดกันศาสนา ออกไปจากหลัก สูตรบังคับในโรงเรียน ในวิทยาลัย เป็นค้น: เก็กก็ไม่รู้จักศาสนา พระเจ้าก็ เลยคาย, พุกหยาบ ๆว่า สมน้ำหน้ามัน ที่ไม่ยอมให้ศาสนาเข้ามาอยู่ในการศึกษาบังคับ ของยุวชน พระเจ้าก็ตายไปจริง ๆ.

เกี่ยวนี้ก็ขอกชื่อพระเจ้ากันแต่ปาก กล่าวไล้ว่าแทบทั้งนะก ออกชื่อพระเจ้า นั้น ออกชื่อแต่ปาก. เมื่อจานตัวเข้าจริงๆ หรือทำพิธีตามแบบพิธีรีตอง จะพูดถึง พระเจ้าอะไรกันบ้าง; แต่ในจิดใจอันแท้จริงนั้นไม่มี เพราะถือว่าพระเจ้าตายแล้ว. อย่างนี้เรียกว่า การจัดการศาสนาเป็นเรื่องส่วนบุคคล มันก็เลยได้ผลออกมา อย่างนี้. ขอให้มองกันให้ลึก เรื่องนี้ไม่ใช่เรื่องพูดเล่นๆ หรือไม่ใช่เป็นเรื่องที่ผิวเน็น ขอให้มองกันให้ลึก.

มีเรื่องจริงที่เกิดขึ้น ในการแจกของให้แก่บุคคลขาดแคลน เรียนชามารับของแจก, แจกแก่คนจน, กนจนทั้งหลายมารับของแจก. ที่นี้มันมีคนที่ชื่อ พาซื่อ และซึ้กจริงๆว่า "ผมไม่ได้จน แต่ผมไม่รู้สึกมีความสุข เพราะฉะนั้นช่วย แจกสิ่งที่จะทำให้ผมมีความรู้สึกว่าเป็นสุข". นี้ไม่ใช่เรื่องแต่งไม่ใช่เรื่องนิยายเป็น เรื่องจริง แล้วยังไม่ยอากจะออกชื่อ. เคียวมันจะกระทบกระเทือน. ณนจนที่มา คนที่ ถือว่าเป็นสนจนมารับของแจก ว่า "ผมไม่ใด้จน แต่ผมยังไม่มีความลุย ไม่รู้สึกเป็นสุข".

นี่แสคงว่า เขายังต้องการอะไรบางอย่าง ที่ไม่ใช่วัตถุสิ่งของ; แล้วเราก็ไม่มีแจก ไม่เคยแจก โม่เคยเอาไบ่แจก. แล้วก็แจกกันแค่เรื่องของ รู้จัก เอาอาหารเอร็คอร่อย รู้จักเอาคนครี รู้จักเอาลอกไม้ช่อสวย ๆ ไปแจก ไปให้เค็กกำพร้า เล็กหูหนวก ตาบอก เค็กไม่สมประกอบอะไรต่างๆ ในลักษณะที่ว่า ผู้ใหญ่เหล่านั้นไม่ ทอกทั้งเค็ก ไม่ทอกทั้งคนลำบากยากแค้น, คนผู้มีเกียรติเหล่านั้น จึงได้เอาอาหาร อร่อย ๆ คนครีเพราะ ๆ คอกไม้สวย ๆ ไปให้เด็กเหล่านั้น.

ลองกิดดูว่าอะไรมันจะเกิดขึ้น ซึ่งให้เหียงเท่านั้น. ทำไมไม่ไปสอน เรื่องบาป เรื่องกรรม เรื่องเราไม่ได้ทำบุญไว้ เราจึงต้องเป็นอย่างนี้. หรือว่าเด็กอันธพาลที่ถูกขังนี้ ทำไมจะต้องเอาดอกไม้ เอาลนครี เอาอาหารอร่อย ๆ ไปให้อย่างเดียว มันไม่มีประโยชน์อะไร; เพราะที่แท้เขาไม่ได้ต้องการสิ่งเหล่านี้ เขาต้องการสิ่งที่จะเปลี่ยนจิตใจของเขา ให้มันหมดบีญหาเรื่องที่จะต้องทนทุกข์ทรมานนี้ มากกว่า.

นี้เราจะต้องนึกถึงข้อที่ว่า จะต้องแจกโลกุตตรทรัพย์กันต่อไป, แจก ธรรมะ แจกศาสนานั้นแหละ: ผู้แจกต้องมีศาสนา มีธรรมะเสียก่อน แล้วไป แจกคนอื่น จึงจะได้.

พระพุทธเจ้าท่านใต้ดรัสไว้ว่า "เราบัญญัติโลกุตตรทรัพย์ ว่าเบ็นทรัพย์ สำหรับคนทุกอน" เรื่องนี้เคยพูดหลายหนเเล้ว เคยเทศน์ก็เคยเทศน์.

เมื่อ พวกพราหมณ์เขาบัญญูดี *ธนูหรือครอะไร ว่าเป็นทรัพย์ลำหรับ* กษัตริย์, บัญญูทีการ*รับภิกขาจารให้เป็นทรัพย์ของพราหมณ*์, บัญญูติ *เคียว*  ไม้คานนี้ให้ เป็นทรัพย์ของกรรมกร, บัญญัก วัวและใชให้ เป็นทรัพย์ของกสิกร.
เขาทุสถามพระพุทธเจ้าว่า พระโคกมบัญญัติอะไร ? พระพุทธเจ้าท่านบัญญัติว่า
เราบัญญัติ โลกุตตรธรรมว่าเป็นทรัพย์สำหรับคนทุกคน. ลองพึ่งพระพุทธเจ้า
ๆ ชีว่าท่านต้องการให้ทุกคนได้รับได้รู้เรื่องโลกุตตรธรรม คือรู้จักทำจิตใจให้อยู่เหนือ
ความบีบคั้นของความทุกข์.

นี่เดี๋ยวนี้เรามันไม่สนใจกับสิ่งที่เรียกว่า ศาสนา ยกไว้ให้เป็นเรื่อง ของบุคคล ไป-ไป-ไปหาเอาเอง จนกระทั่งในโรงเรียน ไม่มีการประทิษฐานศาสนา หรือธรรมะ ลงไปในจิกใจของเก็ก, แม้นี้ก็เป็นวัฒนธรรมตะวันตก ซึ่งคนไทย เราไปกลานทามกันเขา; เกียกกันเอาศาสนาออกไปจากระบบการทึกษาในโรงเรียน, เหลืออยู่บ้างก็แก่พอสำหรับจอใส่เก็บไว้ในสมุต.

ข้อก่อไปเกี่ยวเวลาจะหมด **ข้อที่ ๑๒** ที่จะให้ระสืกนึกถึง คือว่า เคี๋ยวนี้มี ระบบจิตวิทยา ที่แสวงหาการเอาเปรี่ยน.

คำว่า "จิตวิทยา" ก่อนนี้มีค่ามาก ใช้เป็นหลักวิชาสำหรับรู้เรื่องจิต เพื่อจะบังคับจิต เพี่ยจะใช้จิกให้เป็นประโยชน์ที่สุด. เดี๋ยวนี้เขาก็มะสนใจ หรือมา สอนกันแค่ระบบจิกวิทยาที่แสวงหาการเอาเปรียบ ให้ใก้มากที่สุด. ก่อนนี้เราก็ใช้จิต วิทยา จุงคนหรือหลอกเด็กนี้เข้าไปหาศาสนา เข้าไปหาพระเจ้า เข้าไปหาตึงที่จะทำให้ เขาปลอดภัยในเมื่อโดชิ้น. เพี้ยวนี้ คนสนใจจิตวิทยากันแต่จิตวิทยาประเภทแสวงหาการเอา เปรียบ เป็นจิตวิทยาตัวงกระเป๋าผู้อื่นไปทั่วทุกมุมโลก ไม่ว่าประเทศเล็กประเทศใหญ่ ประเทศรวย ประเทศจน ก็เก่งกันแต่จิตวิทยาล้วงกระเป๋าผู้อื่น. ส่วนจิตวิทยาที่ให้ เตียสละให้แก่ผู้อื่นนั้นเงียบไป เงียบไปเลย; ถ้ามันมีการเตียสละอะไรให้แก่ใครบ้าง ก็คือตกเบ็ลเขา ผูกพันเชนป็นเพื่อน ทั้งกันไม่ได้ ต้องไปร่วมเคาเปรียบผู้อื่นค้วยกัน ต่อไปอีก นี่มันเป็นจิตวิทยาระบบนี้.

เคียวนี้ในโลกมันมีอย่างนี้ แล้ว ตันตอก็มาจากตะวันตก ที่ต้องการ แสวงเมืองขึ้น กระทั่งแสวงไม่ได้ก็ใช้อุบายอย่างอื่น ที่จะบ้องกันรักษาประโยชน์ของ ตน ที่ไปหว่านไว้ทั่ว ๆ โลกนี้ เลยใช้จิตวิทยาล้วงกระเป๋า หรือคุ้มครองบ้องกันประโยชน์ของกันองเป็นอย่างมาก.

นี้ไม่เป็นพุทธศาสนา ไม่เป็นธรรมะ ไม่เป็นความชื่อสัตย์สุจริก แล้ว ไม่ควรจะเรียกว่าจิตวิทยาค้วยซ้ำไป มันเป็นเครื่องมือสำหรับทำบาป. ถ้าใช้จิตวิทยา จูงคนไปหวพระเจ้า ไปหาศาสนา ไปทำความดี หรือให้เสียสละออกไป ไม่ใช่ล้วงของ ผู้อื่นเอามา; นั้นแหละจึงจะเป็นสิ่งที่ควรปรารถนา. เคี๋ยวนี้โลกกำลังมีแต่จิตวิทยา ประเภทจะล้วงของผู้อื่นเอามา เรียนกันเป็นคุ้งเป็นแคว.

เรื่องที่ ๑๓ เดี๋ยวนี้กำลังมีประชาธิปไตยชนิดที่เป็นบ้าหลัง พูก กันทุกหวระแหง, ประชาธิปไตย, ไม่มีอะไรก็กว่าประชาธิปไตย. ประชาธิปไตย อย่างบ้าหลัง ไม่มีขอบเขคที่จะบ้องกันความเห็นแก่คัว มันก็ เลยมีโอกาส มีเสร็-ภาพ ที่จะทำอะไรได้ตามก็เลสของตน. ก่อนนี้มันมีดัทธิอะไรบางอย่าง บังคับไม่ให้คนใช้กิเลสอย่างอิสระยามชอบ โจทน; เกี่ยวนี้มันมีประชาธิปไตย มาเบิดโอกาสให้คนใช้กิเลสอย่างอิสระยามชอบ ถน; แต่ก็ไปแม่งไว้ในคำว่าอิสรภาพ เสรีภาพอะไรต่าง ๆ; ไม่ได้ผลไปในทางการ ใช้อิสรภาพเสรีภาพที่ถูกต้อง; แต่ใช้อิสรภาพเสรีภาพในทางที่จะกอบโกยเข้ามา หาตน, หรือว่าอิสรภาพ เสรีภาพที่จะทะนง จะหัวแข็ง จะด้อ จะกระค้าง ชนิดที่ ว่าบรรพบุรุษของเรา ปู่ ย่า ๓า ยาย รับไม่ใหว; ท่านเห็นแล้วเป็นสมสาย. นี้ดี แต่ว่าสายไปเสียก่อนนะ; ถ้าว่าคนเหล่านั้นยังอยู่ มาเห็นประชาธิปไตยเกี่ยวนี้แล้ว สงจะเป็นสมสาย. เด็กๆ จะทำอะไรก็ได้, คนหนุ่มสนสาวจะทำอะไรก็ได้, คนแก่ จะทำอะไรก็ได้, มันยึงไปไกลกันอย่างนี้; ไม่รู้ว่าอะไรเป็นขอบเขตของประชาธิปไตย.

ยกตัวอย่างง่าย ๆ ในหน้าหนังสือพิมพ์นี้ เขาเรียกชื่อนายกรัฐมนตรี หรือรัฐมนตรีอะไรก็ตาม เรียกชื่อล้วน ๆ ไม่ได้ใช้คำว่า นายกรัฐมนตรีหรือท่านนั้น ท่านนี้, จนกระทั่งเด็ก ๆ ก็เรียกอย่างนี้. เด็ก ๆ จะเรียกนายกรัฐมนตรีหรือประธาน สภาอะไรก็ตามแก่ เขาเรียกแต่ชื่อล้วน ๆ เหมือนกับที่หนังสือพิมพ์เรียก. นี้ก็เอาอย่าง ฝรั่ง เพราะฝรั่งเขาเรียกอย่างนี้มาแต่ก่อน เมื่อหลายปีหลายสืบปีมาแล้ว. อาตมาเห็น เข้าแล้วสะคุ้ง ตั้งแต่กราวนั้นมา.

อ้าว. เดี๋ยวนี้เป็นของธรรมดา เพราะในเมืองไทยก็นิยมเรียกชื่อ ล้วนๆ คล้ายๆ กับว่าอ้ายนั้นอ้ายนี้มากกว่า. นักเรียนก็พลอยตามไป, ลูกเล็กๆ ก็เลยพลอยเรียกตามไป. เห็นไหมว่าแม้สูกเด็กๆ จะเรียกชื่อนายกรัฐมนตรี เขาก็ เรียกแต่ชื่อก็ได้. ถ้าเป็นสมัยก่อน จนาดเป็นปลัดกระทรวง เป็นอธิบดีนี้ ไม่มีใคร กล้าเรียกชื่ออย่างนี้ในหน้าหนังสือพิมพ์เป็นต้น. หรือจะมาลุยกันก็ไม่กล้าเรียกอย่างนั้น. เคี๋ยวนี้เด็กๆ ก็กล้าเรียกนายกรัฐมนตรี รัฐมนตรี เรียกแต่ชื่อ, บางที่ใส่อ้ายก็มี. นี้ระวังให้ดีนะ มันจะลามปาม, ลามปามขึ้นไป. นี่ขออภัยจะก้อง
พุศว่า มันอาจจะลามปามไปถึงในหลวงก็ได้ ในอนาคสอนไกลนั้นโครจะไปรู้, แล้ว
ลามปามไปถึงเรียกพระพุทธเจ้าแค่ชื่อก็ได้; คอยดูเถอะ, ถ้าประชาธิปไตยอย่างนี้
ยังคงอยู่ มันออกมาจากฝรั่ง ซึ่งพวกฝรั่งเขาเรียกพระเยซูแต่ชื่อก็มี; ไม่มีคำว่า
The Lord, The Moster อะไร ออกชื่อพระเยซูสักว่าชื่อเฉยๆก็มีเล้ว. นี่เรากลัวแต่
ว่าประชาธิปไตยแบบนี้มาหนักเข้าๆ; จะเรียกชื่อพระพุทธเจ้า กันแต่ชื่อด้วยซ้ำเป
ไม่มีพระหรือว่าพระผู้มีพระภาคอะไร.

ระวังประชาธิปไตยบ้าหลัง มัน เป็นประชาธิปไตยเพื่อให้ทุกคนได้ใช้
กิเลสของตนเต็มที่ อากมาจึงเรียกว่า "ประชาธิปไตยบ้าหลัง" ประชาธิปไตยเพื่อให้
ทุกคนใค้ใช้กิเลสของตนอย่างเต็มที่. นี่กำลังระบากมาจากตะวันตกมาสู่ตะวันออก
เมืองไทยกำลังตามกันเขา แล้วควาในจิตใชนั้น มันมีธรรมะข้อที่ว่าอ่อนน้อมถ่อมตัว
หรือว่าไม่ยกหุชุทางหรืออะไรทำนองนี้หรือไม่. นี้ก็พูกไม่กลัวใครถ่า เพราะว่าจะ
ต้องมือนโกรธ มือนค่า แช่งอาดมา ที่มีความคิดเห็นคัดอ้านอย่างนี้.

เอ้า เวลาจะหมด. ยึงขึ้นไปอีก ก็อยากจะพูดเสียให้เสร็จ ข้อที่ ๑๔ บ้าดีโดยบุ่งจะให้คือย่างเป็นบ้า; ขอยภัยใช้คำหมาบ ๆ หลายคำ

มันบ้าดีนะ โดยมุ่งแต่จะให้คือย่างเป็นบ้า นี้ก็เป็นเรื่องไม่รู้สึกตัว ของมนุษย์ ที่เขาคิดว่าเขาดี เขาเก่ง เขาถูก เขาฉลาก เขาทำให้มันดี; แล้วก็ เป็นเรื่องพูลไปแล้ว มันก็อย่างเกี่ยวกันอีก คือตามกับผรังอีกภามเคย. คนไทยนี้เก่ะ ที่สุดในการทามกันผ่รังยุคนี้ สมัยนี้ ปัจจุบันนี้ บ้าดีจนเกินดี หรือคีมากไป. ยกตัวอย่าง เช่น ดีเกินไปในการยบกระเบียบหรือกฎหมายอะไรต่างๆนี้ ก็ ออกมาจีเกินไป. กิจการศาล อย่างนี้ ในการตีจะปฏิบัติค่อจำเลย นี้ก็ดีเกินไป. กิจการ ตำรวจ อย่างลำพูดอย่างเทคนิคของเขาแล้ว มันก็ดีเกินไปที่จะมาใช้กับคนอันธพาลแถว นี้. ทีนี้กิจการราชทัณฑ์ ทิจะจักการกับนักโทษนี้ มันก็ยังดีเกินไป ที่จะใช้กับ อนอันธพาลสมัยนี้

นี้ตัวอย่างเท่านั้น ที่เรามันดีเกินไป จนไม่เหมาะสมกับว่าคนชองเราที่ ยังไม่ถึงขนาดที่จะได้รับการพิจารณาอย่างดีมากถึงขนาดนั้น; เพราะมันดีเกินไปนี้ มันจึงทำอะไรไม่ได้. เช่น กฎหมายดีเกินไป ก็ยากที่จะลงโทษใครได้. นี่ถน มันเลวเกินไปนี้, กฎหมายมันดีเกินไป มันก็เล่นตลกกันอยู่เรื่อย; มันไม่มีทาง ที่จะลงโทษคนนั้นได้. ยิ่งเขามีทนายเก่ง ๆ ด้วย กฎหมายมันดีเกินไป คนผิดก็ไม่ต้อง มีทางที่จะถูกลงโทษ.

ทีนี้ การศาล การพิจารณา ระเบียบอะไรที่เกี่ยวกับศาลนี้ เมื่อ มันดี เกินไป แล้วมันก็จับปลาไหลก็ไม่ได้; อย่าว่าแค่จับมนุษย์ที่มีหัวสมอง แล้วมีทนาย มีอะไรที่ดีๆ.

กิจการดำรวจก็ดีเกินไป การค้นคร้าสืบสวนอะไรมันก็พิถีพิถันจนทำ อะไรไม่ได้ จนเอาคนผีสมาถงโทษไม่ได้. นี่มันเปลี่ยงเวลาก็เปลี่ยงเปล่าๆ การ เที่ยวค้นหา เที่ยวสืบสวน เที่ยวอะไรต่างๆนี้ มันก็มาก มันก็เสียเวลาเปล่าๆ, มันก็ เสียไปเปล่าๆ.

นี้เป็นเครื่องพิสูจน์ว่า ทำไมโจรผู้ร้ายมันจึงไม่น้อยลง? เพราะว่า กิจการเหล่านี้มันดีเกินไปนี้ทางหนึ่ง. แล้วอีกทาง ตรงกันข้าม มัน ก็คอร์- รัปชั้นเลย; เพราะมันคีเกินโป เบื่อโอภาสให้อีกทางมันคอร์รัปชั้น มันก็เอาจำเลย มาใส่คุกไม่ใก้; มันเปลืองแรงงานที่ไม่กวรจะเปลื่อง ที่จะไปจับผู้ร้ายมาลงโทษได้ สักคน, มันเปลืองแรงงานเหลือเกิน, จนมันชี้เกียจ เปลืองกระคาษ เบ่ลืองน้ำหมึก, เปลืองอุปกรณ์การเขียนอะไรท่าง ๆ, มันมากเหลือเกิน.

นี้เรียกว่ามัน ดีเกินไป เปลื่องจำนวนคนที่จะทำงานบุนสำนักงานทาง ๆ, เปลื่องคนที่จะมาเป็นพยาน, เปลื่องคนที่จะรับใช้ปฏิบัติงาน, นี้มันเปลื่องเกินไป, กระทั่งในที่สุดมันก็เปลื่องอาการสถานที่, เปลื่องอุปกรณ์อะไรท่าง ๆ, แล้วเปลื่อง สมองในที่สุด จนต้องมากิจกันในรูปของปรัชญา.

เรื่องกฎหมายก็ดี เรื่องราชทัณฑ์ ก็ดี เดี๋ยวนี้คิดกันไปในรูปของ ปรัชญา หรือวิธีการทางปรัชญา; ยย่างนี้อยากจะพูดว่า มันหลับหุหลับคาที่สุดแล้ว มันคีเกินไปแล้ว, กระทั้งอาทดีว่า กล้ายว่า ๆ ตัวเองเก่งกว่าธรรมชาติ เก่งกว่าพระเจ้า เก่งกว่าธรรมะอะไรเดียแล้ว. นี่มันคีเกินไปอย่างนี้ มนุษย์สมัยที่หลับหูหลับภา.

แล้วความที่ ค้น หาระเบียบวิธีการนั้ขึ้นมาได้ มันก็ช่วยไม่ได้;
เพราะปรากฏว่าโจรผู้ร้ายนี้มันยึงชุกชุม ยึงไปกว่าแค่ก่อน ที่ยังไม่มีอะไรที่ยย่างนี้.
อันธพาลมากขึ้น, อาชญากรมากขึ้น, นักโทษมากขึ้น การแทกคุกทำลายชีวิต เจ้าหน้าที่ นี้มันก็มีมะพื้น. ในคุกก็เรียกร้องประชาชิปไตย มีการลงโทษชนิดที่มัน ไม่เหมือนกับการลงโทษ มันไม่รู้จักเข็ดจักหลาย ไม่รู้จักจำ. มันคล้าย ๆ กับว่าคน เหล่านี้วางระเบียบอะไร ๆ ไว้ เผื่อว่ากูจะไปเป็นคนผิดเข้าของบ้างกระมัง เขียนาฎหมาย เขียนระเบียบอะไรไว้ เผื่อว่าเราจะไปเป็นจำเลยเข้าเองกระมัง; มันปฏิบัติยาก ปฏิบัติ สำบาก ระเบียบเหล่านี้. ทีนี้ คนก็ท้อถอยที่จะปฏิบัติให้ถูกต้องตามระเบียบ หรือตามเทคนิถ ของระเบียบเหล่านี้ มันก็เลยเป็นผลร้ายแก่คนที่คีจริงๆ เป็นผลร้ายแก่พละมืองดี ที่มันถั้งหน้าจะทำหน้าที่ของพลเมืองดี ยึงทำไม่ได้ ยึงเป็นผลร้าย ยึงจะต้องตายก่อน.

นี้เรียกว่ามันดีเกินไป มันบ้ากิ โดย มุ่งแต่จะทำให้ดี จนเป็นบ้า เป็นหลัง. นี้ก็เรียกว่ากี ที่เขานิยมกันว่ากี ค้วยความบริสุทธิ์ใจนะ. หึ่เขาทำกัน นี่ไม่ใช่ค้วยจิตใจที่อุดโกง; แต่ผลสุดท้ายมันมีผลตรงกันข้าม เพราะมันก็เกินไป. ระวังเรื่องก็เกินไป แล้วมันจะร้ายไปเสียยึงกว่าไม่สู้ดี ไม่สู้คียังก็กว่าที่ว่ามีดีเกินไป.

ทีนี้อยากจะพุด ดีเกินไปในแง่อื่นอีกนิดหนึ่ง; เช่นว่า มันไปได้ไกล ไปได้เร็ว ไปได้ในที่ไม่ควรไป นี้มันา๊ยึงวินาศ. เอาเถอะยึงไปนี้ ไปโลกพระจันทร์ หรือไปได้ทุก ๆ โลก ก็ยึงใกล้อวามวินาศ, ยึงทำอะไรให้เจริญมากขึ้น ในทาง ที่ไม่จำเป็นอย่างนี้ ก็ยึงใกล้อวามวินาศ, ยึงไปได้เร็วก็ยึงวินาศ เพราะมันทำให้ จิตใจ ขยายความต้องการมาก เกินความจำเป็นเสมอ. นี่มันเสียในทางจิดทาง วิญญาณเสมอ.

เคี้ยวนี้จะสร้างเครื่องกินเร็ว ๓.๐๐๐ ใมล์ต่อชั่วโมงเป็นธรรมสาแล้วเคี้ยวนี้ เร็ากว่าเลี้ยง. รถไฟก็จะให้เร็วถึง ๑๕๐ ไมล์ต่อชั่วโมง: ได้ยินวิทยุเขาประกาศอยู่ ที่กำลังทกลองอยู่ อย่างน้อย ๑๕๐ ไมล์ต่อชั่วโมง. นี่มันคล้ายๆกับว่า ๒๐๐ กว่า กิโลเมตรค่อชั่วโมง ไปกรุงเทพ ๆ ๓ ชั่วโมงโดยทางรถไฟ หรือไม่ถึง๓ ชั่วโมง รถยนท์ -ก็เร็วกันไม่มีขี้คจำกัก ให้มันเร็ว กระทั่งเครื่องช่วยคิดเลขคิดอะไรให้มันเร็ว กระทั่ง คอมพิวเตอร์ช่วยให้มันเร็ว อะไรก็ตามเถอะ. แล้วมนุษย์ดีซื้นที่ตรงไหน? ย็งเร็วในการแก้ไขปัญหา มันก็ยิงเพิ่มความเร็วในการที่จะเกิด ปัญหา; นี่พังถูกหรือไม่ถูกก็สุดแท้. ที่เรามียานพาหนะไปไหนทั่วโลกเร็วนี้ เพื่อจะแก้ปัญหานั้นน่ะ; แล้วมันจะยึงเพ็มความเร็ว หรือมาถในการที่จะเกิดปัญหา อย่างอื่นเพิ่มขึ้นอีก, อย่างรวคเร็วอีก. เพราะฉะนั้นความเร็วนี้ไล่กันไม่คัน; เป็นเรื่องความโร่ของคนในโลก.

ไม่ต้องเอาให้มันเร็วนัก ไปตามสบาย แล้วเรื่องอย่าเกิดมาก; เรื่อง ก็ไม่เกิดมาก บัญหาก็ไม่เกิดมาก ความรีบค่วนมันก็ไม่ค่อยมี มันก็สบายคื. นี้ถ้า เราอยู่กันอย่างนี้ สมมติว่าไม่มีรถไฟไม่มีเรือบินอะไรนี่; เราก็ไม่มีปัญหามากที่จะ ต้องใช้มัน. เราอังมีความผาสุกกว่า ที่จะให้มีเรือบินว่อนเค็มไปทั้งพ้า; แล้วมันก็ คือบ้า ก็คือเป็นโรคเล้นประสาท เป็นโรคจิตคายกันในที่สุด. มันเพ็มความเร็วของการ แก้ปัญหา มันก็เท่ากับเป็นการเร่งความเร็วของปัญหาที่จะเกิดมาใหม่ ๆ แปลก ๆ ออกมา. นี้ไปดูเถอะ บัญหาที่ไม่ควรจะเกิดมันก็เกิดขึ้น; แล้วมนุษย์ก็สร้างขึ้น เพราะมัน มีความสะควกและมีความเร็ว แล้วคนก็ไม่อาจจะแก้ปัญหาเหล่านี้ให้ลู้ล่วงไปได้.

ยกทั่วอย่างว่า เรามียานพาหนะเร็ว เรือบินเร็วอะไรเร็ว ยึ่งเร็วก็ยิ่ง พลาคง่าย ยึงคายง่าย. นี่รริงหรือไม่จริงอย่างนี้? มันยึงควบคุมยาก ยึงเร็วก็ ยึงเปลือง; เมื่อถัวกันไปหมดทั้งโลกแล้ว ไม่มีใครได้กำไรอะไรเลย ในการที่มี เรือบินเร็วขึ้นมานี้ โลกนี้จะไม่ได้รับประโยชน์หรือความคือะไรเลย. จะไปคืนก่า กระเป๋าของคนบางกน หรือว่าในบางคนเท่านั้น. แต่โลยส่วนถัวเฉลียทั่วโลกแล้ว ไม่ได้กำไรอะไรเกิดขึ้นในโลก, ยึงเร็วมันก็ยึงใช้จ่ายมาก, ยึงมีชีญหามาก โลกก็ ยึงยุ่งมาก.

ทีนี้ยิ่งสึกซึ้งก็คือ ยิ่งเร็วเท่าไรมันก็ยิ่งเพิ่มกิเฉสของคนนั้นเอง คือ ใจมันร้อนมากขึ้น ต้องการมากขึ้น กระวนกระวายมากขึ้น; ยิ่งมีอุปกรณ์เร็ว เท่าไร มันยิ่งโหมกิเฉสของคนใช้ความเร็วนั้นมากขึ้นเท่านั้น

ทีนี้ของภูอีกทางหนึ่ง ซึ่งมันกลับกันอยู่ ถ้าเรายิ่งทำอะไรเสร็จไปเร็ว จะยิ่งทำให้เวลาเหลือ เป็นเวลาว่างไม่ใช้ประโยชน์มากขึ้นเท่านั้น. เช่นว่าถ้าเรา บันผ้ายคัวยมือ, ใช้นุ่งหมกัน ทุกคนพอสบาย. พอเราไปทำผ้าคัวอเครื่องจักร์ มันก็เสร็จเร็วเคี๋ยวเกียวก็พอใช้กันทุกคน; เวลานั้นมันก็เหลือ. นี่มันจะเกิดบัญหา ขึ้นมา ทำความยุ่งยากลำบาก ให้เกิดมีผู้ใช้ผู้เสีย ผู้ไม่พอ ผู้เกินอะไรขึ้นมา มันก็ยุ่ง เท่านั้นเอง; ฉะนั้นอย่าไปทำอะไรให้มันเร็วเกินกว่าที่ธรรมชาติต้องการ.

ถ้าพูกถึงวัตถุยึงเร็วก็ยึงสึกหรอ ทั้งร่างกายและชีวิต, ทั้งวัตถุทั้งร่างภาย ทั้งชีวิต, ลองทำงานให้มากซี มันก็ตายเร็วแหละ ที่นั่งอยู่ที่นี่ทุกคน ลองทำงาน ให้มันมาก ให้มันเร็วให้มันจี้ไปซี; มันจะตายเร็วสว่าที่ทำงานตามธรรมคาปกติ. วัตถุมันก็ยึงเปลืองยึงสึกหรอ ร่างกายก็สึกหรอ, ชีวิตก็สึกหรอ; ถ้าพอดี ๆ มันก็ อยู่ไปได้มาลกว่านี้; ยึงเร็วมันก็ยึงลำบากแก่กวรควบคุม. ดูแต่รถเร็วเรือเร็วชี มันคุมอาณ

ทีนี้มนุษย์มันเร็วแด้จอะไรมันเร็ว มันยี่งยาก ยิ่งเร็วมันยิ่งผิดธรรมชาติ ทั้งพางกายทั้งทางจิต; แล้วมันเกิดโรคขึ้นมาใหม่, เกิดปัญหาขึ้นใหม่ ๆ โรกภัย ใช้เจ็บใหม่ ๆ. ในที่สุดมันก็เสียความสมคุลย์ของธรรมชาติ; ธรรมชาติมันต้องการ ความสมคุลย์โดยไม่มีใครรู้. นี่เราไปทำให้มันเสียความสมคุลย์; ธรรมชาติมันก็จะ ธบหน้าเอว ด้วยการเพิ่มปัญหาให้มนุษย์มีความทุกข์มากขึ้น. ฉะนั้นควรจะพูกได้ว่า ยึงเร็วมันก็ยึงเป็นบ้า ถ้าช้า ๆ ลงเดียบ้าง โลกนี้ก็จะ เย็นลงกว่านี้. นี้คือความที่มันคึเกินไป, มันคึเกินไป; มันคึเกินไป มันยึงไม่พอ, มันยังก้องการจะคึกว่านี้อีก.

เรื่องที่ ๑๕ ศิลปต่าง ๆ เตลิดเงิ้นบ้าเป็นหลัง. เมื่อก่อนนี้กิลปนี้ เขาก้องการเพียงเครื่องมือ หรืออุปกรณ์สำหรับเป็นอยู่สะกวกสบายผาสุก. เคี๋ยวนี้คน กิดเทคนิกของศิลปให้ขยายออกไป, ขยายออกไปจนดนธรรมดารู้ไม่ได้. ต้องไป เรียนกันเสียกั้งมากมาย จึงจะรู้กำรู้ความหมายของศิลปนั้น; แล้วก็ไป เสียเวลาเปล่า ๆ ไม่ได้ทำให้มนุษย์นี้ดีขึ้น, นอกจากว่าบ้ากิลปเก่งขึ้น ศิลปทาง modern art, abstract อะไรต่าง ๆ เหล่านี้ มนักโก่งในการที่ทำให้คนเป็นบ้าคิลปมากขึ้น นี่ไม่เป็นไปเพื่อ สันดิ.

ศึลปที่จะช่วยให้คนเข้าใจของจริงของชีวิตนั้นละเลยกันหมด.
กิลปนี้มันมีความหมายมีความมุ่งหมายอย่างยิง; จะใช้ความงกงามกึงกูกใจ ให้คนเข้า
ไปถึงความจริงของชีวิก ของโลก ของความทุกข์ความสุขนี้. ศิลปสูงสุดมันก็อยู่ที่
รู้จักเอาชนะกิเลสให้ได้ นี้เป็นความงกงามเหนือศิลปใด แต่เป็นเรื่องทางจิตใจหน่อย.
ถ้าเป็นเรื่องทางจัดถุ ก็เป็นความงามชนิคที่ให้เข้าถึงความงามทางจิตใจ อาศัยความงามทางจุปร่างนี้ เข้าไปถึงความงามทางจิตใจ.

เดี๋ยวนี้ศีลปมนัพพาเข้ารกเข้าพง เหมือนกับใยแมงมุมพัน จนไม่รู้ว่า จะออกทางไหน ก็เรียกว่าคะวันตกไม่ได้ให้อะไรแก่ตะวันออกในแง่ของศิลป; นอก จากปัญหายุ่งยากลำบาก หมดเปลือง เกี่ยวกับกิลปมากขึ้น, มันนำไปสู่ความยุ่งเหยิง ยึงขึ้น, ไม่มีวี่แววจะส่งเสริมสันติ, แม้แต่จะให้เส้นประสาทสงบรำงับก็ไม่มี.

เพราะฉะนั้นคิดปิ่นโดยมากจึงบ้า ๆ บอ ๆ เป็นโรคเต้นประสาทอยู่ส่วนหนึ่ง ที่เคียว เพราะตัวเองทำบาป พาศิลปไปเข้ารถเข้าพง เลยเมากัญชาชนิดหนึ่ง เมากัญชา คิลป นั่งดูรูป abstract ได้ทั้งวัน ๆ ทั้งเดือนทั้งปี นี้มันเมากัญชาชองศิลปยึงกว่าเฮโรอีน ไปเดียอีก ไม่ช่วยโลกนี้ให้มีสันติภาพหรือสันคิลุขเลย; ผิดความมุ่งหมายของศิลป แก่กาลก่อน.

เรื่องสุดท้าย เรื่องที่ ๑๖ เมาปรัชญากันจนเป็นเฮโรอีนทางวิญญาณ; แล้วลนก็เมาปรัชญา เหมือนกับเมนธโรอีน คิดเฮโรอีน; เรื่องนี้ก้องอธิบายกันมาก. แต่ว่าพูดแต่ใจ ลวามก็คือว่า ความรอดพ้นของมนุษย์นั้นอยู่ที่การประพฤติ ไม่ใช่เรื่องปรัชญา ซึ่งเป็นการค้านวณ. ปรัชญามันปืนเพียงเรื่องการค้านวณ.

เคียวนี้เขาจะใช้ทางออกเป็นการคำหวณ โดยไม่ต้องประพฤติปฏิบัติให้ยาก ให้ลำบากที่เรียกว่าเป็นการประพฤติพรหมจรรย์. ถ้าเป็นการประพฤติพรหมจรรย์ เขาต้องบริงคับกายวาจาใจ บริงคับไม่ให้เกิดกิเลส หรือว่าเผาผลาญกิเลส ขนมัน ร้อนระอุกันไปหมดแหละ; เพราะว่าถ้ามันมีการเผามันก็มีการร้อน. อย่างนี้เราแก้ บัญหา หรือกับทุกข์ คั่วยการประพฤติพรหมจรรย์ คือการปฏิบัติจริงๆ ลงไปที่กาย วาราใจ. ทีนี้คนเกี่ยวนี้เขากุยโทมาเหนือเมฆ เขาจะแก้ปัญหาเหล่านี้ ค้ายวิธีการทาง ปรัชญา ทั้งโกหกและทั้งไง่. ถนที่พูดอย่างนี้ทั้งโง่และทั้งโกหก; โง่คือไม่รู้ว่า นี้มันไม่สามารถจะแก้ได้. กนเราจะดับทุกซ์ด้วยการคำนวณทางปรัชญาก็ไม่ได้ แล้ว มันโกหก คือตัวเองทำไม่ได้ แล้วไปหลอกผู้อื่นให้ใช้ระบบอันนี้. ฉะนั้นการที่โลก สมัยนี้ จะใช้ระบบปรัชญาสำหรับแก้ปัญหาต่างๆความทุกข์ต่างๆนี้ มันทั้ง โกหกและทั้งโง่.

ท็กิกคูเกอะว่าโลกนี้อะไรกำลังครอง ? โมหะกำลังครองโลกนี้ ? หรือว่า บัญญากำลังครองโลกนี้ ? ศาสนาที่เป็นตัวศาสนาพรหมจรรย์นี้เขาทั้งกันไปเสีย ไปเอาศาสนาที่เป็นสักว่าปรัชญา เพื่อไปตามการคำนึ่งคำนวณ; ไม่อาจจะแก้ บัญหาอะไรได้. แล้วก็ยังไม่ยอม ยังค่อสู้ยังคิ้นรน จะใช้ปรัชญาให้มันมากขึ้น. เคียวนี้กำลังพูดถึงปรัชญา ส่งเสริมยกย่องปรัชญากันมากยึ่งขึ้นกว่าเมื่อ ๑๐ บีมาเล้ว.

ทำไมอาคมาจึงรู้เรื่องนี้ ? เพราะว่าคอยเป็นห่วง และคอยสนใจอยู่ทุกๆ ปี. นี่รู้ว่าชั่ว ๑๐ ปีมานี้ คนมาถึงขนากที่เรียกว่าบ้าปรัชญา เป็นเฮโรอีนชนิคหนึ่งของคน เหล่านี้ ที่เป็นนักศึกษามีปริญญายาวเป็นทางมาเทมือนกัน; แล้วก็มาจากคะวันคก หรือเมืองนอก ที่จะแก้ปัญหาของโลกตัวยปรัชญา แล้วก็เมาปรัชญาอย่างเฮโรอีน. ถ้าเป็นการปฏิบัติควบคุมอินทรีย์ ตา พู จมูก ลั้น กาย; นี้เขาไม่ชอบ มันเจ็บปวด มันไม่สนุก. เขาขี้เกียจจะกระคุณกระคิด เขาจะนอนสบาย ถิกคำนวณ แก้ปัญหาใน ทางจิกใจโดยปรัชญา โดกกำลังหลงปรัชญา ไม่ใช่ธรรมะครองโลก เป็นโมหะชนิดหนึ่งกำลังครองโลก.

นี่รวมความว่า อะไรกำลังครองโลก? ก้องพูกว่า เสรีภาพที่จะช่วยกัน ทำโลกให้ฉิบหาย กำลังครองโลก. อะไรกำลังครองโลก? เสรีภาพที่จะช่วย กันทำโลกให้ฉิบหายเร็ว ๆ นี้กำลังครองโลก. ทุกคนท่อสู้เพื่อเสรีภาพ เพื่อสิทธิอัน ชอบธรรม ด้วยสำนวนโวหารอันไพเราะ เพื่อจะให้ได้มาซึ่งเสรีภาพ; แต่เป็นเสรี-ภาพที่จะทำโลกนี้ให้วินาศ ทั้งทางวัตถุและทั้งทางวิญญาณ.

ทางวัตถุนี้ก็หมายความว่า วัตถุในโลกจะเปลื่องไปอย่างฉิบหายวายวอก; เอาไปใช้เพื่อสงคราม, เอาไปใช้เพื่อเที่ยวเล่น, เอาไปใช้อะไรโดยที่ไม่จำเป็น เพราะเขามีเสรีภาพ. ฉิบหายทางจิต ก็คือเป็นโรกประสาทกันมากขึ้น, ฉิบหายทางวิญญาณ ก็คือมีโมหะอวิชชาทลงใหลในการแก้บัญหาเหล่านี้มากขึ้น, ก็รวมความว่า โมหะกำลังครองโลก แล้วโลกก็คืบคลานไปในทางที่จะมีความวินาศ ทั้งทางวิตถุทั้งทางวิญญาณ; มันครงข้ามจากหลักพระพุทธศาสนาโดยบระการทั้งปวง.

ราคะ โลภะ โทสะ โมหะ ตัณหา อุปาทาน นี้ต้องเอาออกไป, ก้องเอาออกไป. อย่าให้มันมีที่อยู่อาศัยในจิดใจของเรา. เกี่ยวนี้มันไม่อย่างนั้น มันกลับไปทำกรงกันข้าม ให้กวามสะกวก โอกาสที่จะไปเป็นผู้เลี้ยงกู สนองรับใช้กิเลส คัณหา แก่เข้าใจว่ามันเป็นของก็วิเศษ นี้ถือการ "เห็นกงจักรเป็นทอกบัว"

ขอให้เราพิจารณาลูกันให้ดีในวันนี้ พูดถึง สิ่งที่เป็นอันตราย ที่กำลัง ได้รับอยู่จากวัฒนธรรมแบบตะวันตก คือวัตถุนิยม, และโลยเฉพาะอย่างยิง ในยุลบัจจุบัน ละวันภาก็ไม่เคยเป็นอย่างนี้มาก่อน. ที่นี้เผอิญมันพรวลพรากก้าวหน้า ในทางวัตถุ มันจึงลืม ลืมหน้าลืมหลัง เกิดระบบใหม่นี้ขึ้นมา มีแต่เรื่องวัตถุก็มีผล เป็นอย่างนี้. แล้วมันถูกอัสตาทะถือรตอร่อยของวัตถุ จับเอาตัวไว้แน่น; และเพราะ ความเอร็ดอร่อยสนุกสนานเห็นชัดอยู่ คนก็ตามกัน ตามหลัง ตามอย่างกันไป. นี้โลก จึงกำลังอยู่ในสภาพอย่างนี้.

มองให้ดี แล้วก็จะเห็นได้ชัดว่า ธรรมะยังไม่ได้ครองโลก; ฉะนั้น เราจะต้องช่วยกัน พิจารณาคันคว้า หาหนทางค่อไป ให้ธรรมะมีโอกาสครองโลก ให้จันได้. ถ้ามีฉะนั้นแล้ว ก็อย่าได้เรียกคัวเองว่า เป็นพุทธบริษัทในพระพุทธศาสนาเลย.

อาคมาเห็นว่าสมควรแก่เวลาแล้ว ขออุคิการบรรยายครั้งที่ ๔ ใว้เพียงเท่านี้ ให้โอกาสแก่พระคุณเจ้าทั้งหลายสาคคณสาธยายบทพระธรรม อันเบ็นเกรื่องกระคุ้นเดือนใจ ในการที่ให้คนสนใจธรรมะนี้อิงสิ้นไปอีกส่วนหนึ่ง

เมื่อธรรมครองโลก - ๕ -หินโคง ๑๑ พ.ค. ๑๖

การศึกษาที่กำลังเป็นอันตรายต่อธรรมะ.

## ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคอาสาพหบุชา ๒๕๑๖ นี้ ได้ตำเนิน มาถึงกรั้งที่ ๕ ในวันนี้แล้ว. การบรรยายชุดนี้ ได้กล่าวโดยหวังเ้อใหญ่ว่า เมื่อ ธรรมะครองโลก; แล้วก็แจกเป็นหวังข้อย่อยออกไป กว่าจะเข้าใจได้สมบุรณ์ ว่าธรรมะครองโลกนั้นเป็นอย่างไร, เดี๋ยวนี้ธรรมะไม่ครองโลก โลกกำลังเป็น อย่างไร, และเพราะเหตุใดธรรมะจึงไม่ครองโลก? สำหรับในวันนี้จะกล่าว โดยหวังข้อย่อยว่า "การศึกษาที่กำลังเป็นอันตรายต่อธรรมะ".

## (คำปราวกและทบทานไปอนเด็ดน้ำ ๑๕๖)

นี้ท่านก็จะเห็นได้ว่า มัน เป็นความจำเป็น ที่เราจะต้องดูกันไป ตั้งแต่สภาพบีจจุบันของโลกที่เป็นอยู่จริง ว่าไม่ได้อยู่ภายใต้การคุ้มครองของ สึงที่เรียกว่าธรรมะ. แต่เนื่องจาวคำว่า "ธรรมะ" มีความหมายกำกวมได้หลายอย่าง แล้วก็ได้เคยอธิบายมาแล้วด้วย: บางคนก็จะสงสัยว่า ตามปกติโลกนี้ โดยเฉพาะโลก แผ่นดินนี้ ก็มีกฎเกณฑ์ท่าง ๆ ของธรรมชาติ ที่เรียกว่าธรรมะนั้นกุ้มครองอยู่. โลกนี้ จึงได้มีวิวัฒนาการมายย่างนี้; แม้ตัวโลกทั้งหลายก็ก็อธรรม หรือรูปธรรมอย่างหนึ่ง ค้วย มันก็มีกฎของรูปธรรมนั้นครอบครองอยู่. อย่างนี้จะเรียกว่าธรรมะครองโลกได้ หรือไม่ ?

นี้ชอให้เข้าใจว่า เราไม่ได้ประสงค์จะพูดในแง่นั้น ซึ่งเป็นเรื่องที่เป็นไป ตามธรรมชาติที่ไม่เกี่ยวกับมนุษย์ หรือที่มั่นอยู่นอกความสามารถของมนุษย์.

เคี๋ยวนี้เราจะพูดกันถึงธรรมะประเภทที่มนุษย์สามารถจะประพฤติปฏิบัติได้, และมนุษย์สามารถทำให้มีขึ้นในโลกมากยิ่งขึ้น จนโลกนี้เป็นสิ่งที่ครอบครองอยู่ด้วย ธรรมะ ก็มีความสุขสมบูรณ์.

ทั้งนั้นย่อมเป็นการเห็นได้ว่า เราจะพูดถึงธรรมะส่วนที่เป็นการปฏิบัติของ มนุษย์ที่ปฏิบัติแล้วจะใต้ครองโลกนี้ไว้ ในสภาพที่สมกับว่า มันเป็นโลกสำหรับมนุษย์ อยู่. ถ้าปราศจากธรรมะประเภทนี้ โลกนี้มันก็เป็นโลกสำหรับสัตว์เคร็จฉาน. ตอง มนุษย์ไม่ประพฤติธรรมะอย่างมนุษย์; มนุษย์นั้นเองก็กลายเป็นสัตว์เคร็จฉาน สมทบ กันไปกับพวกสัตว์เคร็จฉาน ก็เลยเป็นว่าสัตว์เคร็จฉานมันครองโลก เป็นส่วนมาก.

เกี่ยวนี้ มีธรรมะอยู่ระบบหนึ่ง สำหรับมนุษย์, หรือว่าเพราะธรรมะ ระบบนี้ จึงได้เรียกคนนี้ว่ามนุษย์ คือมีจิตใจสูง ทำอะไรได้ดีกว่า น่าดูกว่า. เมื่อมอง ถูกันในแง่นี้ เราก็ต้องมองดูทบไปทบมาด้วยเหมือนกัน ว่าโลกนี้กำลังอยู่ในสภาพ อย่างไร; เป็นที่พอใจของมนุษย์ได้หรือยัง? และเพราะเหตุใด? มันจึงได้เป็น อย่างนั้น อย่างนี้เป็นคัน.

ในการบรรยายกรั้งที่แล้วมา ก็ได้ชี้ให้เห็น ถึงสิ่งที่มันครงกันข้าม จาก สนักภาพ จากสันทิสุข; มันมี วิวัฒนาการในโลกนี้ ที่เป็นไปเพื่อวินาศนาการ ของโลก นั้นเอง. นี้ก็เป็นเรื่องของก้อยคำ ที่บัญญัติกันไว้อย่างนั้น. วิวัฒนาการ ก็แปลว่า ทำให้เจริญขึ้นให้มากขึ้น; แต่ว่าความมากขึ้นหรือเจริญขึ้นนั้น มันเป็น ไปเพื่อวินาศ, วินาศนาการของโลก. ในที่สุด

ได้ชี้ให้เห็นหลายอย่าง เกี่ยวกับทางวัตถุ; เรามีนั้นมีนี้เจริญขึ้น แต่ แล้วก็ มิได้เป็นไปเพื่อขันติภาพ นับตั้งแต่มีรถไฟ มีเรือบิน มียานอวกาสเป็นต้น. แต่แล้วก็มิได้เป็นไปเพื่อสันติภาพเลย กลับจะเป็นไปเพื่อวินาสนาการของโลกง่ายขึ้น หรือเร็วยึงขึ้นไปเสียอีก. นี้ไม่ก้องนับถึงเรื่องต่าง ๆ ในบ้านเรือน ที่เจริญวิวัฒนาการ กัวยเครื่องใช้ไม่สอย เครื่องประกับประกา จนมนุษย์ก็พากันหลงใหล; หาเงินเท่าไร ก็ไม่พอ จะเอามาจัดที่อยู่ที่อาศัยให้สวยเหมือนเมืองเทวกา แม้แต่ห้องน้ำ ก็จะให้เป็น เมืองเทวกาไปด้วย.

ยิ่งวิวัฒนาการแบบนี้ ก็ยิ่งเป็นไปเพื่อวินาศนาการของมนุษย์นั้นเอง เพราะ ไปลุ่มหลงในซึ่งอย่างนั้น: แล้วก็ลุ่มหลงเท่าไร ก็ต้องเห็นแก่ตัวมากขึ้นเท่านั้น; เห็นแก่ตัวเท่าไร ก็ต้องมีการทำบาปมกาขึ้นเท่านั้น. เป็นความโลภ ความโกรธ กวามหลง แล้วก็ชักชวนกันให้เป็นอย่างนั้นมากขึ้น, จนลืมสิ่งอื่น ๆ ลืมหน้าที่ที่มนุษย์ ควรจะทำอย่างอื่น; อย่างนี้เราเรียกว่า วิวัฒนาการที่เป็นไปเพื่อวินาศนาการ. และในสิ่งนี้มันมีการศึกษารวมอยู่ด้วย จึงพบว่าแม้แต่การศึกษานี้ ก็เป็นไปเพื่อวินาศนาการ. ดังนั้นในวันนี้ อาตมาจะได้กล่าวการบรรยายนี้โดยหัวข้อว่า การศึกษาที่ กำลังเป็นอันตรายต่อธรรมะ, การศึกษาที่เรากำลังมีอยู่ในโลก ที่มันเป็นอันตราย ต่อสึงที่เรียกว่าธรรมะ.

#### (เริ่มการบรรอายไดยหัวขอแห่งวันนี้.)

เราควรจะเข้าใจกันได้ทุกคนว่า โลกนี้มันถูกนำไปด้วยการศึกษานั้น เอง. ถ้นรามีการศึกษาอย่างไร มันก็มีจิตใจอย่างนั้น; มีจิตใจอย่างนั้น มันก็ชวน กันทำโลกนี้ให้เป็นอย่างนั้น โดยไม่ต้องมีอะไรมาบังกับขอร้องกันอีกแล้ว เพราะว่าการ ศึกษานั้นมันผังลงไปในใจแล้ว.

เดี๋ยวนี้เรามีการศึกษา ชนิดที่ทำให้เราหลง เรียกว่ามัน เป็นแสงสว่าง สีขาว จนพรากาจนมองไม่เห็นอะไรเหมือนกัน คือ เห็นก็เห็นผิดตามที่เห็นผิดจากที่ เป็นจริง; ฉะนั้นจึงมีการจักการทำเพื่อรากะ โทสะ โมหะ ยีงขึ้น คือว่าในโลกนี้เรามี การทำ ชนิดที่ให้หลงรักในสิ่งเป็นที่ตั้งแห่งความรัก ความคำหนัด ความพอใจยีงขึ้น. จะเป็นเรื่องการกิน การอยู่ เรื่องอารมณ์ เรื่องอะไรค่าง ๆ นี้ นี้การศึกษากันคว้าทำให้ วิเศษยึง ๆ ขึ้นไป ไม่รู้จักเบื่อ; นี้ก็เพื่อรากะมากขึ้น.

ทีนี้ถ้นมื่อ ราคะมากขึ้นเท่าไร; มันจะเป็นไปเพื่อโหสะมากขึ้น เท่านั้น. สิ่งที่เรียกว่าโทสะนั้น มันขึ้นอยู่กับราคะ คือว่าเราจะโกรธดีเพราะว่าเรา ไม่ได้ตามที่เราอยากหรือต้องการนั้นเอง. ความอยากความค้องการนี้เป็นราคะหรือ เป็นโดภะ มีมากเท่าไรก็เป็นโอกาสที่จะให้เกิดโทสะมากเท่านั้น. ผิดหวังมากเท่าไร ก็มีโทสะมากเท่านั้น. ถ้าเรารักมากเท่าไร เราก็จะเกิดความโกรธความเกลียดมากขึ้น เท่านั้น. แล้ว ทั้งหมดนั้นก็เป็นโมหะ หรือ เป็นความหลงในแบบรูปต่าง ๆ เนื่องอยู่ด้วยกัน.

นีการศึกษาที่เดินไปผิด มันก็ทำให้โลกนี้มีราคะ โทสะ โมหะมากขึ้น, ก็อ ทำโลกให้หลง ในสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งความหลงมากขึ้น แล้วก็จะเกลียกซังกันมากขึ้น กว่าเดิม ลองคำนวณกว่า คนในโลกที่ถึกล้างผลาญกันทำลายภัน ในระหว่าง ๒ ยุค ๒ สมัย ก็อยุคที่เป็นคนบ่าเถื่อน กับยุคที่คนเจริญที่สุดสมัยนี้ ความคิดล้างผลาญกันนั้น ยุคใหนมันมีมาก ? แม้จะเทียบตามส่วนของจำนวนคนที่มีเท่าไร มันก็ยังพบว่าความ อิจฉา ความพยาบาทเกลียดชัง คิกทำลายล้างกัน ของลนในยุคนี้มันมีมาก; เพราะ มันเจริญด้วยความลุ่มหลงในสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งความรักความพอใจ ที่ประกิษฐ์ประสอย กันขึ้นมา ไม่รู้จักหมดจักลั้น. เมื่อสมัยคนบ่านั้น มันก็ไม่มีอะไรที่จะเป็นที่ตั้งแห่งความลุ่มหลง; เพราะฉะนั้นการที่จะคือฆ่าพื้นกัน มันก็ไม่มีอะไรที่จะเป็นที่ตั้งแห่ง ความลุ่มหลง; เพราะฉะนั้นการที่จะคือฆ่าพื้นกัน มันก็ได้อบจะไม่มี นอกจากจะ จำเป็นเท่านั้น.

ไม่ค้องดูไปถึงหมื่น ๆ ปี ถึงยุคลนป่าเหล่านั้นเลย แม้เค่ยคปู่ย่าตายายของเรา เมื่อไม่สักก็ร้อยขีมานี้ ก็ไม่มีเจกนาที่จะฆ่าพื้น ทำลายล้างกันอย่างลึกซึ้งเหมือนสมัยนี้ : มีเจกนาที่จะล้างผลาญกันอย่างที่เรียกว่าเปิดเผยทีมี เร่นลับก็มี, อย่างหลอกลวงก็มี, ต่อหน้ำราวกับว่าเป็นมิตรกัน แล้ว ภายในใจมันก็เป็นสัตรูกัน. ทีนี้ก็จะหึ้นได้เองว่า กลิ้นไอของการกิดร้ายเบียดเบียนกันนั้น ในบรรยากาศ เวลานี้ มันมากเต็มไปหมด ไม่เหมือนกับครั้งโบราณ. นี่เรียกว่า ความเจริญนี้ มัน เจริญเพื่อความวินาศ; การศึกษามันเจริญ มันก็เจริญเพื่อวินาศ เพราะว่า ทำให้มีราคะ โทสะ โมหะยังขึ้น

อารยธรรมของพวกตะวันตกหันไปทางวัตถุนิยมหนักขึ้น; การกัน กว้าทางวักถุทางร่างกายนี้มันมากขึ้น จนกระทั้งเรียกว่าเมามายในเรื่องวักถุเรื่องเนื้อหนังนี้ ถึงขนากที่เรียกว่าหลับหูหลับกากันที่เกี่ยว, จนเกิกคำประหลาก ๆ ขึ้นมาเมื่อไม่นานนี้ เช่นกำว่า พระเจ้าตายแล้ว.

ทำในพระเจ้าตาย? เพราะว่าคนไม่สนใจกับพระเจ้าเลย. ทำในคน ไม่สนใจกับพระเจ้า ก็กรีนุมาก ยึ่งขึ้นทุกที่ ๆ จนไม่มีเวลาไปสนใจกับพระเจ้า; พระเจ้าก็ตายไป. หรือแม้จะไข่สน ใจในพระเจ้า มนักไม่สนุกสนานเหมือนเรื่องวัตถุเรื่องเนื้อเรื่องหนัง. เมื่อคนมาหลง ใหลในส่วนนี้เสียแล้ว ก็ไม่สนใจกับพระเจ้าอยู่ดี, แล้วยังยึ่งอยากจะให้พระเจ้าไปเสีย ให้พันหุพันดา อย่ามาเกี่ยวข้องกับเรา. อย่างนี้พระเจ้าสำหรับมนุษย์ชนิดนั้นก็คาย และภายเร็วขึ้น.

ที่นี้พอพระเจ้าตายแล้ว เป็นอย่างไรบ้าง ? ถนก็กลายเป็นสัตว์เครัฐฉาน หมด แล้วก็ได้เบียดเบียนกัน ตามที่จะเบียดเบียนกันได้อย่างไรบ้าง; ก็คันหามา เบียดเบียนกัน ด้วยอำนาจของกิเลสนั้น. นี้การศึกษามีกันอย่างไร โลกจึงได้เป็นไปอย่างนี้; จะเรียกว่าการศึกษา ที่ทำโลกให้วินาศไก้หรือไม่ ก็ลองกิกลู. เราจะไก้พิจารณาลูกันค่อไป ซึ่งเป็นความ มุ่งหมายของการบรรยายในวันนี้ที่จะชี้ให้เห็นว่ากันเป็นอย่างนั้นมากน้อยเพียงไร.

## แอกศาสนาออกไปเลี้ยจากการศึกษามีเป็นอันตราธมาก.

การศึกษาเวลานี้ มันไปตามกันของวักกุนิยม คือหลงใหลในความ สุขสนุกสนานเอร็ดอร่อยทางหนึ่งการหนึ่งอย่างนี้. การศึกษามันตกเป็นทาลของ วักถุนิยม; ศาสนาก็ไม่มีที่สำหรับจะเข้ามาอยู่ในการศึกษา; แม้แต่วัฒนธรรม ที่เนื่องคัวยศาสนา ก็ไม่มีที่ ที่จะเข้ามาอยู่ในการศึกษาของมนุษย์ในโลกปัจจุบันนี้. นี้ไม่ได้กล่าวเฉพาะประเทศไทยเรา หรือเฉพาะประเทศไทน กล่าวได้ว่าทั้งโลก; สำหรับประเทศไทยนั้นไม่ต้องกล่าวก็ได้ เพราะว่ามันไม่ตามกันประเทศอื่นที่ใหญ่โด ที่นำหน้า. มันควรจะเพ่งเล็งไปถึงประเทศที่นำหน้าในการศึกษา ที่ประเทศไทยไปตาม กันเขานั้นมากกว่า.

ประเทศเหล่านั้น แยกศาสนาออกไปจากการศึกษา กระทั่งยุบทำตาย วัฒนธรรมที่เนื่องอยู่ควยศาสนานั้น ออกไปเสียจากการศึกษา.

ทีนี้ ประเทศไทย เราก็เพิ่งลืมหูลืมกาขึ้นมา ในลักษณะที่อยากจะเจริญ เหมือนเขา โดย ไม่ดูให้ดีว่า ความเจริญชนิดไหนเป็นไปเพื่อความวินาศ หรือ ว่าความเจริญชนิกใหนเป็นไปเพื่อความเจริญโดยแท้จริง. นี้จึงไปรับการศึกษาแบบ ใหม่ มาจากประเทศอื่น ที่กันเอาเรื่องศาสนายอกไปเสียจากการศึกษา, กันเอาเรื่อง วัฒนธรรมของศาสนาออกไปเสียจากการศึกษา; ไม่ชั่วก็อายุคนมันก็เกิดการเปลี่ยน แปลงอันใหญ่หลวง.

เดี๋ยวนี้เด็กๆ ไม่เคารพบิดามารถา ครุบาอาจารย์, ไม่ถือว่าเป็นผู้มี บุญคุณ, ไม่อ่อนน้อม คนเฆ่วคนแก่ เย่อหยึ่ง จองหอง ยกพุชหาง. นี่มันสูญ เสียวัฒนธรรมที่เนื่องกันอยู่กับกาสนา แล้วก็กัวศาสนาก็พลอยสูญไปด้วย ในที่สุด.

เราเลยอ่านรู้เรื่องว่า ในประเทศทางตะวันตกมันเลยเจริญสมัยในั้น เขา ก็เอาศาสนาบวลกันไว้กับการศึกษา มหาวิทยาลัยที่สำคัญ ๆ ของประเทศที่ไหญ่โต สำคัญ ๆ นั้น จักโดยพวกพระทั้งนั้นสมัยในั้น; มันก็มีสิ่งที่เรียกว่าวัฒนธรรมที่เนื่อง ด้วยสาสนาศิกลงไปโลยไม่รู้สึกตัว ก็มองไม่เห็น.

ที่นี้ค่อมาค่อย ๆ เปลี่ยนไป ๆ จนไม่เกี่ยวกับพวกพระหรือศาสนาเลย: แล้ว ก่อมาก็อยู่ในกำมือของพวกนักการเมืองหมะทุกมหาวิทยาลัยทุกอะไร, ก็มีการเปลี่ยน แปลงใหญ่หลวง. เป็นอันว่า แยกเอาศาสนา หรือวัฒนธรรม ที่เนื่องด้วย ศาสนานี้ ออกไปจากการศึกษาของโลกโดยสิ้นเชิง.

ทีนีเด็ก ๆ ก็ไม่มีความรู้สึก ที่เป็นไปตามอิทธิพลของศาสนา เช่น
เการพบิกามารถา กรูนาอาจารย์ เป็นกัน. อย่างเล็กสมัยก่อนมันใจ มันก็กลัวบ้าป
มันก็ทำไปทามกำสอนในศาสนา. เด็กสมัยนี้มันฉลาด ว่าพระเจ้าไม่มี กาสนาไม่
จำเป็น; เอาแก่อารมณ์ของตัว มันก็เลยได้ที่รันพื้นแทงกันในโรงเรียนในมหาวิทยาลัย
ก็เรียกกรูว่าอ้ายอื่อย่างนั้นอย่างนี้. แล้วสำครูทำไม่ชอบใจ ก็ทำร้ายกรู ไม่ถือร่าครู
มีบุญกุณ; ฉะนั้นจึงไม่รู้ว่าจะบังลับครือปกกรองกันอย่างไรไหวแล้ว.

อย่างสมัยโบราณใน้น ครูคือผู้ที่นักเรียนกลัวที่สุด ครูหรืออาจารย์ที่วัด กลัวยึงกว่าพ่อแม่. สมัยอาทมาเป็นเท็ก ๆ ก็ยังสังเกตเป็นอย่างนั้นอยู่; เด็ก ๆ กลัว กรูบาอาจารย์ยึงกว่าพ่อแม่ที่บ้าน, ครูบาอาจารย์ถลึงทา ซึ่งตาก็หยุดหมด แล้วก็ไม่ กล้าทำให้ผิดไปจากที่ตกลงกันไว้, ส่วนเดียวนี้ไม่มีทางที่จะเป็นอย่างนั้นได้; เพราะ ว่าเขาพร้อมที่จะทำอันทรายแก่กรูบาอาจารย์อยู่เสมอ จนได้ยืนว่าบางแห่งบางสำนักนี้ กรูอาจารย์ไม่กล้าให้เด็กบางคน ที่เป็นห์เกอนธพาลนั้นเป็นผู้สอบไล่อก, เขาก็คิด จะฆ่าครู ก็ต้องให้กันไปทามเรื่อง.

นีเรียกว่าถึงที่สุดแล้ว ที่ครูอยู่ใต้อำนาจผ่าเท้าของลูกศิษย์ ของเด็ก ๆ แล้ว. ไม่ใช่เรื่องสมมติขึ้นมา; เป็นเรื่องที่เชื้อได้ว่ามีอยู่จริง มีคนมาเล่าให้อาตมา พัง แล้วโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็ในกรุงเทพ ๆ นั้นเอง.

นีลองเปรียบเทียบกันคูว่า ถ้านักเรียนอยู่ในสภาพที่ครุมองคาทีเคียวก็
เหยุคหมคอย่างนี้ เขาปกครองกันได้อย่างไร. และเคียวนี้จะชู่จะเมียนจะคือะไรก็ไม่หยุค;
แล้วให้เมียนคีไม่ได้ด้วย เพราะไปทามกัน วัฒนธรรมใหม่ ครูดีนักเรียนไม่ได้
แล้วมันปรากฏผลขึ้นมาอย่างไร, ชั่ว ๕ ปี ๑๐ บีนี้เท่านั้น มันปรากฏผลขึ้นมา
อย่างไร.

นี้การศึกษาก็ดีวัฒนธรรมที่เนื่องด้วยการศึกษาก็ดี ไม่ได้เจืออยู่ กับศาสนา, หรือว่าศาสนาไม่มาอยู่ในการศึกษา. วัฒนธรรมของถนไทยแก่ ปู่ ย่า ตา ยาย ที่เนื่องอยู่ด้วยศาสนานั้น ถูกเพิกถอนหมก; เหลือแต่เรื่องความเจริญทาง รักถุ หลงใหล่ในเรื่องทางวัตถุกระทั้งลุกสามขึ้นมาถึงพ่อแม่: พ่อแม่รุ่นหลังนี้ ไม่รู้ความสำคัญของเรื่องศาสนา หรือวัฒนธรรม ทางศาสนา; เกิกลูกก็ให้คนอื่นเลี้ยง, ให้ได้เลี้ยง ให้ได้เรียนหนังสือ, ให้ รู้จักสอบไล่ได้ชั้นสูง ๆ; เบ็นเรื่องอาชีพทั้งนั้น ไม่มีเรื่องศาสนาเจือปนอยู่เลย; เพราะว่าการศึกษามันเปลี่ยนวิญญาณของเด็กเสียแล้ว; นีโลกมันจึงเป็นอย่างนี้ เพราะ มีการศึกษาที่กำลังเป็นข้าศึกแก่ธรรมะที่จะครองโลก.

เรามีการศึกษา ชนิดที่กำลังเป็นข้าตึกแก่ธรรมะ ที่จะกุ้มครองโลก ให้สงบเย็น; แล้วการศึกษาของเรามันยุ่งกันแก่เรื่องเนื้อหนัง ให้หาความสุขสนุก สนานเอร็คอร่อยทางเนื้อหนัง. เพราะฉะนั้นการศึกษาเกี๋ยวนี้ก็คืออาชีพ, วิชาชีพ; หรือการกระทำที่จะให้ใค้มาซึ่งอำนาจหรือกำลัง ที่จะประกอบอาชีพ คือ หาเงินให้มาก ที่สุด. ถ้าหาเกี๋ยรติก็เป็นเกี๋ยรติหลอกลวง คือเกี๋ยรติเพื่อจะใช้ในการหาเงินให้มาก ที่สุด. เพราะฉะนั้นมันจะไปเรียนได้เท่าไร จะสอบไล่ปริญญายาวเบ็นหางมาอย่างไร หรืออะไรก็สุดแท้ มันตกอยู่ใต้อำนาจของวัทถุนิยมทั้งนั้น.

ทีนี้ก็มาจักการบ้านเมืองเป็นอย่างนี้ พอลูกออกมาก็เลยเอาอย่างพ่อแม่; โลกนี้ก็เลยเป็นโลกของวัตอุนิยมยิ่งขึ้นทุก ๆ อายุคน. นี้ก็เรียกว่าพ่อแม่ก็ตั้ง คันเปลี่ยน, ครูบาอาจารย์ก็เริ่มเปลี่ยน, เด็ก ๆ มันก็เปลี่ยน, มาเป็นโลกชนิดที่ ที่ไม่เหมาะที่จะมีธรรมะสำหรับครองโลก; เรียกว่าเราคำลังมีการศึกษาที่เป็นข้าศึกแก่ ธรรมะที่คุ้มครองโลก ให้มีสันคิสุข

เกี่ยวนี้บางคนอาจจะคิดว่า นี้ทำไมมาตั้งหน้าตั้งคาด่าว่าคนอื่น ในการพูด เรื่องศาสนา. อย่าได้เข้าใจไปอย่างนั้น; เพราะว่าเคียวนี้การศาสนามันติดขัด มัน ศายด้าน แล้วมันละลายสูญหายไป. เพราะว่า การศึกษาในโลกมันเปลี่ยนแปลง เปลี่ยนแปลงไปในทางที่จะทำให้ศาสนามีอยู่ในโลกไม่ได้. คังนั้นจึงค้องเอา มาพูคกัน มิใช่ว่าอาคมวมีเจคนาที่จะว่าร้ายผู้อื่น.

ที่จริง.ทุกคนก็มีการอยู่ในโลกร่วมกัน ถ้ามีอะไรที่เป็นบัญหาขึ้นใน โลกนี้ มันก็ ควรจะถือว่าเป็นเรื่องรับผิดชอบร่วมกัน หรือเป็นเรื่องที่จะต้องสนใจ ด้วยกัน นี่จึงได้เอามาพูด; และเพราะว่ามันไม่มีเรื่องอื่นที่ดีกว่าเรื่องนี้ ไม่มีเรื่อง อะไรดีไปกว่า เรื่องที่เราจะมาช่วยกันแก้ไขโลกนี้ ให้มีสันดิสุขยึ่งขึ้น มันก็เลยต้องพูด เรื่องนี้. นี้ปัญหามันมีอยู่อย่างนี้ มันก็ต้องพูดอย่างนี้.

นี้อย่าเพ่อเข้าใจว่า เป็นการนินทาว่าร้ายคนนั้นคนนี้ พวกนั้นพวกนี้ หรือ ว่าชาตินั้นชาตินี้; ต้องพูดเป็นเรื่องส่วนรวมของโลกทั้งหมก คือ ทุก ๆ ชาติในโลก กำลังมีปัญหาอย่างเดียวกัน คือละทิ้งศาสนา แล้วก็ทำลายวัฒนธรรมที่ ประเสริฐ ที่มีรากฐานอยู่บนภาสนาให้หมดไป; แล้วก็เอาอารยธรรมเนื้อหนังเข้า มนเทนที่ จนโลกเต็มไปค้วยเรื่องอย่างนี้.

มีปัญหาสรุปได้ว่า โลกกำลังมีการศึกษา ที่เป็นซ้ำศึกแก่ชรรมะที่ จะครองโลก. ฉะนั้นเราควรจะได้วิ่นิจฉัยกันก่อไป: เพื่อจะทำอะไรบ้าง อย่าง ให้ดีที่สุดเท่าที่เราจะทำได้, เพื่อแก้ไขสิ่งเลวร้ายอันนี้. อากมาจึงขอชักชวนให้มาช่วย กันพิจารณาเป็นเรื่องๆไป

### การพิจารณาใก ๆ ควรใช้ตามแนวของพุทธศาสนา

ถ้าว่าถึงพุทธศาสนาโดยเฉพาะ ก็ให้พวกท่านทุกถนนี้ยอมรับรู้ว่า พระ พุทธเจ้าท่านทรงหวังไว้อย่างนี้. พระพุทธเจ้าท่านทรงหวังว่า พุทธบริษัททั้งหลาย จะชวนกันช่วยทำให้โลกนี้มันเป็นโลกที่อยู่ด้วยสันดิสุข พระองค์เองก็ทรง พยายามเผยแผ่พุทธศาสนา อย่างไม่เห็นแก่ความยากลำบาก ถึงกับวิงวอนสาวก ทั้งหลายให้ช่วยกันเผยแผ่พุทธศาสนา. นี่เป็นพระพุทธประสงค์ว่า ให้ช่วยมองคูโลกนี้ เพื่อช่วยกันทำให้มีสันดิสุข. เคี๋ยวนี้เมื่อไม่มีสันดิสุข พุทธบริษัทก็มีหน้าที่ที่จะต้อง ถูกัวยเหมือนกัน. อย่าเห็นว่ามันไม่ใช่เรื่องไม่เกี่ยวกับพุทธศาสนา; ที่จริงเป็น เรื่องความมุ่งหมายโดยกรงของพระพุทธเจ้า ที่จะช่วยกันทำโลกนี้ให้มีสันดิสุข.

เกี่ยวนี้ อุปสรรคอันใหญ่ยิ่ง เกิดขึ้นในโลกนี้ ก่อวักถุประสงค์อันนี้ ก็คือ การศึกษามันเปลี่ยนทิศทาง ไปในทางที่จะเป็นข้าศึกแก่พระธรรมที่จะกุ้มครองโลก; ก็ชวนกันไม่ประพฤติธรรม จนไม่มีธรรมอะไรเหลืออยู่ในโลก สำหรับคุ้มครองโลก. ดังนั้นเราจะพิจารณากันไปทีละเรื่อง เป็นเรื่องๆ ไป:-

### พื้อารณาเรื่องการศึกษาให้รู้กูกครง.

เรื่องการศึกษาควรจะได้รับการพิจารณาให้รู้จักกันให้ดี ว่า มันคือ อะไร ? มันมาลากอะไร ? มัน เพื่อประโยชน์อย่างไรในที่สุด ? แล้วมัน จะได้สำเร็จ ตามนั้นโดยวิธีใด ?.

การที่ตั้งหัวข้อของบัญหาขึ้นมาอย่างนี้ เป็นแบบฉบับของพุทธ ศาสนา ของพระพุทธเจ้าโดยกรง จะเรียกว่า logic ก็ได้; แต่เป็น logic ของ พระพุทธเจ้า สำหรับใช้วิจารณ์หรือศึกษาสิ่งต่าง ๆ ตามแบบของท่าน ก็ถือเรื่องอริยสจัจ นั้นเอง ทุกข์ถืออะไร ? มันมาจากอะไร ? มันเพื่อประโยชน์อะไร ? จะทำได้อย่างไร? แต่นี้เรา เอาหลักอันนี้ มาใช้ทิจารณา สิ่งที่เรียกว่าการศึกษา ที่ให้รู้ว่า การศึกษานี้ มันคืออะไร ? แล้วมันมีเหตุอะไร ? มีสมุฏฐานอย่างไร ? ที่ทำให้มันเกิดขึ้นมา แล้วว่า ในที่สุดนี้การศึกษามัน จะทำมาขึ่งผลอย่างไร ? และว่า ทำอย่างไรจึงจะได้ผล อันนั้น มาทันอกทันใจ ?

ข้อแรก ก็ดูกันว่า การศึกษาคืออะไร ? การศึกษาในที่นี้ เอาบัจจุบัน นี้เป็นหลักการพิจารณาเย็นมาตรฐานการพิจารณาอย่างกว้าง ๆ ว่าการศึกษาคืออะไร ? การศึกษาคือการทำลงไป ให้มันรู้ในสิ่งที่ตนต้องการจะรู้ ไม่ว่ายุกไหนสมัยไหน การศึกษานี้ก็อการกระทำลงไป ให้ได้รู้สิ่งที่คนต้องการจะรู้.

"ถนต้องการจะรู้" นี้ มนัก็มีความมุ่งหมายเพื่ออะไร เป็นอย่าง ๆ ไป เหมือนกัน เพื่อจะได้สิ่งที่ตัวต้องการนี้; มนัก็รู้เพื่อจะให้ตัวได้สิ่งที่ต้องการ, ก็รู้ เรื่องสิ่งที่ตัวต้องการ, หรือว่าจะเพื่อแก้บัญหาต่าง ๆ ที่กำลังเกิดอยู่ในที่นี้. เรารู้เรื่อง บัญหานั้น จะได้แก้บัญหานั้น มัน ก็ต้องศึกษา. หรือถ้าว่าเพื่อเอาชนะผู้อื่น ในการต่อสู้ เราก็ต้องศึกษาเหมือนกัน หรือเพื่อให้เราลีกว่าเขา เราอยากจะลีกว่าเขา เราอยากจะลีกว่าเขา เราก็ต้องศึกษาเหมือนกัน นี้คือสิ่งที่ลนต้องการ. มันมีอยู่หลาย ๆ อย่างอย่างนี้.

ทีนี้เขาอยากจะรู้จักสิ่งนั้น ให้ได้ตามที่ต้องการ มันก็เลยมีการกระทำชนิด หนึ่งซึ่งเรียกว่าการศึกษา เรื่องอะไรก็ตาม มีมากมายหลายรัยยหลายพันหลายหมื่นเรื่อง ในโลกนี้ ซึ่งมนุษย์ต้องการเป็นพวกๆ ไป. เขาก็ต้องศึกษาเรื่องนั้น เช่นเรียนหนังสือ กันก่อนอย่างนี้ ก็เพื่อจะแก้บัญหาบางอย่าง, หรือจะมีความสามารถในการที่จะเอาสึง ต่าง ๆ มา, หรือจะศึกว่าลนอื่นในที่สุด. ฉะนั้นสรุปความแล้วว่า การศึกษานี้ คือการทำให้รู้สึงที่ตนต้องการจะรู้; นี่เป็นกำบันทุบดิน ไม่มีทางผิด ก็มีวิธีการ ศึกษาให้ได้ตามนั้น.

ข้อที่สอง ที่นิ้ว การศึกษานี้มันมาจากอะไร? เกิดขึ้นเพราะ อะไร? มันก็ไม่พ้นไปจากสิ่งทั้งหลาย ที่ในวิสัยโลก มันก็มาจากกิเลสทัณหาเช่น เดียวกัน: แม้จะไม่ใช่อย่างเลวทราม มันก็เป็นอย่างดี เป็นกิเลสทัณหาอย่างดี คือ มีความหิวกระหายที่จะได้อะไร ที่จะรู้อะไร. โดยเฉพาะอย่างยิ่ง มันก็เห็นชัท อยู่ว่า มันมีกวามหิวความกระหายในเวทนาที่ก็ยึ่งขึ้นไป มันมีความหิวคระหายเป็นคัณหา ในเวทนาที่ก็ยึ่งขึ้นไป.

นี้เรา อยากได้เงิน เพื่อมาซื้อสุขเวทนาที่ยึ่งขึ้นไป; เราหิวกระหาย ต่อสั่งนั้น มันก็เป็นเหตุให้เกิดการชวนขวายศึกษา คันคว้าให้มันได้มาจนได้.
หรือว่าเด็ก ๆ เขาขี้เกียงเรียนหนังสือ พ่อแม่ก็ต้องบอกว่าถ้าเรียนหนังสือแล้ว มันจะดี อย่างนั้น จะให้กินได้เล่นได้อะไรดีกว่านั้น. หรือเขาอยากจะได้อะไรที่เขาเห็นว่าดี เขาจะได้เพราะถารศึกษา. นี้เด็ก ๆก็อยากจะได้สั่งนั้น คือได้เวทนาที่อีกว่าที่ได้รับอยู่ จึงพอใจศึกษา แม้ว่าจะตำบากก็ทนชึกษา. เขาจะได้ผลเห็นทันทา ก็คือว่าพ่อแม่ก็ให้ สตามค์เพิ่มขึ้น; เมื่อเรียนอะไรรู้ได้ดีในวันนี้เดือนนี้ มันก็มีผลเห็นทันจาว่าพ่อแม่ ก็ยังชมเชย แล้วก็ให้เงินเพิ่มขึ้น เพราะว่าเราเรียน, เราขยันเรียน

กาคมาก็เลยรับจ้างในข้อนี้เหมือนกัน เข้าใจว่าลงจะเลยรับจ้างในข้อนี้กัน มาแล้ว; แม้ว่าจะไม่ได้ค่าจ้างเป็นเงินเป็นนั้น ก็เป็นของเป็นอะไรไปตามเรื่อง, แม้แค่เป็นการชมเชย. นี้ ความหิวกระหายในเวทนาที่ดียิ่งขึ้นไปนั้นแหละ มัน เป็นสมุทัย ตั้นเหตุของพึ่งที่เรียกว่าการศึกษา.

ทีนี้ถ้าจะกูให้ละเอียกกว่านั้น มันก็ยังมือย่างอื่นอีก จากการสังเกตเห็นสิ่งที่ ไม่เคยสังเกตเห็นมาแต่ก่อน นี้ก็อยากรู้ขึ้นมา จึงมีการศึกษา. ถ้าอย่างนี้แล้วมัน สูงกว่าเรียน ณ ข. กาวแล้ว คือยึงไปกว่าเรียนหนังสือ. มนุษย์เริ่มด้วยสังเกตเห็นอะไรที่น่าสนใจ ที่ไม่เลยรู้มนะค่ก่อน มีเก้า เงื่อนที่ว่ามันจะมีประโยชน์อันใหญ่หลวง มันก็ เกิดการศึกษาคั้นคว้าขึ้นมาในสาขา นั้น ในวิชานั้น ๆ. ถ้าเราจะไปเอาเรื่องของคนบ่า สมัยใน้นเป็นหลัก มันก็มีการ คึกษาเพราะสังเกณหันอะไรบางอย่าง, ที่น่าจะเป็นผลศึกว่าแต่ก่อนนี้เรื่อย ๆขึ้นมา. สังเกณะเอียดขึ้นมาจนเป็นคนยุคบัจจุบันนี้ เพราะมันสังเกณหันสึงที่ไม่เลยสังเกณหัน มาแต่ก่อน แค่มีเค้าเงื่อนว่าจะได้รับประโยชน์มาลจากสึงนั้น จึงบักใจที่จะศึกษา.

นี้ถ้าว่าจะให้เป็นการน่ากลัวบ้าง ก็เพราะว่ามนุษย์เราได้ เริ่มสังเกตเห็น ความทุกข์ หรือปัญหาที่จะนำมาซึ่งความทุกข์ ที่สังเกตเห็นว่า มันมีอยู่เพิ่มขึ้น ๆ. นี้ การศึกษาในขั้นสุดท้าย มันจึงเป็นไป เพื่อการป้องกันปัญหาหรือแก้อุปสรรค อะไรต่าง ๆ ที่กำลังเห็นว่ามันมีแปลกขึ้นมาควมลำคับ.

ทั้งหมดนี้ มันเป็นสมุฏฐาน หรือเป็นสมุทัยที่ให้เกิดการศึกษาขึ้นมา มันก็ เป็นเรื่องที่ธรรมดาสามัญอยู่มาก เป็นไปตามธรรมชาติอยู่มาก ก็ยังคือผู้: แล้วมัน จะค่อยเขวทีหลังอย่างไร นี่ก่อยดูกันต่อไป.

อยากจะข้ามไป **ช้อที่สาม** ว่า การศึกษา นี้ ในที่สุดมัน เพื่อประโยชน์ อะไร ? ก็ตอบได้แบบกำบั้นทุบดินว่า มันเพื่ออยู่รอด.

คำว่า "รอด" นี่เป็นคำที่สำคัญมาก, แม้ว่าบางคนจะไม่ค่อยสนใจ อยู่รอก ทางชีวิทนี้ก็ได้ ก็อไม่คาย, อยู่รอกจากความขั้ว มีแก่ความกี ไม่เป็นทุกข้อย่างนี้ก็ได้. โดยสัญชาตญาณของสัตว์มีชีวิต มันต้องการความรอดอยู่แล้ว: ฉะนั้นผลของการ ศึกษาลิ้นรนทั้งหลาย นี้ก็ เพื่อการอยู่รอดที่ยิ่ง ๆ ขึ้นไป นับกั้งแก่รอกอย่างก่ำ ๆ เช่นไม่ท้องตายเสียกัวยโรคภัยไข้เจ็บ.

มีนักศึกษาสมัยปัจจุบันบางพวก ให้บทนิยามว่า การศึกษานี้เพื่อ ความอยู่รอดด้วยเหมือนกัน: แล้วไปครงกับ หลักทางชีววิทยา ที่ว่า ความเหมาะสมเป็นเครื่องให้มีความอยู่รอด. สัตว์ที่มีความเหมาะสมที่สุด สัตว์นั้นจะมีชีวิทรอด นี้ หลักของชีววิทยา รอกมาขนกระทั่งบัดนี้.

ทีนี้การศึกษากัมสมโรง ที่ว่าจะทำให้เกิดความเหมาะสมที่สุด แก่สัตว์ ที่มีชีวิตที่จะอยู่รอด นี้ก็นบว่าเป็นความถูกต้อง, เป็นหลักเกณฑ์ที่ดี คือการ ศึกษาจะทำให้มนุษย์มีความเหมาะสมที่สุดคือถูกต้องที่สุด แล้วจะได้อยู่รอดทั้งทางกาย ทางจิด ทางวิญญาณ ผลมันวางไว้ถึงนาดนี้.

แต่นี้มันไปไม่ถึงนั้น มันเปลี่ยนเสียอีก; แม้ว่าเราจะพุดอย่างกำบึ้นทุบ ดินว่า เพื่อผลค์ที่สุดที่มนุษย์จะพึงได้รับนี้ ก็ได้ ว่าการศึกษาเพื่อสึงนั้น. แต่ มนุษย์ นี้มันทวังแต่ความเอร็ตอร่อย เท่านั้น ไม่รู้ว่าจะไรมากไปกว่านั้น. แม้จะพูดถึง นิพพาน; เขาก็คิดไปถึงความเอร็ตอร่อยที่ประณีคละเอียคสุขุมสูงสุดยึงขึ้นไป จึงค้อง การนิพพาน. ดังนั้น ตามความรู้อีกคามธรรมคาสามัญของสัตว์แล้ว การศึกษานี้ก็ เพื่ออัสสาทะที่ดีอึงขึ้นไป กระทั้งเป็นอันสุดท้าย.

อัสลาทะ คำนี้ก็พูกกันมาหลายหนแล้ว บางคนองจะจำได้ ว่ามันมีลำบาลี
 เรียกอยู่อย่างนี้ ไม่มีคำใดเหมาะสมเท่า; ก็เพราะอัสสาทะนี้แหละ ที่ทำให้สัทว์โลก
 ทั้งหลายทั้งปวง ต้องจมอยู่ในโลก. อัสสาทะ แปลว่า ความอร่อย ตามตัวหนังสือ

ท้องแปลว่า ความเอร็คอร่อยชมิคที่จับจิศใจของสัศว์. ในทุกอย่างมีอัสสาทะ ไม่อย่าง ใกก็อย่างหนึ่ง: และเราก็ไปหลงอัสสาทะนั้น มันก็เลยได้ติดอยู่ในสิ่งนั้น ที่มนุษย์ กันลว้าอะไรต่างๆ เกี่ยวกับ การศึกษานี้ ก็เพื่อหวังจะได้อัสสาทะคือ รสอร่อยที่สุด ที่มนุษย์จะหาเอาได้.

ทีนี้ อัสสาทะ น้ี มนัก ขึ้นอยู่กับวิสัยของคนเหล่านั้น เป็นชั้น ๆ ไป บางคน ก็เห็นค่ำ ๆ เห็นแค่กามารมณ์, บางคน ก็เห็นสูงขึ้นไปถึงความสงบ รำงับ ความที่ไม่ต้องเวียนว่ายไปในกองทุกซ์เป็นต้น; การศึกษาจึงได้แบ่งเป็นชั้น ๆ เป็นพวก ๆ เป็นประเภท ๆ ไป. มนุษย์ธรรมกาสามัญจึงมีการศึกษาเพื่อรสอร่อย, หรืออัสสาทะที่อึงชิ้นไป, อึงขึ้นไป. มีความมุ่งหมายว่า อึงขึ้นไปจนถึงที่สุด.

แค่แล้ว เขาก็ไม่รู้ว่า ถึงที่สุดนั้นแหละคือเพื่อถึงธรรมะ หรือ เพื่อถึงพระเจ้า; หรือว่าหยุดบ้าอัสสาทะกันเสียที นั้นแหละคือถึงที่สุด. แต่นี่มันยังไม่รู้ ก็ต้องบ้าอัสสาทะอย่างใดอย่างหนึ่งตามความมุ่งหมาย. เคียวนี้มันเป็น โลกวัทถุนิยม มันก็อัสสาทะของวัทถุ คือกามารมณ์เป็นจุดประสงค์มุ่งหมายสูงสุดกว่า ซึ่งโต นี้เป็นเหตุให้พระเจ้าต้องตายไป เหมือนที่พวกฝรั่งเขาจัดกัน.

นี้เรียกว่า อัสสาทะเพื่ออะไร? เพื่ออยู่รอด เพื่อให้ได้ที่ดีที่สุด ที่มนุษย์คิดว่ามันคีที่สุดที่จะได้. ถ้าคิดถูก ก็ไปถูก และไปถึงที่สุดจริงเหมือนกัน; พอกิลผิดเข้าใจผิด มันก็วกไปหานรก หาเครจัฉาน เปรท อสุรกาย ด้วยการเข้าใจผิด หรือการศึกษาที่ผิด; จึงต้องแยกกันเบ็นว่า เบ็นการศึกษาที่ผิด หรือเป็นการศึกษา ที่ถูก. แต่ถ้าให้พูดเบ็นกลางๆก็ว่า เพื่อให้ได้สิ่งที่มนุษย์คิดว่าดีที่สุด คนชัวก็คิดไป สามแบบคนชั่ว, คนดีก็คิดไปตามแบบคนดี. ทีนี้ ข้อสุดท้าย ข้อที่สี่ ว่าจะได้โดยวิธีโด? เมื่อเขามุ่งหมายอย่าง นั้นแล้ว ก็เริ่มทำการศึกษา ลงมือทำการศึกษา นับตั้งแต่สังเกตคันคว้าทดลอง ไปเรื่อยๆ; แม้เค่สมัยถนบ่ายงไม่รู้จะไรเลย. การศึกษามันก็เริ่มต้นค้วยการสังเกล เห็นอะไรแปลกคา, แล้วก็ค้นคว้า แล้วก็ทคลองจนหบ อ้าว, อย่างนี้นี้. นี่มัน จึงพบอะไรมากขึ้นมาตามลำกับ, ตามลำกับ.

ฉะนั้นอย่าลืมบุญคุณของคนบ้าที่ยังไม่นุ่งผ้า ซึ่งเป็นบรรพบุรุษของคนสมัย นี้ เขาเคยทั้งกันการศึกษามาแล้ว ด้วยการสังเกตอันคว้าและทศลอง : แล้วก็ถ่ายทอก กันมาจนถึงบัจจุบันนี้ เพียงแต่ว่าปรับปรุงคีขึ้น ๆ ตามที่ได้มีการสังเกตอันคว้าและทศลองยึงขึ้นนั้นเอง. แล้วอย่าไปมองข้ามหลักเกณฑ์ ที่คนบ้าสมัยที่ยังไม่รู้จักนุ่งผ้าเขา ได้ใช้มาแล้ว. เขาสังเกตอันคว้าและทศลองเรื่อยมนบ็นการศึกษา, ด้วยความ บังเอิญก็เป็นการศึกษาขึ้นมาได้, ด้วยความจำเป็นบังคับ ก็เป็นการศึกษาที่สูงขึ้นมาได้, จนกว่าจะพอใจในเรื่องนั้น ๆ ก็ยุติไปเรื่องหนึ่ง แล้วก็ไปศึกษาอันคว้าทศลอง เรื่องอื่นก่อไปอีก. นี้เป็นทางให้ได้ผลของการศึกษา เรียกว่า วิธีที่จะได้มา ซึ่งผลของการศึกษา.

นีขอให้สังเกตกูว่า การศึกษานี้มันคืออะไร ? ถ้าผิดมันคืออะไร ? ถ้า ถูกมันคืออะไร ? แล้ว การศึกษานี้จะผิดได้ใหม ? มันก็ผิดได้ โดยที่ว่า มันแล้วแต่จิตใจของมนุษย์ นี่ เดินผิดทางหรือเดินถูกทาง.

ถ้าอวิชชาครอบงำมันก็เดินผิดทาง, ถ้าวิชชาครอบงำมันก็เดิน ถูกทาง. แล้วเมื่อซึ่งทั้งหลายมันไม่แน่ คือเลยเป็นวิชชาเคินถูกทางอยู่แล้ว มัน เกินถูกทางอยู่แล้ว มันกลับเดินผิกทางก็ได้ ; เพราะตึงแวกล้อมมันเปลี่ยนแปลง หรือ. มันมีอะไรสัมพันธ์กันยุ่งไปหมด ที่ทำให้เกิดบัญหาสลับซับซ้อน จนมนุษย์รู้เท่าทันไม่ ได้. เคยเจริญทางจิตใจมาแล้ว ก็กลับเสื่อมทางจิตใจ, เม่เคยเจริญทางวัตถุก็มา เจริญทางวัตถุ; หรือว่าเจริญทางวัตถุแล้ว ไม่ได้รับผลเป็นที่พอใจ ก็หมุนไปหา ความเจริญทางจิตใจ. นิ่วนไปวนมากันอยู่อย่างนี้.

การศึกษานี้ มัน เพื่อความเจริญก็ได้ เพื่อความวินาศก็ได้; เพราะ ว่าความเจริญบางอย่างเป็นไปเพื่อความวินาศ ; ความเจริญหรือความวินาศนี้เป็นไป ทางกายก็มี, เป็นไปทางจิตก็มี, ลึกซึ่งทางวิญญาณ ทางสติบัญญาก็มี, นี่มันกัของนนุษย์นั้นเอง. การศึกษาถ้าเดินผิดทางก็สร้างความวินาศขึ้นมา, ถ้าเดินถูกทาง ก็สร้างความเจริญ ที่ควรจะเรียกได้ว่าความเจริญนั้นแหละขึ้นมา.

นี่เรียกว่าการศึกษาคืออะไร, การศึกษาเกิดมาจากอะไร, การศึกษา เพื่อประโยชน์อะไร, และการศึกษาจะสำเร็จได้โดยวิธีโล; มีใจกวามสั้น ๆ อยู่อย่าง นี้ เกี่ยวข้องกันกับมนุษย์อย่างนี้ มนุษย์ดำเนินการศึกษาผิดหรือถูก ก็ย่อมเกิดผลครง กันข้าม มีไว้สำหรับให้เลือกเอา.

# ลวรสนใจการศึกษาที่มือยู่ในสัญชาตญาณ.

ที่นี้อยากจะขอร้องให้มองดูกันอีกนิดหนึ่ง ให้ละเอียดไปกว่านั้น ว่า การ จึกษานี้มันมีอยู่ใต้ในสัญชาตญาณ แต่เขาไม่เรียกว่าการศึกษา มันเป็นสัญชาต-ญาณ. สัตว์มีสัญชาตญาณที่มีผลเหมือนกับการศึกษา เป็นการศึกษาของสัตว์ ไม่เกี่ยวกับสกิปัญญา; แท่มันมีญาณของสัญชาตญาณของสัทว์ตามธรรมทานี้ช่วยให้เกิด ความรู้สึกและความพยายาม ที่จะให้ได้สิ่งนั้นคังเช่น:--

เป็นเรื่องของสัญชาตญาณ เสียเลย หรือเป็นเรื่องที่พระเจ้ามอบหมายให้ เป็นทุนทีแรก เป็นเกิมพันทีแรก ที่ว่า ซึ่งที่มีชีวิตจะต้องมีความรู้อย่างนี้ เพื่อ สืบพันธุ์. นี่มันกิ้นรนเพื่อสืบพันธุ์ของมันไก้เอง จนกระทั้งว่ามันเกิกได้ในความ รู้สึก: แม้ไม่เห็นตัวอย่างก็ทำเป็นอย่างนี้.

แล้วก็การมีอาหาร, การต้องการอาหาร มันอยากอาหารเอง มันหา อาหารกินจนได้. เด็ก ๆ กลอดออกมามันก็กูลนมเป็น; สุนัชแนวอะไรก็เหมือนกัน มันหาอาหารค่อไปได้ตามลำลับ ก็เป็นสัญชาตญาณอันหนึ่ง.

แล้วต่อไปก็เป็น การต่อสู้ มันจะมีสัญชาตญาณของการต่อสู้หรือป้องกันตัว นี้ คิดมาแต่เล็ก ๆ เลย ไม่ต้องลอนก็ทำเป็น. ลุกแมวเล็ก ๆ นี้ มันก็เริ่มต่อสู้เป็น : ไปมองคุมัน มันก็ทำเสียงชื่อ ๆ เพราะมันมีสัญชาตญาณแห่งการป้องกันตัว.

แล้วในที่สุดมันก็เป็น สัญชาตญาณของการต้องการอิสรภาพ หรือ ความสะควกสบาย สัตว์มันก็ต้องการ ; ไปดูให้ดี.

แล้วอย่าถึมว่า สัญชาตญาณเหล่านี้ คือรากฐานของการศึกษา ที่ มนุษย์จะทำให้คียึง ๆ ขึ้นไป จนเปลี่ยนมาอยู่ในรูปของการศึกษา มีญาณอันใหม่ ซึ่ง เราจะเรียกกันสำหรับพูดกันให้รู้เรื่องในที่นี้ว่า "ภาวิทญาณ". ภาวิตะ แปลว่า เอริญ ทำให้เอริญขึ้นมา. สัญชากญาณนั้น ญาณที่มันเกิดอยู่เองตามธรรมชาติ: นี้ ภาวิตะนี้แปลว่า ถูกกระทำให้เจริญขึ้น *ภาวิตญาณนี้ เป็นตัวการศึกษา ที่มนุษย์ทำ ให้เจริญให้มีขึ้น* แต่ก็ไม่พ้นที่จะทั้งรากฐานลงไปบนตัญชาชญาณ.

เรามีความรู้ เจริญขึ้นในการสืบพันธุ์ มันจึงสืบพันธุ์มาก จนต้องคุมกำเนิด กันแล้ว เห็นไหม? แล้วก็มี เจริญขึ้นในการหาอาหาร กินอาหาร จนหลงอาหาร เป็นบ้าเป็นบอไปแล้ว. แล้วก็ มีสัญชาตญาณในการต่อสู้ ก็ต่อสู้กันจนจะให้วินาส กันทั้งใสกแล้ว, สัญชาตญาณของ กวามต้องการอิสรภาพก็เลยเลิด จนไม่มีบิคา มารถา กรูบาอาจารย์ พ่อแม่กันแล้ว; เกี๋ยวนี้ก็เห็นอยู่ในหน้าหนังสือพิมพ์นั้นแหละ.

นี่มนุษย์มีการศึกษา ขยายออกมาจากสัญชาตญาณเลยเถิดไป ฉะนั้น ภาวิกญาณนี้ ก็ต้องอยู่ในลักษณะที่ถูกต้องหรือพอดี. เมื่อยังเป็นสัตว์ก็มีสัญชาตญาณ ล้วน ๆ; พอเป็นคนขึ้นมา มีภาวิตญาณเพิ่มขึ้น. นี่จะเดินไปในทางไหน จะเดินไปในทางผิดหรือทางถูก; เดี๋ยวนี้มันได้กำลังมากขึ้นแล้ว ได้ความรวดเร็วมากขึ้น แล้ว ญาณชนิกนี้แหละ ที่จะทำให้มนุษย์ผิดแปลกแตกต่างจากสัตว์; เรียกว่ามีความ เป็นมนุษย์มากขึ้น ๆ ตามลำดับเพราะญาณนี้ แล้วก็เป็นมาได้โดยบังเอิญ โดยไม่ได้เจตนา ก็มี คือใครจะไปเจตนาให้ใคร.

ที่แรกมนุษย์มีแต่ถนบ้าไม่นุ่งผ้า. มนุษย์นั้นแหละไม่ต้องสงสัยเลย มัน เจริญขึ้น ๆ ส่วนใหญ่ก็โดยการบังเอิญ จหรู้นั้นรู้นี่เหมือนมนุษย์สมัยนี้; มัน งอกงามออกมาที่ละนึก ที่ละนึก ที่ละนึก ไม่ใช่ที่เกี่ยวรู้ไปโลกพระจันทร์ได้; ต้องรู้ อะไรมาเป็นทอก ๆ หลายหลายหมื่นขั้วอายุคน หลายแสนชั่วอายุคน. ความเป็น มนุษย์มันก็เริ่มเจริญงอกงามขึ้น กัวยอำนาจของสังที่เรียกว่าการศึกษา เกินอำนาจของ สัญชาตญาณแล้ว.

เกี่ยวนี้เราไม่อาจจะถ่ายทอกกันด้วยสัญชากญานแล้ว จึงก้องถ่ายทอกกันด้วย การศึกษา. ถ้าเป็นสัญชากญานไม่ก้องสอน มันก็ทำเป็นเอง; แก่เกี่ยวนี้มัน เกิน อำนาจของสัญชาดญาณ จึงต้องสั่งสอนกัน ถ่ายทอกกัน โดยวิธีการที่มนุษย์คิด ชื้นเอง. นี่ ส่วนนี้มันเป็นการศึกษา ด้วยอำนาจของสิ่งที่เรียกว่าภาวิตญาณ ซึ่งเป็นของกรงกันช้าม เรียกว่าเป็นคุ่กันก็ได้กับสัญชากญาณ, สัญชากญาณก็สัตว์ ทั่วไป.

ภาวิตญาณนี้จะช่วยให้เป็นคนเป็นมนุษย์ขึ้นมาตามลำดับ เป็นรากฐานของ การศึกษา; ก็แล้วแต่ว่ามันเดินไปถูกทางหรือเดินไปผิดทาง. มันต้องเดินมาถูกทาง ในบางสมัย แล้วก็เดินผิดทางในบางสมัย; ก็เรียกว่า ถ้ามีความถูกต้องเข้ามาเมื่อไร ก็คือมีธรรมะเมื่อนั้น; ธรรมะนั้นก็คุ้มครองให้อยู่เย็นเป็นสุข. พอผิดทาง เข้าเมื่อไร มันก็ไม่มีธรรมะเมื่อนั้น มันก็ต้องเดือดร้อน.

## พิจารณาดูการพยายด้วยองการศึกษาโดยลำดับ.

นี้**ด้าดับของการศึกษา** น่าสนใจ ถ้าเรารู้มาตั้งแต่ต้น ตั้งแต่รากฐานของ มัน เราอาจจะจัดภารให้ดีที่สุดต่อไปข้างหน้าก็ได้.

ขอร้องให้ **ลองมองกันใหม่** มองไกลออกไปอีกที ตั้งต้นการศึกษา กันเสียใหม่ มองทีเดียวไปถึงคนบ่า ผมยัที่ยังเป็นครึ่งลิงครึ่งคน. ลิงนี้พุกได้หรือ-ไม่ได้ ? จะว่าลิงพุกไม่ได้เลียเลยก็ไม่ได้ มันคงพุดได้สัก ๔–๕ คำ คือพอมีเสียง อย่างนั้นละ ก็รู้กันทันทีว่า "อันตรายมาแล้วโว้ย" วึงหนีกันใหญ่ ถ้าเสียงอย่างนั้นละ ก็รู้กันได้ว่า มีเพศตรงกันข้ามที่นั้นมาแล้วโว้ย. หรือว่ามีเสียงอยู่อีก ๓—๔—๕ เสียง พอให้ฝูงถึงทั้งหลายรู้กันได้ว่าเป็นอย่างไร, เป็นภาษาพุดเพียง ๔—๕ ถ้า ที่มันเป็น ครึ่งถนครึ่งถึงขึ้นมา. นี่มันต้องชยายมากขึ้น จนรู้จักทำเสียงให้แปลกออกไปกว่า ๔—๕ คำ เป็นหลายสิบคำ เป็นหลายร้อยคำ มีความหมายจนรู้กันได้ด้วยคำพูด.

นี้ การศึกษา ตั้งต้นด้วยการขยายตัวของเสียงที่เปล่งออกมา ในความ หมายที่แปลกออกไป ไม่บอกได้ว่ากี่หมื่นปีมาแล้ว หรือว่าก็แสนบีมาแล้ว; อาจจะ ตั้งล้านบีมาแล้วก็ได้. การศึกษามนตั้งต้น แก่สิ่งที่มีชีวิต คือสตัวนี้ เริ่มมีเสียง พูดที่มีความหมายแปลกออกไปนี้เพิ่มขึ้น ระดับแรกมันเป็นอย่างนี้.

ทีนี้ ระดับต่อมา ก็เกิดภาษาที่รู้จักทำให้แปลกมากออกไปโดยเร็ว. นี่มันเป็นคนแล้ว, เคี๋ยวนี้มันเป็นคนมากทีเคียว เกิดภาษาพูคออกไปมากมาย ตาม มันสมองที่มันขยายออกไป. มันสมองมันใหญ่ออกไป แล้วมันคิดนึกได้ดีขึ้น; นี้ ภาษามันก็เพิ่มมากขึ้น ตามที่มันสมองมันขยายออกไป ลำดับนี้มันก็เป็นการศึกษา มากขึ้น.

ที่นี้ค่อมา ความต้องการ นั่นก้องการนี้ มัน ขยายออกไป ตามที่มันสมอง มันเกิดขึ้น; แล้วมันขยายตัวออกไป ก็เลยต้องคิดค้นหาวิธีการนั้นนี้มากขึ้น เป็น การศึกษาที่ขยายตัวยิ่งขึ้นไปอีก. มนุษย์จึงรู้จักทำนั้น รู้จักทำนี้ มากขึ้นไปกว่า เดิมมากมาย.

ทีนีพอ ไปพบอะไรเข้า เป็นหลักเกณฑ์มากขึ้น มองเห็นทางแห่ง ความสำเร็จมากขึ้น ถึงจุก ๆ หนึ่ง ซึ่งมองเห็นชักว่า มันจะทำได้อย่างไรนี้ ก็ทำการ ขยายตัวเร่งรัดออกไป อย่างกับเป็นบ้าเป็นหลัง คือวิ่งเร็วไปอย่างเป็นบ้าเป็นหลัง. นี่เรียกว่าการศึกษามันเป็นบ้า วึ่งออกไปรวดเร็วอย่างเป็นบ้าเป็นหลัง; จึงออกมาใน รูปที่ว่า เกี่ยวนี้จะไปโลกพระจันทร์ก็ได้ ไปไหนก็ได้; แค่ว่ามันน่าเศร้าที่ว่า จุด บัจจุบันนี้ มัน กลายเป็นมีแต่การศึกษาชนิดที่จะทำโลกให้ฉีบหาย ทำโลกให้ วินาศ; แต่แล้วเป็นสื่งที่มองไม่เห็น สำหรับ จิตใจที่มันไปลุ่มหลงอยู่กับวัดถ.

เคี้ยวนี้เรามีความวินากในโลกอย่างมากมาย, มาก มากเหลือที่จะพรรณนาได้ แต่ก็ยังมองไม่เห็นกัน: วินาศทางวัทถุ แล้วเปลืองวัทถุในโตกนี้ไปเปล่า ๆ ที่ไม่จำ-เป็น มากกว่าที่จำเป็น; เอาวัตถุมาใช้ฆ่ากัน เอาวัตถุมาใช้ล้ำงผลาญกัน, เอา วัตถุมาเที่ยวเล่นสำเร็งสำราญ อย่างไม่จำเป็นไม่มีความหมายนี้มันมากนัก. นี้เป็น ความวินาศของวัตถุในโลกนี้ เพราะว่าการศึกษามันมาในรูปนี้.

แล้ว วินาศทางร่างกาย ก็หมายความว่าร่างกายของเรามันอ่อนแอลง อ่อน แอลง ไม่เข้มแข็งเหมือนแค่ก่อน โรคภัยไข้เจ็บก็แปลกขึ้นมา; เป็นมนุษย์ที่จะก้อง ใช้เงิน หรือใช้อะไร ที่เป็นการลงทุนมากขึ้น จึงจะอยู่ให้ อย่างที่เรียกว่าพอผาสุก. มันก็เลยเรียกว่าวินาศทางร่างกาย ที่จะก่อสู้กับสัมผัสทางธรรมชาตินี้ มันอ่อนแคลง, มันต้องทำบ้านอย่างนั้น ทำนั้นอย่างนี้ กระทั่งค้องทำห้องน้ำอย่างนั้นอย่างนี้เป็นกัน แก่คนเขาคิจก่ามนั้นเป็นเรื่องของความเจริญ, แก่ที่แท้มันเป็นความพ่ายแพ้อนั้นหนึ่ง เป็นกวามเสื่อมอันทนึ่งของมนุษย์ที่ว่ามีว่างกายอ่อนแอลง, มีโรคภัยใช้เจ็บแปลก ๆ มัน เกิจขึ้น; แก่นี้ก็ยังไม่ร้ายเท่าความวินาศในทางจิดใจ.

ก่อนนี้มีความรู้สึกคิดนึกไปในทางความสงบเช้น; เคียวนี้ ความคิดนี้ ก็ไหลไปเองไปในทางความเร่าร้อน นี้คือความวินาศในทางจิตใจ ซึ่งแยก ออกได้เป็น ๒ หาง ก็อตัวจิตใจเองนั้น มนุษย์มีความเร่าร้อนมากขึ้น มีโรคทางจิตใจ มากขึ้น; เช่นโรกเส้นประสาทโรคจิตนั้นมากขึ้น นี้รายงานลงค์การอนามัยของโลก ภัยืนยันชัดเจนที่สุดในข้อนี้.

แล้ว โรคทางความวินาสทางวิญญาณ ก็คือ เคียวนี้ จิตใจของมนุษย์ มนัต่ำ มัน เสื่อมทราม มันเห็นแก่ตัว. ความที่จะคิตว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน เกิก แก่ เจ็บ ศาย ล้วยกัน" นี้หายไปหมคแล้ว ไม่มีอยู่ในความรู้สึกของมนุษย์แล้ว : มีแต่ว่ากูก็กู มีงก็มึง. นี่มันคือความวินาสในทางวิญญาณของมนุษย์ ที่มันมีการ ศึกษากันในรูปนี้. ถ้าเราไม่รู้เรื่องการศึกษาให้พอสมควรแล้ว เราคงจะแก้ปัญหา เหล่านี้ไม่ได้ ; ฉะนั้นจึงขอร้องให้ทนทำความสนใจในเรื่องนี้.

### ท้องแก้ควร "ถอธหลังเข้าคล<sub>อง</sub>"

นี้ขอให้มองข้อเท็จจริงในบัจจุบันนี้เกี่ยวกับการศึกษาต่อไป ก็อให้ มอง กันอย่างที่เรียกว่า หวังดีที่สุด แหละ. อากมาก็พูกไปด้วยกวามหวังดีที่สุด ไม่ใช่ หวังร้ายโกรธโถร เกลียกโคร เกลียกคนจักการศึกษาอย่างนั้นอย่างนี้ก็หาไม่. พูด ไปด้วยความหวังดี มองด้วยความหวังดี. และขอร้องให้ท่านทุกคนนี้ก็มองด้วย กวามหวังลี. และว่าแม้เราจะมองกันด้วยความหวังดีที่สุดอย่างไร เราก็จะพอมองเห็น ได้ตามที่เป็นจริง ตามความจริงบริสุทธิ์ใจนั้ว่า เรากำลังควบกุมการศึกษาไว้ไม่อยู่.

เราไม่สามารถจะควบคุมการศึกษา ไว้ให้อยู่ในร่องในรอย เพื่อไม่ให้ เป็นไปในทางวินาศ. มันเป็นวัตถุนิยม มันจะเป็นความวินาศของโลก; นี้เรียก ว่าเห็นชัดอยู่. เราก็ไม่สามารถที่จะกวบคุมมันได้; ใกรจะควบคุมใคร, เอาซิ, อนไหนจะจักการศึกษาในโลกนี้ ให้ควบคุมโลกไม่ให้เค็นไปสู่ความวินาศ ก้วยอำนาจ ของวัคถุนิยม.

อย่างนี้อาคมาเคยพูดเคยขอร้องว่า โอ๊ย, "มาถอยหลังเข้าคลอง" เสียคื กว่า มันไปไกลแล้ว มันผิกกลอง มันก้าวหน้าไปผิกคลอง, **ลอยหลังมาเข้า**กลองกันให้ถูกกลองเสียคืกว่า; มันเป็นคนบ้า เคลิกเปิดเบิงจนผิกคลองแล้ว.
ถอยหลังเข้ากลองเสียคึกว่า มันจะใก้ถูกคลอง; แล้วก่อยเดินไปตามคลองกันใหม่ไปเรียนเมืองนอกเมืองนา ฉลาดอย่างฝรั่งมากเกินไปแล้ว; กลับมาเป็นคนโง่อย่าง
คนไทยกันก็กว่า, มาเป็นคนโง่อย่างกนไทยแต่โบราณกันเสียก็กว่า. นี่เรียกว่า
ลอยหลังให้มันลงคลองกันเสียที.

เคี๋ยวนี้เรากวบกุมการศึกษาไม่อยู่; พร้อมกันนั้นก็มองเห็นว่า เราไม่ สามารถควบกุมการศึกษาเลย ไม่มีใครสามารแกวบกุมการศึกษาได้. เพราะว่า จิกใจมันพ่ายแพ้แก่ปีสาจแห่งวักถุนิยมแล้ว ปีสาจแห่งวักถุนิยมพาจิกใจไปเสียแล้ว แล้วจะมีอะไรที่ใหนมาต่อต้าน หรือมาควบกุมการศึกษา.

นี้เอาพูดกันตรง ๆ ง่าย ๆ ก็ว่า เดี๋ยวนี้เราอยู่ในสภาพที่กล่าวได้ว่า จัดการ ตึกษาไม่เป็น, จัดการศึกษาไม่ถูกต้อง, จัดการศึกษาอย่างไง่เชลาอย่างหลับ หูหลับกา ทั้งโลก.

จักการศึกษาไม่เป็น จัดการศึกษาไม่ถูกต้อง จักการศึกษาอย่างหลับห หลับทา เข้าไปหาเหว คือ ความวินาศของมนุษย์นี้เอง คือจักการศึกษาจน กระทั่งว่าค่อค้านพระเจ้า, จักการศึกษาทำลายพระเจ้า, จักการศึกษาต่อค้านทำลาย ศาสนา, ต่อค้านทำลายธรรม. ไม่ยอมให้ศาสนาหรือพระธรรม เข้ามาเกี่ยวข้อง ในวงการของการศึกษา, ขจักออกไปเสียจากวงการศึกษา เมื่อไม่ก็สิบบึมานี่เอง; ในที่สุดก็ว่าเพื่อความสุขสนุกสนานเอร็ดอร่อยทางเนื้อหนังอย่างเคียว นั้นแหละเป็น พระเจ้า.

ข้อน้ำของิงหรือไม่จริง พูลกันโดยบริสุทธิ์โจอีกทีว่า มันจริงหรือไม่จริงนี้. ไหนก็พูคมาแล้วก็อยากจะพุดเสียให้จบ. ขอให้ทนพังอีกนิดหนึ่งว่าจริงหรือไม่จริง ? ว่าการศึกษาในโลกปัจจุบันนี้มันมีลักษณะอย่างไร ?

## พิจารณาลูความผิดพลวดด้านการจัดการศึกษา.

ข้อที่ ๑ อย่างแรกทีเคียว ก็จะเห็นว่า การศึกษานี้มันพ่ายแพ้แก่เรื่อง ที่มนุษย์เขากำลังประสงค์จำนงหวัง คือเรื่อง การเมือง เรื่อง การเศรษฐกิจ หรือ อะไรค่าง ๆ ที่มันเป็นบริวารแก่ทางการเมือง. เรื่อง การเมืองมันขึ้นหน้า มันขึ้น สมอง หรือยึงกว่าสมอง.

ทีนีการศึกษามันพ่ายแพ้แก่สิ่งเหล่านั้น มันลกไปเป็นทาส คลไป เป็นเครื่องมือของการเมือง. ฉะนั้นการศึกษาไม่เป็นอิสระ มันก็ต้องแล้วแต่การ เมือง. เมื่อการเมืองทำไปด้วยกิเลส การศึกษาก็เลยเป็นบริวาร ที่จะสนองความ ต้องการของถิเลส. การศึกษาของเราจึงมีลักษณะเป็นไปเพื่อส่งเสริมถิเลส: แม้ว่า เพื่ออาชีพ เพื่อวิชาชีพ เพื่ออนจะอยู่รอกได้นี้ มันมีจุดหวังมุ่งหมายอยู่ที่เรื่องทางการ เมือง ไม่ใช่เรื่องในอิสรภาพของมนุษย์ ที่จะไปบรรดุมรรค ผล นิพพาน.

ฉะนั้นขอให้พิจารแกกแบบโครงร่างการศึกษา ระบบการศึกษาของ ประเทศไหนก็ตามในโลกนี้ จะต้องยกการเมืองให้เป็นเรื่องแรก. ให้ การศึกษาทั้งหมดสนับสนุนการเมือง เป็นประโยชน์แก่การเมือง. อย่ามาสัดขวาง กันเป็นอันชาก; จะเป็นศึกษาเรื่องอื่นออกไป เรื่องการทหาร การเศรษฐกิจ การ ค่าง ๆ ก็เพื่อประโยชน์แก่การเมือง เพราะว่าเรื่องการเมืองนี้ มันเป็นเรื่องอยู่หรือเรื่อง สายชองประเทศชาคิ มองเห็นเสียอย่างนั้น.

ช้อที่ ๒ นี่กู้ไปอีกแง่หนึ่ง การศึกษามันดีเกินไปอย่างไรเสียแล้ว คือให้อิสรภาพเสรีภาพแก่ความคิดความต้องการ ของนักศึกษานั้น ไม่มี ขอบเขต. นี่มองมาทางนี้ มองมาข้างในนี้ ที่เราจักการศึกษาในโรงเรียน มหาวิทยาลัยอะไรก็คาม ให้อิสรภาพชนิกที่ไม่มีขอบเขต แก่นักเรียนหรือนักศึกษาเหล่านั้น; มันก็เหมือนกับทำให้เขาบ้า วางยาให้เขาเป็นบ้า; แต่แล้วก็ว่าคีกันหมด ทั้งครูทั้ง ลูกศิษย์ หรือผู้จัดการศึกษาทีแรก.

อาคมายังมองเท่าไร กัมองเห็นว่า การศึกษาเจี๋ยวนี้ให้อิสรภาพไม่มี ขอบเขต, ไม่มีการจำกัดเขต ว่าอยู่ในวงของธรรมะหรือศาสนา หรือศึลธรรม เพียงเท่านั้นเท่านี้: มันเบิดให้ อย่างที่ว่า ใครจะเหยียบย่ำอะไรออกไปก็ได้. นี้การศึกษาในโลกในบัจจุบันนี้ มีลักษณะอย่างนี้ เพราะฉะนั้นจึงเป็นอันตรายต่อธรรมะ ที่จะช่วยคุ้มครองโลก. การศึกษาในปัจจุบันนี้ ไม่ได้สอนกันให้รู้ว่า คนเราเกิดมาทำไม? กวรทำอะไร? ไม่รู้ ก็เลยมีปัญหาที่น่าหวัวหลาย ๆ อย่างเกิดขึ้น; โดยเฉพาะ ปัจจุบันนี้ วันสองวันนี้ ก็มีนักเรียนตึกัน ในโรงเรียนอาชีพช่างกล ไม่ต้องออกชื่อ เพราะมันเป็นทั้งโลก, เพราะว่านักศึกษามันทีกัน นักเรียนมันทีกัน ในโรงเรียนบ้าง ระหว่างโรงเรียนบ้าง หลาย ๆ โรงเรียนมารุมกันบ้าง.

ทีนี้มีบัญหาเกิดขึ้นว่า พ่อแม่บางกนยืนยันได้ว่า เด็กของเขาดีเหมือนกับ อย่างที่โบราณเรียกว่า ผ้าพับไว้; แต่ทำไมไม่รู้ พอมาอยู่โรงเรียนนี้ไม่ก็วัน มันก็ไปเข้าฝูงที่ตีกับเขาด้วยจริง ๆ เหมือนกัน, เป็นความจริงที่ว่ามันจะเข้าไป ในหมู่ที่ตีกับเขาด้วยเหมือนกัน. ทำไมมันจึงตรงกันข้ามจากที่มันเกยมีนี้สัยคืมาตั้งแต่ เล็ก? มีคนตอบอย่างอื่น เช่น ตอบว่าไปอยู่ในโรงเรียนช่างกลนั้น มันถือแต่ค้อนแต่ทั้ง นึงบึง ๆ หยาบคาย มันเกิดนิสัยหยาบคาย มันจึงเอาเข้าไปกับเขาด้วย.

อาคมาว่าไม่ใช่อย่างนั้น นั้นยังจะน้อยเก็นไป มันเป็นตรงที่ว่า เดี๋ยวนี้ การศึกษาไม่ได้สอนให้คนมีความรู้สึกสว่างไสวทางจิตใจ ว่าเกิดมาทำไม; ไปสอนแก่ว่าเพื่อปากเพื่อท้อง อาชีพนี้มันก็ป่งอยู่แล้วว่าเพื่อปากเพื่อท้อง: เกิดมา เพื่ออาชีพ มันก็เพื่อปากเพื่อท้อง มันก็คือคัวถูคือของกุ. มันก็มุ่งแค่ว่าเรื่องคัวถู – ของกุ เมื่อเช้ามาในหมู่นี้ไม่ก็วัน มันก็นิยมการทะเลาะวิวาท ทั้งที่ก่อนนี้มันคี.

นี่เพราะว่าโรงเรียนนี้ เขาไม่ได้สอนให้รู้ว่า คนเราเกิดมาทำไม? ในก้านจิกใจ ไม่มีโรงเรียนไหนสอนว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ ตายด้วยกันและกันทั้งหมดทั้งสิ้น" นี้โรงเรียนไหนสอนบ้าง? ทั้งโลกนี้ โรงเรียนไหน มหาวิทยาลัยไหน ตอนบ้างว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ คาย คัวยกันทั้งหมอทั้งสิ้น". มันไม่รู้ว่า "เราเกือมานี้ เพื่อช่วยกันทำโลกนี้ให้งองาม ให้น่าอยู่ให้น่ำคู"; ถ้าสอนอย่างนี้ก็ดีกันไม่ลง ฆ่ากันไม่ลง.

นี้ ความผิดที่ว่า การศึกษาไม่ทำให้มนุษย์รู้ว่า เราเกิดมาทำไม, แล้วเพื่อนของเราทุกคนในโลกนี้ ก็เกิดมาทำไม ?

ข้อที่ ๓ ดูแง่อื่นต่อไปอีก การศึกษาเดี๋ยวนี้ ให้เรียนมาก ในสิ่งที่ ทำให้ไม่รู้ว่าเกิดมาทำไม นั่นแหละ เรียนกันมากจนไม่เข้ารูปของสันดิภาพ, เรียนมาก แต่แล้วไม่เข้ากับร่องรอยของสันติภาพ. พึ่งแล้วก็ไม่น่ำเชื่อ มันเป็นเรื่อง อย่างก็ที่สุด ก็รู้มากยากนาน คือเรียนมาก จนยากที่จะปฏิบัติลงไปได้; แล้วมันไม่ เป็นไปเพื่อสันติภาพ. มันก็เป็นเรื่องที่เราเคยเรียกกันว่า มันเป็นบ้าหอบพ่าง.

การเรียน เรียนมากท่วมหัวท่วมหู เหมือนกับหอบฟางท่วมหัวห่วมหู แต่ว่าในนั้นไม่มีเมล็ดข้าวสารที่แท้จริง; มันมีแต่หาง. การเรียนสมัยนี้ก็เหมือนกัน เรียนมากมากเหลือมาก; แต่แล้วไม่เป็นไปเพื่อสันทีภาพเลย เพราะไม่ได้สอนให้รู้ว่า เกิดมาทำไม. นี่เรียนจนเข้ารูปแท่งสันทิภาพไม่ถูก; มันก็เลยเป็นเรื่องของ เกะกะระราน ยึงเรียนยึงเป็นแมงป่องที่ยกหุชหาง; ฉะนั้นจึงเดินขบวนในกรณีที่ว่า "ถ้าไม่เดินขบวนเสียจกัว". มันไปเดินขบวนในกรณีที่ ถ้าไม่เดินขบวนเสียจะยัง ดีกว่า มันมีเรื่องยาหุชหาง; เพราะเรื่องการศึกษามันผิดทาง. นี่รู้มากยากนาน มันก็ไม่เข้าร่องรอยของสันทิภาพ.

ทีน**ี่ ข้อท**ี่ ๔ ดูค่อไปอีก การเรียนหรือการส่งสอนอบรมนั้น มันมี แต่การทำให้เห็นแก่ตัวจัด; เพราะมันยุกันตออณวลาในการศึกษานั้น ให้เห็นแก่ ทั่ว เห็นแก่พวกของกัว เห็นแก่โรงเรียนของกัว; ไม่มีอำว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน เกิล แก่ เจ็บ ตายกัวยกัน" แล้วการเรียนนั้นเปิดโล่งหมด ในทางที่จะให้รู้จักความโลภ ละโมบ โลภลาภ มีราคะ มีกิเลสมากขึ้น. การเรียนมันเปิดช่องให้แก่อย่างนี้.

แม้สิ่งที่ผนวกอยู่กับการศึกษา เช่นการก็ชา ซึ่งที่แท้ก็เป็นการเรียนทาง วิญญาณ, การกีฬา นั้น ให้มีวิญญาณแห่งการเห็นแก่ผู้อื่น; แต่มันกลายเป็น กรงกันข้าม **ต้มเหลวห**มด แล้วยิ่งไปเล่นกีฬาก็ก็อยิ่งได้ไปวิวาททุษทีกัน, ไม่ไป เล่นเสียยังคึกว่า ยังสงบกว่า อยู่ที่บ้านที่โรงเรียนยังสงบกว่า; พอไปเล่นกีฬาก็เพาะ นิสัยที่จะเกลียกน้ำหน้ากนอื่น ที่จะทำลายลนอื่น.

ได้ยืนว่ามีกฎระเบียบเหมือนกับว่าเป็นโจรผู้ร้ายอย่างนั้น; นักกีฬานี้ ที่ เป็นนักเรียนนี้ จะต้องมีครูประจำชั้นคุมไปไปเล่นกีฬา แล้วก็ไปมีสารวัตรกีฬาของโรงเรียนไปคุมอีก แล้วก็มีคำรวจประจำสนามกีฬาช่วยควบคุมอีก. คุชิคูผลของการ เล่นกีฬา หรือการศึกษาในทางวิญญาณ เพื่อให้มีน้ำใจนักกีฬา มันก็เลยล้มเหลวไปหมด; เพราะว่า การศึกษาพื้นฐานเดินไม่ถูกทาง มันเบื้อให้เห็นแก่ตัวยึงขึ้น ๆ; ก็ เป็นอันว่า เป็นข้ำศึกแก่การที่ธรรมะจะเข้ามาครองโลก. ธรรมะจะเข้ามาต่อเมื่อ ลนแต่ละคนมีความเห็นแก่ผู้อื่น ยึงกว่าเห็นแก่ตน.

ทีนี้ ข้อที่ ๕ ดูแง่อื่นที่มันเป็นเหตุให้เป็นอย่างนี้ ก็พบว่ามัน ไม่มีการสั่ง สอนอบรมเรื่องกลัญญูกลเวที เรื่องให้เคารพคนเฒ่าคนแก่ บิดามารดา ครูบา อาจารย์. บิดามารดา ครูบาอาจารย์ ตกลงไปอยู่ในฐานะที่จะถูกดูหมื่นเหยียกหยาม. ถนแก่นั้นไม่ต้องพูดละ สมัยนี้ไม่มีใครได้รับความเคารพ ด้วยเหตุแก่เพียงสักว่าคนเป็น คนแก่. แต่ถ้าในสมัยโบราณ คนได้รับความเคารพ แม้ค้วยเหตุผลแต่เพียงสักว่าคน เป็นคนแก่.

เพราะว่าอาทมาเลยไหว้คนแก่ ทั้งที่รู้อยู่ว่าคนแก่นี้เป็นลนบ้า ๆ บอ ๆ เลิน ผ่านมาในวัด; ไม่ไหว้ อาจารย์เพียน. เพราะมีระเบียบของวัลว่า ถ้าลนแก่ผ่านมา แล้วต้องไหว้ทั้งนั้น; ด้วยเหตุผลสักว่าเขาเป็นคนแก่ เราต้องแสดงความเลารพ เรื่อง อื่นไว้พูดกันอย่างอื่น. เลี่ยวนี้ไม่มีที่โหนที่เป็นอย่างนี้ ยิ่งฝรั่งแล้วจะยึงไม่ได้; เพราะว่าเขาลำลังจะหวังเราะเยาะคนแก่ จะสอเลียนอนแก่ จะหาความเพลิณพลินในการ รังแกลนแก่.

ข้อที่ ๖ แง่อื่นต่อไปชั่วเวลามันมีน้อย ว่านี้มัน ลุ่มหลง คำว่า ประชาธิปไตย ที่ให้อิสรภาพแก่การที่ทุกคนจะแสวงหาความสุขทางเนื้อหนัง. ที่ได้ชอบประชาธิปไตยกันนักนี้ ก็อว่าอิสรภาพเพื่อแสวงหาความสุขทางเนื้อหนัง; โลรมือยาวก็สาวเอา, โลรกอบโกยได้เท่าไรก็กอบโกยไป; เป็นเรื่องประชาธิปไตย.

การศึกษาทำให้คนหลงในประชาธิปไตยประเภทนี้ ประชาธิปไตย
ที่ไม่มีขอบเขต, ประชาธิปไตยที่ไม่มีการบังคับตัวเอง, ประชาธิปไตยของก็เลส
ที่มันจะทำตามใจตัวมันเอง. การศึกษาที่มีอยู่ให้แต่ประชาธิปไตยอย่างนี้; หรือแม้
ว่าหลักการจะมีไว้ดี แต่การสอนการปฏิบัติจริง มันก็ไม่เป็นไปตามนั้น. ฉะนั้นเรา
จึงเห็นแต่ประชาธิปไตย ชนิดที่จะทำตามอำนาจของกิเลส ทั่วไปทั้งโลก; ไม่ใช่
เฉพาะแต่ประเทศเรา.

บ้อที่ ๗ การศึกษาค่อไป ให้ลุ่มหลงในความเป็นอนาจาร ตีความ ไม่ถูกว่า อย่างไหนอนาจาร ? หรืออย่างไหนไม่อนาจาร ? นี่มันเนื่องค้วย วัฒนธรรมอื่นอีกหลายอย่าง; แต่เราจะพูดจำกัดลงไปแต่เพียงว่า การศึกษาสมัยนี้ ที่ไม่ทำให้เด็ก ๆ รู้ได้ว่า อย่างไหนเป็นอนาจาร ? อย่างไหนไม่เป็นอนาจาร ? เพราะ บางที่ครูนั้นเอง เป็นผู้อนาจารเสียเอง. เช่นว่า ครูนั้นก็แต่งตัวไม่เรียบร้อย จนเป็น ที่ยั่วยวนคิเลสแก่ลูกศิษย์เสียก็มี. ฉะนั้นการศึกษาที่ให้มานี้ มันก็ไม่ทำให้เค็ก ๆ นี้ยับยั้งซั่งใจ: เด็ก ๆ เรียนเสร็จแล้วก็ยังไม่รู้จักแยก ว่าอะไรเป็นอนาจาร อะไรไม่เป็นอนาจาร, ก็ไปสุ่มหลงส่วนที่เป็นอนาจาร เพราะมันเข้ากันได้กับกิเลส ที่เท็มอยู่ในใจของทน.

หรือเราจะพูกให้กว้างไปทั้งหมดก็ได้ว่า เรากูแผ่นป้ายโฆษณาทั้งหลายซึ่ง ไม่มีภาพอนาจาร เมื่อ ๒๐-๓๐ บี มานี้ เกี๋ยวนี้ แผ่น บ้ายโฆษณาทั้งหลายเต็มไป ด้วยภาพอนาจาร แล้วก็ถือกันว่าไม่อนาจาร; เพราะการศึกษามันเลวลง จนทำให้ไม่รู้ว่าอะไรเป็นอนาจาร อะไรไม่เป็นอนาจาร. ถ้ากนที่เขากายไปแล้ว เมื่อ สัก ๑๐๐ ปี ๑๕๐ ปี กลับมาเกินอยู่ในกลาดเวลานี้ เห็นภาพโฆษณาเหล่านี้แล้ว เขา กงจะเป็นบ้า เพราะไม่รู้ว่า ทำไมจึงเอาเรื่องอย่างนี้ มาแขวนร่าอยู่ทุกหนทุกแห่งเต็มไปหมก; เข้าใจไม่ได้.

นี้เราก็เข้าใจไม่ได้ว่า เพราะอันนี้เอง อันนี้เอง เป็นเหตุให้จืดใจของ คนเรามันเสื่อมลงเลวลง เพราะความที่ไม่รู้ว่าอะไรเป็นอนาจารหรือไม่เป็น อนาจาร. ทำไมการศึกษาจึงไม่ช่วยให้เด็ก ๆ รู้ว่า อะไรเป็นอนาจารอะไรไม่เป็น อนาจาร ? การศึกษาอย่างนี้มันเป็นอันครายต่อสิ่งที่เรียกว่าธรรม.

ช้อที่ ๘ เอาละ, ทีนี้เข้ามาใกล้ศาสนาหน่อย อยาภจะชี้ให้ ดูในแง่ที่ว่า เดี๋ยวนี้คัดแยก แยกคัด หรือกิดกัน อะไรก็ตามใจ เรื่องศาสนาเรื่องจริยธรรมนี้ ออกไปเป็นเรื่องส่วนบุคคล หาเอาเองตามใจชอบ; ไม่เอาเรื่องศาสนาโดย แท้จริง เรื่องจริยธรรมโดยเท้จริงมาใส่ลงไปในหลักสูตรการศึกษา. มีบ้างก็นิดหน่อย กะปริบกะปรอย, แล้วไว้สำหรับขอสงไปในสมุณ ไม่อยู่ที่ระเบียบที่ต้องทำที่เนื้อที่คัว เป็นประจำวัน.

ทีนี้ แม้แต่ ความรู้สำหรับจดในสมุดนั้นแหละ ก็ยังไม่ใช่ตัวแท้ ของศาสนา ไม่ใช่จริยธรรมที่แท้จริง เป็นเรื่องประโยชน์ทางการเมือง ทางอะไร เสียมากกว่า. นี้เรียกว่า มันได้กัดแยกเอากาสนาหรือจริยธรรมออกไปเป็นเรื่องส่วน บุลกล ว่าใครชอบอย่างไรก็ไปหาเอาเองเถิด. ไปหาเอาช้างหน้า เมื่อออกจากโรงเรียน แล้วเถิด ให้เป็นเรื่องส่วนบุลกล้ไปเสีย ไม่ใช่เป็นเรื่องที่บังคับว่า เด็กทุกคนด้อง เข้าถึงอันนี้, ต้องมีอันนี้, ต้องประกอบตนอยู่ด้วยสึงอันนี้.

การศึกษาชนิดนี้ เขาแยกศาสนาหรือจริยธรรมออกไปเป็นเรื่องของ ส่วนบุคคล. ถ้าเป็นอย่างแก่ก่อนไม่ได้; มาอยู่วัดก็ต้องถูกกันเข้ากับศาสนา, ไปอยู่โรงเรียนก็ถูกกันเข้ากับระเบียบต่าง ๆ วัฒนธรรมต่าง ๆ ที่มีรากมาจากศาสนามาใช้ อยู่ในโรงเรียน; เดี๋ยวนี้ก็หายไป.

ข้อที่ ธ มองกูต่อไปอีกแง่หนึ่ง ก็คือว่า ไม่มีความสัมพันธ์กันกับ คณะสงฆ์แห่งศาสนานั้น ๆ. คณะสงฆ์ในทางศาสนาไม่มีสิทธิไม่มีอะไร ที่จะ เข้าไปจัดการศึกษาเหมือนแต่ก่อน. แต่ว่าข้อนี้จะโทษกันโดยส่วนเกี่ยวก็ไม่ได้: เพราะมันเป็นการล้ำหลังของคณะสงฆ์เองก็ได้. แต่ถึงอย่างนั้นก็ยังมีทางที่เห็นว่า ถ้าเกี่ยวข้องกันให้เป็นล่ำเป็นสัน, ปรึกษาหาร็อกัน ให้สัมพันธ์กันกับคณะสงฆ์แห่ง ศาสนานั้น ๆ แล้ว; การศึกษาในโลกนี้ยังจะคืกว่านี้. เกี๋ยวนี้กล้าย ๆ กับรู้สึกว่า มันเป็นเรื่องปฏิบักษ์ต่อกัน หันหลังให้กัน ไม่มีความสัมพันธ์กันกับคณะสงฆ์ในศาสนานั้น ๆ ยีงขึ้นทุกที, และกำสังจะหมด.

นี้ เป็นการศึกษาที่เรียกว่าเดินไปตามความต้องการของตัว ไม่อาศัย หลักทางศาสนา จนกระทั่งว่าพระเจ้าตายไปแล้ว คือศาสนาไม่จำเป็น. เด็กจะมี ความรู้สึกว่าศาสนาไม่จำเป็นยิ่งขึ้น ๆ; เพราะไม่สัมพันธ์กับกณะสงฆ์ หรือ ทางผ่ายศาสนานั้นแหละ. ยิ่งสัมพันธ์กันไม่ได้มากขึ้น เพราะมันเกิดไปแยกกันเข้า มีความสำหลังขึ้นทางหนึ่ง มีความเตลิดเบิดเบิงขึ้นทางหนึ่ง; มันเลยไม่มีวันจะพบกัน. เว้นเสียแต่ว่าจะทำความเช้าใจกันเสียใหม่ ปรับปรุงตัวเองให้เข้ารูปกันเสียทั้ง ๒ ผ่าย; อย่างนี้การศึกษาในโลกนี้ จึงจะมีลักษณะที่จะเป็นพื้นฐานรองรับธรรมะที่จะครองโลก.

สรุปแล้ว อยากจะชี้ในแง่ที่ว่า เกี่ยวนี้ การศึกษานี้มันมีเหตุผลเป็น อย่างอื่น คือ ไม่ยอมรับว่า การศึกษานี้มันมีรกราก รากฐานก็ตาม ยอกสุด ของมันก็ตาม อยู่ที่วิญญาณของศาสนา กาสนามีความมุ่งหมายอย่างไร, เจกนา-รมณ์อย่างไร, เรียกว่าวิญญาณของศาสนามีอยู่อย่างไร, อันนั้นแหละคือรากฐาน ของการศึกษา และเป็นยอกสุดของการศึกษาค้วย.

สำหรับ ศาสนาทั้งหลาย มีวิญญาณมีหัวใจอยู่ที่ความไม่เห็นแก่ตัว กระทั้งกวามไม่มีคัวที่จะเห็น. ความไม่เห็นแก่ตัว มันเป็นเหตุผลให้ไม่เกิดก็เลส ไม่เกิด โลกะ โทสะ โมหะ: อันนี้ควรจะมาเป็นรากฐานเบื้องต้นของการศึกษา แล้วก็ เป็นยอกสุดท้ายของการศึกษาต้วย ต้วยเรื่องเคียวกัน, คือมันเริ่มต้นค้วยความไม่เห็น แก่ตัว แล้วก็ไม่เห็นแก่ตัวยิ่งขึ้น ๆๆ จนกระทั่งไม่เห็นแก่ตัวเลย เป็นสุภาพบุรุษแท้จริง. อย่างนี้เรียกว่าการศึกษานั้นมันมีรากพื้นฐาน และยอกสุดท้ายปลายสุด อยู่ที่วิญญาณของ สึงที่เรียกว่าศาสนา ลือความไม่เห็นแก่ตัว.

เคียวนี้ไม่ใช้มีใกรเจตนาจะทำให้เป็นอย่างนี้ มัน เป็นไปเอง ก้วยความ เผลอ ก้วยความหลับทูหลับกา ด้วยความเพื่อไปในทางเรื่องของวัดถุ ซึ่งมันมี แก่พอกพูนความเห็นแก่ตัวหนาแน่นมหีมว แล้ว ศาสนาเข้าไปเกี่ยวข้องไม่ได้ จะไป แก้ไขสักนิคหนึ่งก็ยาก.

ถึงแม้ว่าใน การศึกษาบัจจุบันนี้จะพูดเรื่องความไม่เห็นแก่ตัว มันก็ พูดแต่ปาก; เช่นเคียวกับที่เขาเอ่ยชื่อพระเจ้า เอ่ยชื่อศาสนาแต่ปาก สำหรับทำพิธี รีกองอะไรมากกว่า; เนื้อแท้นั้นมันมีแต่เพิ่มความเห็นแก่ตัว, สอนแต่สิ่งที่ทำให้ เกิกความเห็นแก่ตัว. เขาไม่มอง เห็นอย่างนี้ ว่าเราแยกการศึกษาออกจาก ศาสนาไม่ได้; เพราะว่ารากฐานการศึกษาและยอกสุกการศึกษานั้น มันอยู่ที่ทั่วใจ ชองศาสนานั้นเอง.

ช้อที่ ๑๐ เอ้า, กูที่น่าหวัวก่อไปอีกแง่หนึ่ง ก็คือข้อที่ว่า เกี๋ยวนี้ การ
ศึกษานี้กลายเป็นการค้าหรืออาชีพไปแล้ว. การศึกษาแต่ก่อนนั้น เป็นเรื่อง
การยกสถานะทางวิญญาณของสัตว์ให้สูงขึ้น; แม้จะให้เรียนหนังสือ ก็เรียนหนังสือ
เพื่อยกวิญญาณของสัตว์ให้มันสูงขึ้นก็ขึ้น. จริยธรรมทั้งหลายก็มุ่งจะยกวิญญาณของ
สัตว์ให้ก็ขึ้นสูงขึ้น, เป็นการศึกษาเพื่อยกสถานะทางวิญญาณของสัตว์ทั้งหลายให้ก็ขึ้น
จนกระทั่งบรรดุมรรค ผล นิพพาน; นั้นคือภารศึกษา.

นี้ เคี๋ยวนี้มันเปลี่ยน เบ็นถึงกับว่า การศึกษานี้เป็นเพียงวิชาชีพหรือ เป็นเพียงการค้า, คนสอน, คนให้การศึกษานี้มันเป็นอาชีพ บางทีก็ ทำเพื่อ การค้า เพื่อหากำไรจากการศึกษาที่คนจัดนั้นเอง. เมื่อเป็นอย่างนี้แล้ว จะไม่เป็น การยกสถานะทางวิญญาณของโครให้สูงขึ้น. แต่จะเป็นการช่วยกันทำให้เห็นแก่ตัว มากขึ้น, ออสถานะทางวิญญาณให้ต่ำลงไป. เพราะอรุก็เป็นเสียอย่างนั้น, ผู้จัก การศึกษาก็เป็นเสียอย่างนั้น; นี่เรียกว่าไม่เป็นการยกวิญญาณของมนุษย์แล้ว, เป็น

การอาชีพชนิดหนึ่งในระหว่าง ๒ ฝ่าย แล้ว คนเรียน ก็เรียนเพื่อไปประกอบอาชีพ ไม่ใช่เรียนเพื่อให้จิตโจของเรามันสูงขึ้น.

แล้ว **ข้อท**ี่ ๑๑ ประการสุดท้ายก็คือว่า ในที่สุดเมื่อมันเป็นอย่างนี้มากเข้า ไปทุกหัวระแหง แล้วการศึกษาผ่ายศาสนาก็ทนอยู่ไม่ไหว. การศึกษาผ่ายศาสนา ก็เลยตามกันการศึกษาของชาวบ้าน ไปเสียเลย.

การศึกษาทางส่ายศาสนาเลยไปตามกันการศึกษาผ่ายของชาวบ้านไปเสีย เลช ; นี่ก็อกวามวินากถึงที่สุด. ถ้ามันเป็นอย่างนี้ ก็เลยกล่าวได้ว่า ไม่มีการศึกษา ชนิกไหนเลยในโลกนี้ ที่จะช่วยให้โลกนี้มันรอก, หรือมีความเหมาะสมที่ระรอด. เพราะการศึกษาผ่ายชาวบ้านก็ดี การศึกษาฝ่ายศาสนาก็ดี ส้มละลาย. ขอให้มองคุ เลอะว่า อากมาพูดด้วยเจตนาร้าย หรือเจตนาที่อย่างไร.

เอ้า, ไหนก็พูดแล้ว เวลาก็เหลืออีกนิกเกียวแล้ว ก็มีเรื่องเหลืออยู่นิก ๆ เกียว. ขอใก้แหพึ่งอีกนิกหนึ่ง ก็อทนพึ่งในข้อที่ว่า ที่พูดนี้จริงหรือไม่จริง? เกี่ยวจะว่าเอาเปรียน ที่ว่าพูดมาตั้งมากมายนี้ มันจริงหรือไม่จริง? ก็อมรีเมีเหตุผล แสดงอยู่แล้วว่า การศึกษาที่จักนี้มันไม่ถูกต้องจริงๆ ก็เอาเหตุผลขนิดที่เรียกว่า สามัญ สำนึก กำปั่นทุบดินก็ได้.

## พิจารณาควัยคือะเห็นว่า การศึกษาจัดผิดหรือถูก.

ถ้าว่าการศึกษาที่จัดไปนี้มันถูกต้อง แล้ว ทำในพอเรียนเสร็จจบการ ศึกษาแล้ว มันโง่ไปบูชายาเสพติด ? ยาเสพติดตั้งแต่บุหรี่ขึ้นไปจนถึงเฮโรอีน นั้นแหละ; ส่วนใหญ่ปรากฏว่า มันถูกใช้ถูกเสพโดยนักเรียน สูงขึ้นไปจนถึงกระทั่ง ผู้ขบการศึกษา. เคี้ยวนี้กำลังเป็นปัญหาใหญ่ในโลก คู่กันกับปัญหาทางสงคราม, บัญหายาเสพพืกนี้. ถ้าการศึกษามันถูกต้อง ทำในจัดแล้ว มันทำให้เด็กนั้นยังโง่ ขนาคที่ไปบุชายาเสพพิกได้.

นี้ ต้องสันนิษฐานไว้ทีก่อนว่าการศึกษานั้นไม่ถูกแน่. สมัยโบราณ เก็กที่อยู่วักอยู่ว่าอยู่โรงเรียนอะไรแล้ว มันก็เกลียกยาเสพกิก ไม่กะครุบยาเสพกิกเหมือน เกี๋ยวนี้ แล้วจะเรียกว่า มันเพราะอะไร เพราะการศึกษาถูกหรือไม่ถูก? หรือเพราะ อะไร ?

ไปคิกกูด้วย ว่า ทำในยุวชนที่ได้รับการศึกษาแล้ว นิยมการแต่งตัว การทำผมทำเผ้าหรืออะไรต่าง ๆ ไม่มีระเบียบ เหมือนกนบ้ายึงขึ้น ? ทำไมไม่ ชอบโกนเกรา ? ซึ่งเมื่อก่อนนี้ก็โกนเกรา ; มันก็น่าดู มันก็เป็นระเบียบ แสกงว่าเป็น ผู้นิยมกวามสะอาก ความเป็นระเบียบเรียบร้อย มันก็ดีกว่าคนไม่มีการศึกษา. เกี๋ยวนี้ มันกลายเป็นว่า คนไม่มีการศึกษาโกนเกรา ; คนมีการศึกษาแล้วกลับไว้เครา, แล้วก็ไว้ผมแบบที่ดูไม่ออกว่าผู้หญิงหรือผู้ชาย, แล้วก็ทำเสื้อทำเข็มชักทำอะไรเหมือน กับว่านักเลงอันธพาล มันทำให้ลำบากทำให้มันเสียเวลา.

ภารศึกษานี่มันมีผลอย่างนี้ เพราะว่าเมื่อยังไม่เข้าโรงเรียน ไม่ทำอย่างนี้ มีหลักฐานปรากฏชักอยู่ว่า; เมื่อไม่ไปเข้าวิทยาลัยนั้น มันไม่เคยแต่งตัวอย่าง นี้. พวกญาที ๆ ของอาทมาเขามาปรับทุกข์ให้พัง ถึงกับร้องให้ก็มี. ทั้งลูกหญิงลูก ชายเสียด้วย; เมื่อยังไม่ไปเรียนที่วิทยาลัยนั้น มันไม่เคยทำอะไรบ้า ๆ บอ ๆ อย่างนี้. เคี๋ยวนี้ก็มาทะเลาะกันกับพ่อแม่ แต่ในเรื่องที่อยากขะทำอะไรวิปริชวิทตารอย่างนี้. นี่ ผลของการศึกษา ทำในเก็ดชิบปีขึ้นมา เมื่อเป็นผลสุดท้ายของการศึกษา, เก็ดเหตุ น่าเกลียกน่ำชัง อะไรถ่างๆขึ้นมา.

เรื่อง rover bird ที่เคยเล่าให้พึ่งแล้วว่า ในประเทศอังกฤษเมื่อค้นบีหรือ ปลายบีก่อนนั้น นักเรียนหญิงในวิทยาลัยนี้เกินไปเป็นฝุง ๆ ก็รุมกันทั้งยายแก่เล่นธนุก ๆ ลึกเลื้อบ้าง, เอาธระจาดเหวี่ยงทั้งบ้าง แกล้งเอาสทางค์ทั้งเสียบ้าง แล้วก็ให่กันเกรียว. พอตำรวจมาก็เกินพรื่บ เป็นนักเรียนอย่างคืไปโรงเรียน รับใครไม่ใค้. หนังสือพิมพ์ นั้นยืนยันว่า คำรวจสก็อคแลนค์ยาร์ด เป็นผู้รู้เห็นและหนักอกหนักใจ ว่ามันมีทั้ง ๓๐ แก๊งค์; แล้วในประเทศอังกฤษที่มีการศึกษาเป็นนักปราชญ์นี้ มันยังมีมีผูหาอย่างนี้ เก็คขึ้น ก็ต้องถือว่า การศึกษานี้มันวิปริท. แล้วยังมีว่าเค็กชายอายุ ๑๓-๑๔ บี ช่วยกันช่มขึ้นยายแก่อายุ ๘๐ ปี เป็นสีงที่มีได้ ซึ่งมันไม่เกยมีในโลก.

นี่ผลของการศึกษา มีอาชญากรรมเกี่ยวกับเพศ เกี่ยวกับเรื่องทาง เพศมาก จนไม่น่าเรื่อสถิตินั้นๆ โฆษณารายงานพูกถึงว่าประเทศที่ใหญ่ ที่เจริญที่สุด นั้นแหละ; การศึกษาเจริญที่สุดนั้นแหละ มีอาชญากรรมทางเพศเกิดขึ้นเฉลี่ยแล้ว ทุกๆ ๗ วินาที ๗ วินาทีต่อรายนี้ ชักจะสงสัย, ชักจะไม่เชื่อ. นี้โฆษณาโกหก กระมัง ๗ วินาทีมันเกินไป แม้แต่ ๗ นาทีต่อราย ก็ยังไม่ค่อยน่าเชื่ออยู่แล้ว; แต่ดู แล้วก็ไม่เห็นทางว่า เขาจะโกษกทำไม. นี่มันย่อมพิสูจน์ความเหลวแหลกของการศึกษา ที่ทำให้เด็กๆ หรือว่าคนหนุ่มหรือว่าคนโดแล้ว รับการศึกษามาแล้ว; มีจิตใจวิปริส ถึงขนาดนี้, ไม่มีหลักศึลธรรมอะไรคุ้มครองได้ถึงขนาดนี้.

ที่นี้อาชญากรรมอื่น ๆ ก็เหมือนกัน ฆ่ากันตายยิงกันตาย; อย่างประเทศ ไทยเรานี้ มันมือยู่อย่างที่ไม่น่าเชื่อ ที่สมัยก่อนเขาไม่ฆ่ากันด้วยเหตุเพียงเท่านี้; เกี่ยวนี้มันก็มี, มีโรคทางจิต โรคประสาท โรคอะไรนี้เพิ่มขึ้นๆ เร็วเกินส่วนของ พลเมืองที่มันทวีขึ้น เมื่อเทียบกันตามส่วน. นี้ผลของการศึกษามันไม่ช่วยถึงขนาดนี้.

หรือว่าเมืองนอกก็ได้ยืนข่าว ที่คนเขาไปแล้วมาเล่า, หรือหนังสือพิมพ์
เองก็เล่า ว่าในกลางมหานครอนใหญ่โทมโหพารของชาติที่เจริญที่สุดนั้น; ตามถนน
ที่สายสำคัญนั้น ก็ไม่มีชื่อไม่มีแป คืออาจจะถูกอันธพาลทำร้ายช่วงชึงอะไรเมื่อไรก็ได้
ซึ่งเมื่อก่อนนี้มันไม่มีแน่.

ทุกครอบครัวมีเงินสำหรับไปเที่ยวเล่น แก้ ไม่มีเงินสำหรับช่วยเพื่อน
มนุษย์ นี้ก็อ้างประชาธิปไทยได้ : "เพราะฉันเป็นประชาธิปไทย ฉันต้องมีสิทธิ์ใช้
เงินของฉันอย่างนี้" คือว่าเราไปดูหรือไปอ่าน รู้เรื่องราวของพวกที่เขาไปเที่ยวเรือ,
ไปเที่ยวสนุกสนานใช้เงินแพ่งนี้ ตลอดที่นั่งไปในเรือไปเที่ยวเมืองนั้นเมืองนี้ แบบ
ทัศนาจร. แต่ว่ามันเกินทัศนาจร ตรงที่มันสนุกสนานกระเดียดไปทางอนาจารทาง
อะไรท่าง ๆ นี้ ใช้เงินมากที่สุด; อัตูอาการที่เขาแสดงแล้วว่าต้องใช้เงินมากที่สุด
นี้เขาใช้เงินเพื่ออย่างนี้, เขาไม่ใช้เงินเพื่อสงเคราะห์เพื่อนมนุษย์ซึ่งกันและกัน.
นี้การศึกษาอะไรทำให้เขามีจิตใจอย่างนี้.

เกี่ยวนี้คนก็ บูชาเงินแทนพระเจ้า หรือว่าที่ใหม่เอี่ยม ก็คือว่า บูชา ปล่องโรงงานอุตสาหกรรมแทนพระเจ้า; ว่าถ้าเรามีปล่องโรงงานอุตสาหกรรม มาก, ประเทศเราก็มั่นคงล่ำสันเจริญรุ่งเรื่อง เลยบูชาเงิน หรือบุชาปล่องโรงงาน อุตสาหกรรมกันคึกว่า ที่จะมาบูชาพระพุทธรูปหรือบูชาพระเจ้า. มันไม่มีผลอยู่แค่เกี่ยวกับการเงิน มันมีผลมาทางจิศใจ ลงมาที่จิศใจ เลย เดี๋ยวนี้ไม่มีเมศตากรุณาที่บริสุทธิ์ต่อใครแก่ใคร; มีแต่เมศตาการเมืองกรุณา การเมือง ช่วยเขาเพื่อมาเป็นพรรคพวกเรา แล้วก็ช่วยพอเป็นพิธี. คงจะน่าหวัว มากสำหรับที่เราจะพิจารณาคูว่า คนร่ำรวยนี้ป็นนึ่งจะจัดกอกไม้ ขนม คนตรี ไปเยี่ยม เค็กอนาถา เค็กตาบอก เด็กอยากจนอะไรสักครั้งหนึ่ง แล้วก็ประกาศโฆษณาว่าได้ทำ บุญกุศลอันใหญ่หลวง.

คิดภูซิ, เขาเป็นกนร่ำรวย ชนากร่ำรวยแล้วก็มากมาย. เป็นสุภาพสตรี ที่จะเอาคอกไม้สักกระบุงหนึ่ง, เอาของหวาน, เอาคนตรีสักหน่อยหนึ่งไปช่วยให้ เค็กๆ ที่ยากจน หรือคาบอก หรือที่กักขังเด็กนี้ ปีหนึ่งสักอรั้งหนึ่ง แล้วก็เรียกว่า เมคกาที่ควรแก่การโฆษณา แล้วก็โฆษณาตัวย. นี่ใน โลกนี้กำลังมือย่างนี้ แล้ว เป็นผลมาจากการศึกษา ที่ในโลกนี้เขามีกันอย่างนี้.

นื่อาตมายกตัวอย่างว่ามันมีแต่เมอตาการเมือง ทั่วๆ ไปทั่วโลก; มีแต่ เมอดาการเมือง; ไม่มีเมอดาบริสุทธิ์ ทำเพื่อผักชีโรยหน้าบ้าง ทำเพื่ออย่างอื่นบ้าง.

นึ่มนุษยธรรมกำลังหมดไป ๆ แล้วก็มีธรรมะหลอกลวง เหมือนกับปีศาจ-ธรรม ปี-ศา-จ-ธรรม, ปีศาจธรรมนี้มันมามากขึ้น ๆ. มนุษยธรรมแท้จริงมันก็ หายไป ๆ, เพราะฉะนั้นโลกนี้มันก็เต็มไปด้วยจิศที่เห็นแต่ด้วกู - ของกู, คัวกู - ของกู, การศึกษาไม่บ้องกันได้ พี่สูจน์ใต้ว่า การศึกษานี้ยังไม่ถูกต้องแน่.

ถ้าถูทางเรื่องการเมือง ระบบประชาติปไทยในโลกนี้ ประชาติปไทยกือ อะไร ? ก่อนก็น่าพังอยู่, พอคกมาถึงสมัยนี้ ประชาติปไตยไม่มือะไร นอก จากการด่าของผ่ายค้าน และการทนของผ่ายรัฐบาล. หาเลชนานา ดีลับโดย กรงถูไม่ออก โดยอ้อมคูไม่ออก เพื่อจะถ่า, ผ่ายกันเขามีหน้าที่ค่า, ผ่ายรัฐบาล ก็มีหน้าที่ทน หาเลศที่จะทน, หรือแล้วแต่ว่าจะทนได้อย่างไร, ประชาธิปไตยใน โลกทั้งโลก มันเหลือแต่ว่า มันมีแต่การค่าของผ่ายก้าน, การทนของผ่ายรัฐบาล เรื่อยๆไป, จนกว่าจะเปลี่ยนกันไปเปลี่ยนกันมาผลักภันเป็นผ่ายค้าน ผลักภันเป็นผ่าย รัฐบาล.

ท่อเมื่อไรวันจะเปลี่ยนเป็นธรรมาธิปไตยสักที; มันจะได้มีธรรมะเป็นหลัก เกณฑ์กันเสียที. เกี่ยวนี้มันเป็นประชาธิปไตย คือเอาจิตใจของคนหนึ่งๆ เป็นหลัก เป็นใหญ่ เป็นประธาน มันไม่ไหว. นี้ก็เพราะว่า การศึกษาไม่สามารถเลย ไม่มี ประโยชน์ในการที่จะทำจิดใจของคนให้เหมาะสม ที่จะเป็นประชาธิปไตย โดยแท้จริง; ประชาธิปไตยที่มีธรรมะ ยุลมิคสัญญี่มันจึงใกล้เข้ามาใกล้เข้ามาจนจะฆ่ากันวินาศทั้งโลกแล้ว.

กิเลสมากขึ้นอย่างรุนแรง ความต้องการก็เกิดขึ้นอย่างรุนแรง ราวกับ ว่าเวลาชั่วโมงมันเหลือนาทีหนึ่งแล้ว. ถ้าเทียบส่วนอย่างนี้แล้ว อน ๆ หนึ่งมีอายุเพียง ๑๐ ปี ทรงกับข้อความในเรื่องที่เขากล่าวถึงยุคมิคลัญญีหรือ สักถันศรกัปป์: คือยุคที่ มนุษย์จะไม่เห็นแก่ผู้อื่น จะฆ่ากันเหมือนเนื้อเหมือนปลา เพราะเขามีกิเลสมากนั้นเอง.

รวมความว่า การศึกษาของเรานี้ มันไม่ถูกแล้ว, มันยังไม่ถูก, มันไม่ เหมาะที่จะเป็นพื้นฐานรองรับธรรมะที่จะมาครองโลก; เราจะต้องคอยคุกันต่อไป. เกี๋ยวนี้การศึกษาของเรา มันก็ให้แต่สติบัญญาอย่างสูงสุดสำหรับทำลายโลก; การ ศึกษาที่ผิดทางนี้ทำลายโลกยิ่งกว่าอาวุธปรมาณู. นี่ตัวอย่างเหล่านี้มันมีอยู่พอที่ จะให้เรารู้ว่า การศึกษาที่กำลังมีอยู่นี้ มันถูกล้องแก่การที่จะเป็นเครื่องรองรับธรรมะทิ จะครองโลกหรือไม่, หรือว่ามันเป็นข้าศึกแก่ธรรมะเสียเอง ทำให้ธรรมะเกิดขึ้น ครองโลกไม่ได้.

## สรุป แง้ที่การศึกษาเป็นอันตรายต่อธรรมะที่คุ้มครองโลก.

เอาละ, สรุปความกันที่ การศึกษาในโลกกำลังเป็นอันตราย ค่อ ธรรมะที่จะช่วยคุ้มครองโลก. คนเราเป็นอะไรก็โดยความรู้สึกของจิ๊กโจ : คิ๊ก อย่างคนก็เป็นคน ถึกอย่างสัตว์ก็เป็นสัตว์, ถิ๊กอย่างโจรก็เป็นโจร, ถิ๊กอย่าง บันทิ๊กก็เป็นบัณฑิต, คิ๊ดอย่างพระก็เป็นพระ, คิ๊กอย่างพระเจ้าก็เป็นพระเจ้า, เกี๋ยวนี้ ใครกำลังครองโลก ก็คือคนที่มีความคิ๊ดอย่างใรนั้นเอง. คนกำลังคิ๊ก อย่างไรมีมากในโลกนี้; คนนั้นแหละกำลังครองโลก.

ทีนี้การศึกษากำลังคาม ๆ หลังกันไป เรียกว่าตามกันกันไป ชนชาติใด ประเทศใดเป็นมหาอำนวจกำลังรวย กำลังมีอำนาจ กำลังมีของเอร็กอร่อยทางเนื้อ ทางหนังอย่างเทวกา กำลังก้าวหน้าและได้เปรียบ; แล้ว ซาติเล็ก ๆ ก็ตามกัน เพื่อว่าจะได้สึงเหล่านั้นนั้นเอง จะได้รวย จะได้มีอำนาจจะได้มีของอร่อย ๆ แบบเทวกา จะได้ก้าวหน้า จะได้เอาเปรียบ. ฉะนั้นการสึกษามันจึงตามกัน หรือตามทางกันได้ ง่าย; เพราะว่ากนุมันถูกอยู่ใต้วิสัยของกิเลสเตียแล้ว.

นี่ขอให้มองเห็นว่า การศึกษาของเรากำลังพังทะลาย เพราะไปตาม กันพวกวัตถุนิยม เห็นแก่เนื้อแก่หนัง; ออกอาละวาดเพื่อหาประโยชน์ทางเนื้อ ทางหนัง และกำลังจะล้มละลาย. ควรจะรีบกลับตัวเสียให้ทันท่วงที; อย่า ต้องเป็นอย่างนั้นเลย จึงจะเรียกว่าเป็นประเทศพุทธบริษัท มีพลเมืองเป็นพุทธ-บริษัทเป็นอยู่ก้วยธรรม ประกอบอยู่ค้วยธรรม หวังที่จะได้พึ่งธรรมนี้เป็นเครื่องคุ้ม ครอง. เคียวนี้กำลังทำผิดในเรื่องการศึกษา ซึ่งเป็นส่วนสำคัญที่สุดที่จะปั้นมนุษย์ให้ เป็นอย่างไร.

อาคมามุ่งหมายส่วนใหญ่จะชี้ให้เห็นข้อเท็จจริง ที่ว่าเมื่อธรรมครองโลก นั้นจะเป็นอย่างไร. เกี่ยวนี้กำลังชี้ใก้แต่เพียงในแง่ว่า เมื่อธรรมจะมาครองโลกนั้น. ยังมาครองไม่ได้ เพราะว่าคนกำลังทำผิด โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องการศึกษา.

นีการบรรยายนี้ก็เกินเวลาแล้ว จะค้องยุกิโว้ ขออาราธนาให้พระสงฆ์ทั้งหลาย ท่านได้สวดคณสาธยาย ข้อธรรมะเบ็นเครื่องกระกุ้นเคือนใจพวกเราพุทธบริษัททั้งหลาย ให้ยังคงมั่นคงอยู่ในศาสนา ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าสืบค่อไป.

เมื่อธรรมครองโลก

– ਫ −

หินโค้ง ๑๘ ส.ค. ๑๖

ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็ต้องจัดการศึกษาใหม่.

ท่านสาธุชน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ ซึ่งได้กล่าวมาตามลำดับ โดยหัวข้อว่า เมื่อ อารมครองโลกนี้ ได้ล่วงมาถึงครั้งที่ ๒ แล้ว ซึ่งในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อ เฉพาะ ว่า ล้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็ต้องจัดการศึกษากันเสียใหม่.

[คำปรารภ และทบทวน จนกระทำจึงหน้า ๒๓๔]

ในการบรรยายกรั้งแรกๆ ใก้กล่าวให้เป็นที่เข้าใจกันแล้วว่า โลกคืออะไร, ธรรมะคืออะไร. แล้วก็ได้ชี้ให้เห็นในข้อที่ว่า ธรรมะยังไม่ครองโลก. ถ้าจะ เรียกว่า "ธรรมะ" โดยคำกลาง ๆ ก็ต้องเรียกว่า ธรรมะผ่ายคำ, หรือผ่ายอกุศล หรือ ผ่ายอวิชชา, เป็นผ่ายที่ครองโลก. นี้ก็เท่ากับว่า ธรรมะที่เราประสงค์ ยังไม่ได้ ครองโลก.

วิวัฒนาการทั้งหลายในโลก ทุกอย่างทุกประการ กำลังเป็นไปเพื่อ ความวินาศของโลก. สึงที่เรียกกันว่า การกินคือผู้ดี ก็มีแต่เรื่องทำให้ลุ่มหลง มากขึ้น ๆ จนกลายเป็นที่ตั้งของกิเลสโปทุกอย่าง. ในที่สุดก็ทำให้เกิดความระสำระสาย ที่เรียกว่า วิกฤติการณ์ เบียดเบียนกัน แม้ว่าจะมีอะไร มาเป็นเครื่องช่วยให้ความ สะดวกสบาย ก็ล้วนแต่ใช้เครื่องมือเหล่านั้น ไปในทางที่จะล้างผลาญกัน หรือแม้ที่สุด แต่ว่า ล้างผลาญกัวเอง.

เมื่อหลงใหล ในสิ่งที่เรียกว่า สะดวกสบาย กินดี อยู่ดี ก็ยิ่งมีความ เห็นแก่ตัว จนกระทั่งลืมความผีกชอบชั่วกี จนกระทั่งเบียดเบียนตัวเอง ให้เกือกร้อน อยู่ด้วยกิเลส มีคัณหาเป็นต้น.

วิวัฒนาการเหล่านี้ ยังไม่มีผลเป็นสันทิภาพเลย แก่ว่ามีผลเป็นความวินาก ทางวัตถุเปลื่องไปเปล่า ๆ ก็มาก. วินาศทางร่างกาย คือ มนุษย์มีร่างกายเปลี่ยน แปลงไปในทางที่อ่อนแอมากขึ้น, วินาศในทางจิต ก็คือ มีจิตพึ่งช่าน, วินาศไปในทางวิญญาณ ก็คือ เห็นผีคเป็นชอบ จนไม่รู้ว่าจะตั้งจิตไว้อย่างไรจึงจะมีความสุข ก็ไปเอาสิ่งที่ครงกันข้ามมาใช้ ในฐานะที่เป็นสิ่งที่คนต้องการ อย่างที่เรียกกันว่า "เห็นถงจักรเป็นคอกบัว" เป็นต้น. อย่างนี้เราเรียกว่า มันเป็นวิวัฒนาการ เพื่อ วินาศนาการ; พึ่งแล้วก็ไม่น่าเชื่อ แต่ก็ไปดูเอาเองก็แล้วกัน ว่า ในโลกนี้ กำลังมี แต่วิวัฒนาการ ที่เป็นไปเพื่อวินาศนาการของโลก.

มองกันอีกแง่หนึ่ง ก็ว่า กำลังทำแต่สิ่งที่เป็นไปเพื่อ ราคะ โทสะ โมหะ; สิ่งทั้งสามนีเรียกว่ากิเลส ซึ่งพวกเราก็ทราบกันดีแล้ว ว่าเป็นอย่างไร. เดี๋ยวนี้ โลกทั้งหลายทั้งปวง กำลังทำไปแต่ในทางที่ส่งเสริมราคะ โทสะ โมหะ : การประดิษฐ์ ประกอยวัตถุก็ดี การกระทำก็ดี ล้วนแต่เป็นไปเพื่อส่งเสริมราคะยิ่งขึ้น แล้วก็นิยมกันว่าดี ว่าเจริญ ว่าก้าวหน้า; มีสึงที่ส่งเสริมราคะ หรือ โลภะ เท่าไร มันก็มีสิ่งที่ส่งเสริมโทสะ หรือโกธะ มากขึ้นเท่ากัน.

เพราะว่า ความโกรธ นู้อื่อ โทสะนั้น ย่อมมาจากการไม่ได้ตามที่ ราคะ หรือ โลภะมันต้องการ. ถ้าคนมันมีราคะ โลภะ มากเท่าไร ก็จะต้องมีโทสะ หรือโกธะมากเท่านั้น; ฉะนั้นยิ่งส่งเสริมราคะเท่าได ก็ยิ่งเป็นการส่งเสริมโทสะมาก ขึ้นเท่านั้น.

นอกจากนั้น ยังมี การเล่น ที่เพาะนิสัยแห่งโทสะ โกธะ ที่อยู่ในรูป
ที่เรียกว่ากีฬา ซึ่งแก่ก่อนไม่มีความมุ่งหมายเป็นการแพ้ หรือ การชนะ. เกี๋ยวนี้ก็
มาเปลี่ยนเป็นการพ่ายแพ้ เป็นการชนะ หมายมั้นกันอย่างกับว่าเป็นศัตรู; เรียกว่า
วิวัฒนาการของกีฬาก็เป็นไปเพื่อทำโลกนี้ให้วินาศ.

นี้ทุกอย่างไม่เป็นไปถูกต้องของแนวทางแห่งสันกิ หรือความสงบแล้ว ก็ต้องเรียกว่าโมหะทั้งนั้น; หมายความว่า โลกกำลังทำไปในสิ่งที่ไม่ต้องทำ, ไม่ต้องทำอย่างยิ่ง ก็ไปทำให้มันเปลือง ให้มันยุ่ง มันก็เลยทำให้ระส่าระสายมากขึ้น. นี้เรียกว่า ในโลกมีแต่กำลังทำเพื่อส่งเสริมราละ โทสะ โมหะ; ไม่มองเห็นส่วนใดเลย ว่าทำไปเพื่อกำลัก หรือตัดทอน หรือลิตรอน กำลังของราละ โทสะ โมหะ เลย. เคียวนี้ก็มีวัฒนธรรมอย่างหนึ่งเกิดขึ้นในโลก ที่เรียกกันง่าย ๆ ในที่นี้ว่า วัฒนธรรมอย่างตะวันตก เป็นวัฒนธรรมที่ปล่อย ไปตามอารมณ์ ตามความรู้สึก ของกิเลส; เพราะว่าบังเอิญไปคันพบได้ ในความกัววหน้าทางวัตถุ ที่ประดิษฐ์ขึ้น มาสำหรับส่งเสรินกิเลส เรียกว่าเป็นไปอย่างรุนแรง อย่างรวดเร็วก็เลยทำให้โลกนี้หมุน ไปหาวัตถุนิยม แบบที่เรียกกันว่าตะวันตก, แบบตะวันตกกันหมดสิ้น ตามกันกันไปเป็นแถว. ไม่เท่าไรโลกทั้งโลกนี้ ก็จะเป็นโลกของวัตถุนิยมยิ่งขึ้น อย่างนี้ก็ ไม่เรียกว่า ธรรมะครองโลก; เพราะวัตถุนิยมนั้น เป็นที่ตั้งเห่งกิเลส.

ทีนี้ในครั้งที่แล้วมานี้ ก็ได้ชี้ให้เห็นว่า แม้เค่ตึงที่เรียกว่า การศึกษาของ โลกในบีจจุบันนี้ ล้วนแต่เป็นอุปสรรคชัดขวาง แก่การที่ธรรมะจะเกิดขึ้น, หรือว่าจะครองโลก; ก็อมนุษย์มีการศึกษา ที่เป็นระบบแน่นแพ้น มั่นคง อย่างยึง ไปคามอำนาจของวัตถุนิยง ก็เลยกลายเป็นเครื่องค่อค้านธรรมะ ยาทที่ธรรมะจะครอง โลก. ถังนั้นจึงอยาวจะชี้ให้เห็นในวันนี้ว่า ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก อย่างแรก ที่สุดก็จะต้องจัดการศึกษากันเสียใหม่ ให้ถูกกันกับเรื่องที่ธรรมะจะครองโลก.

ทีนี้ อยากจะขยายกวามออกไปเองว่า อาจจะมีบางคนทั่วงว่า มันไม่ใช่ เรื่องของเรา ที่จะไปมองภูกันทั่วโลก หรือรับผิดชอบกว้างไปทั้งโลก. คำตอบข้อนี้ ไก้พู่ตกันมาหลายกรั้งแล้ว แม้ในการบรรยายครั้งก่อน ๆ และอื่น ๆ ว่า เราในฐานะที่ เป็นพุทธบริษัท จะต้องนึกถึงโลก หรือสัตว์โลก เช่นเดียวกับที่พระพุทธเจ้า ท่านทรงประสงค์.

ท่านเคย *ตรัสไว้ในที่มากมาย* หลายแห่งว่า *"ตถาลดเถิดขึ้นมาเพื่อประ-*โยชน์ แก่สัตว์โลก พร้อมทั้งเทวโลก มารโลก พรหมโลก หมู่สัตว์ พร้อมทั้ง สมณพราหมณี เทวดา พร้อมทั้งมนุษย์". และยังครัสว่า "อ้าธรรมวิบัยของตอาคต ยังมีอยู่ในโลก ก็จะเป็นไปเพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์โลก เทวโลก มารโลก พรหมโลก เหล่านั้นอยู่เพียงนั้น. แล้วมีคำครัสอีกมากมาย ที่แสดงว่าทรงประสงค์ จะให้พุทธบริษัททั้งหลาย รับรู้ความข้อนี้ไว้ ว่า : พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นในโลก เพื่อ ประโยชน์แก่โลก, ธรรมวินัยพุทธศาสนานี้ มีไว้เพื่อประโยชน์แก่โลก. แล้ว ทรงขอร้องให้สาวกทั้งหลายประกาศพรหมจรรษ์ เพื่อประโยชน์แก่สัตว์โลกนั้นๆ.

กังนั้นเป็นอันว่า ถ้าเป็นพุทธบริษัท ที่จะสนองพระพุทธประสงค์กัน แล้ว ก็จะต้องนึกถึงโลก ซึ่งเป็นสิ่งที่ควรนึกถึง.

เมื่อเรานึกถึงโลกทั้งหมด อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านทรงประสงค์ ตัวเราก็จะ เหลือเด็กนิกเกียว เด็กยึงกว่าขี้ผุ้นสักเม็ดหนึ่ง; นี้ไม่ควรจะเห็นว่า เรื่องของ เรานี้มันสำคัญใหญ่โดอะไร ได้ก็ได้, ไม่ได้ก็ได้ หรือดีกว่า.

ถ้าเป็น เรื่องของโลก ทั้งโลกละก็ ควรจะถือว่าเป็นเรื่องสำคัญ. นี้ถื เป็นเรื่องที่พุทธบริษัทจะต้องนึกถึงอยู่เสมอ; จะนึกกันโลยแง่ใดก็ไก้ คือ ไม่เห็น แก่ตัว, แล้วนึกถึงคนอื่น. หรือเมื่อไม่มีคัวกันค้วยกันทั้งหมดแล้ว ปล่อยให้สติ บัญญาพาไป ตามอำนาจของสติบัญญาแล้ว ก็จะทำแต่สึงที่เป็นประโยชน์ ที่เป็นส่วน รวม, แล้วธรรมะนั้นก็เป็นประโยชน์แก่ลนทั้งโลกเอง.

นี่มันเป็นทางลักอันหนึ่งว่า ถ้าเราจะไม่นึกถึงตัวเราเองเลย ไปนึกถึง ธรรมะ, ไปนึกถึงคุณค่าของธรรมะ; แล้วก็นึกถึงผู้ที่จะได้รับ คือผู้อื่นแล้ว มัน ก็สูงสุดอยู่ที่นั้น. เรากลายเป็นของเล็กนิดเดียว ฝากหรือแฝงไว้ในนั้น, หรือ แม้ จะคิดเข้าข้างดัวว่า ถ้าโลกนี้มันพินาศ เราก็พลอยพินาศด้วย อย่างนี้ ก็ยังได้ เหมือนกัน; ไม่ผิด หรือไม่เดียหายอะไร ในการที่จะช่วยกัน ทุกอย่างทุกประการ ที่จะช่วยให้โลกนี้มีความรอด หรือปลอดภัย แล้วเป็นอยู่ด้วยสันดิ.

อาคมาจึงมีความเห็นว่า เราทุกคนควรจะนึกถึงโลก อย่างที่พระพุทธ เจ้าท่านทรงหวังไว้. เมื่อนึกถึงโลก ก็นึกตามที่เย็นจริง ว่ามันกำลังเป็นอย่างไร ? เกี๋ยวนี้ก็มาพบว่า โลกนี้ยังไม่มีธรรมะครอง. โลกนี้กำลังทมุนไป ตามกระแส ของสิ่งที่ไม่เรียกว่าธรรมะ; ถ้าจะเรียกว่าธรรมะ ก็ต้องเรียกว่า ธรรมะคำ หรือ ธรรมะบาป หรือธรรมะที่นำมาซึ่งความทุกซ์; แค่ภาษาธรรมคาแล้ว ก็เรียกว่า "อธรรม" มากกว่า.

นี้จะท้องทำกันอย่างไร ? แต่พิจารณาดูแล้ว ก็เห็นตามที่กล่าวมาแล้วว่า :--

ข้อแรกที่สุดนั้น มนุษย์กำลังขวนขวายไป ในทางที่จะทำโลกให้ วินาศ เพราะว่าการศึกษาไม่ถูกต้อง เพราะโมหะกำลังครอบงำ ฉะนั้น การที่จะแก้ บัญหาข้อนี้เป็นอันดับแรก จึงเพ่งเล็งไปยังการจัดการศึกษากันเสียใหม่ ให้ ถูกต้อง ซึ่งจะมีอะไรบ้าง ก็จะได้พูดกันในวันนี้.

และขอย้ำอีกครั้งหนึ่งว่า การบรรยายชุดนี้ จะพูดแต่เรื่องนี้ จนกว่าจะ หมดกันทุกแง่ทุกมุม คือ ให้มองเห็นลู่ทางที่จะประพฤติปฏิบัติกันได้ ในลักษณะ ที่ธรรมะจะมาครองโลก.

## [เริ่มการบรรชายตามหัวข้ององวันนี้,]

ข้อที่ว่า จะต้องจัดการศึกษากันเสียใหม่นี้ ถ้าถามขึ้นว่า คืออะไร? ก็ต้องตอบกันอย่างที่เรียกว่าไม่มีทางผิด หรือว่า อย่างกำปั้นทุบคิน ว่า จัดให้มันตรง กันข้าม จากที่มันกำลังมีอยู่เดี๋ยวนี้ นี้ก็ตอบได้เพียงเท่านี้ก่อน; แล้วก็ยังไม่รู้ ว่าทำอย่างไร แน่นอนลงไปนัก. บอกแต่ว่ามันตรงกันข้าม จากที่เขาจัดอยู่ในเวลานี้; แล้วก็ต้องกุว่า เวลานี้มันจัดกันอย่างไร ก็ได้พูดมาเป็นส่วนมากแล้ว. ในการบรรยาย ครั้งที่แล้วมา.

นี้จึงพูกว่า จัดตรงกันข้าม จากที่เป็นอยู่ในเวลานี้ เพื่อเป็นเครื่อง บุชาพระธรรม หรือว่า อาราธนาพระธรรม ให้มากรองโลก. พูดอย่างสมมพิ ก็ต้องพูดอย่างนี้. ถ้าสมมพิยีงไปกว่านั้น ก็เพื่อบูชาพระเจ้า ให้พระเจ้ามาโปรดโลก กันอีกทีหนึ่ง; ต้องทำให้ถูกต้องตามความประสงค์ของพระเป็นเจ้า, หรือว่า ถูก ต้องตามความมุ่งหมายของพระธรรม ก็หมายความว่า ไม่จักไปตามหลักการศึกษาของ ฝรั่งพวกที่เป็นวัตถุนิยม.

เรื่องฝรั่ง นี้ก็เหมือนกัน; คำนี้หมายถึงพวกที่กันกิด เจริญก้าวหน้าแค่ ในทางวัทถุนิยมอย่างหลับหูหลับตา จนบอกว่า พระเจ้าทายแล้ว, คือ พระเจ้าใร้ ความหมายไร้ค่า โลกนี้ไม่ต้องมีพระเจ้า อะไรทำนองนี้. นี้อย่าไปตามกันพวกนี้ ซึ่งเป็นวัตถุนิยมจัดเกินไป.

ทีนี้ ถ้าจะคอบให้มันรักเข้ามา ถึงตัวเก็กๆ ที่จะรับการศึกษา ก็จะคอบ ว่า จัดการศึกษาในลักษณะ ที่จะทำให้หัวใจของเด็กๆ มันเต็มเปี่ยม หรือว่ามัน ประกอบไปด้วย หิริโอตตัปปะ ทมะ สัจจะ ขันดี จากะ กตัญญู, สีหา้อย่างเท่านี้ก็พอแล้ว.

ธรรมะมีมากมาย แค่ที่จำเป็นแก่ยุวชน ที่จะเดิบไตขึ้นในอนาคค แล้ว อยากจะระบุ:--

หมวดที่ ๑ ธรรมะแรก ก็คือ หิริ และ โอตตัปปะ ให้รู้จักละอายบาป หรือกลัวบาป. เคี๋ยวนี้ยึงไม่ละอายบาป ยึงไม่กลัวบาป มากขึ้นทุกที ไม่ถือว่าบาป มี; อย่างกับถือว่า พระเจ้าตายแล้ว ก็คือไม่มีใครที่จะมาทำอะไรเราได้ เราทำอะไร คามชอบใจได้.

ทีนี้ หมวดที่ ๒ ก็มี ธรรมะอีกหมวดหนึ่ง ซึ่งเป็นการช่วยให้เกิด ความสำเร็จ ได้แก่ สัจจะ ทมะ ซันดี จาคะ ที่เรียกว่า *พราวาลธรรมทั้งสี่ประการ*. นี้เป็นเกรื่องมือที่ว่า ต้องการจะทำอะไรให้สำเร็จ ก็ให้ใช้เครื่องมือสี่ประการนี้; แม้ที่สุดแต่อยากจะให้มีหิริและโอททัปปะ ก็ต้องพยายาม ปฏิบัติธรรมะสี่ประการนี้.

จะทำอะไรทุกอย่างที่เป็นสึงที่ก็มีประโยชน์ ต้องอาศัยเครื่องมือสื่อย่างนี้ คือ สัจจะ - ตั้งใจจริง, ทมะ - บังคับตัวเองให้ทำ, ขับติ - อดทน, เพราะว่า เรา ต้องรอ ต้องคอย ต้องทน แล้ว จาคะ - คือ สละสิ่งที่มันไม่ควรจะมือยู่ในจิตใจ ออก ไปเรื่อย ๆ. ถ้าทำกันอยู่อย่างนี้ สิ่งที่ปรารถนานั้น ก็จะต้องได้เป็นแน่นอน. แล้ว หมวดที่ ๓ ข้อสุดท้าย ก็เป็นเรื่อง กตัญญุกตเวที่ อีกสักข้อหนึ่ง; โกยไม่ก็คว่า เราอยู่ได้โดยไม่ต้องอาศัยผู้อื่น ทั้งทางร่างกาย ทั้งทางจิตใจ ทั้งทางควง วิญญาณอันลึกซึ้ง ต้องอาศัยผู้อื่นทั้งนั้น. ต้องรู้จักบุญคุณของผู้อื่น หรือสัตว์ อื่น ที่มองเห็นยาก ๆ ก็มี มองเห็นง่าย ๆ ก็มี โดยอ้อมก็มี; แม้แต่นด หนู มด แมลงบางอย่าง ในบางแง่ บางปริยาย มันก็มีบุญคุณแก่มนุษย์ ไม่ควรจะไปท่ามัน; อย่างนี้เป็นต้น.

ถ้าเด็ก ๆ มีจิตใจเต็มเปี่ยมไปด้วยธรรมะ อย่างนี้ ก็เรียกว่า เรามีการ ศึกษาอย่างใหม่ อันใหม่ ที่ครงกันข้ามจากที่กำลังเป็นอยู่. แต่ถ้าว่ากันโดยเนื้อ แท้แล้ว; ใม่มีธรรมะอะไรใหม่, ธรรมะนั้นไม่รู้จักใหม่ ไม่รู้จักเก่า เป็นของ อย่างนั้นเอง. นี้ละเลยกันเสียนาน จนกลายเป็นเหมือนกับว่า เป็นของใหม่ อย่างนี้ เป็นต้น.

น็คือการศึกษาใหม่ สำหรับยุคที่กำลังจะพื้นาศ; จะต้องศึกษาให้ มันตรงกันข้าม จากที่กำลังเป็นอยู่ หรือก้าวหน้า; ไม่ทามกันวัตถุนิยม. ทำให้ มีหรืโอตตัปปะ และธรรมะอื่นๆที่จำเป็น ที่โลกจะท้องมี.

สำหรับ หีรีและโอตัปปะ นี้ จำเป็นอย่างยิ่งสำหรับที่จะค้องมีในโลก โลก อยู่ได้เพราะธรรมะนี้: ไม่ใช่อยู่ได้เพราะกฎหมาย เพราะอาชญา หรือเพราะการ หลอกการลวง การจ้าง การจะไรกัน อย่างอื่น; นั้นมันเป็นเรื่องหลอกลวง.

มันเป็นผลของการที่ บรรพบุรุษเขาทำไว้ดี คนในโลกนี้จึงยังมีหิริและ โอตตัปปะ อยู่บ้าง ก็เลยกุ้มกรองโลกมาโดยไม่รู้สึกตัว; แล้วกุนเวลานี้ก็อวกถึ ว่าเราอยู่ไปตามความรู้สึกสามัญสำนึกของเรา มันก็ถูกต้อง ทำโลกให้สงบรำงับอยู่. แต่ที่จริงคลอกเวลาที่โลกมีความสงบร่ำงับนั้น มันหมายความว่า มีสิ่งที่ เรียกว่า หีริ และ โอตตัปปะ ที่บรรพบุรุษเกยมีอยู่ในสายเลือด ทำสืบ ๆ ต่อกันมา ถ่ายทอกกันมา เป็นเครื่องช่วยให้โลกนี้เยือกเย็น; เพิ่งจะมาหายไป ๆ เมื่อไม่นาน นี้เอง ก็เลยก้องหันหลังกลับไปใหม่ อย่างที่เรียกว่า "ถอยหลังเข้าคลอง". เคี๋ยวนี้ ทำกันไปจนออกนอกคลองแล้ว เบ็นเรื่องบ้า ๆ บอ ๆ เถลไถลออกไปนอกคลองแล้ว ก็ต้องถอยหลังกันเสียที่ ให้ลังคลอง, คือให้ลังร่องลงรอย; แล้วจะได้เดินไปตาม กลอง คือโลกนี้จะไปสู่ความสงบสุข หรือสันดี.

นีเป็นความมุ่งหมายของการจักการศึกษากันเสียใหม่ เพื่อให้ธรรมะมว กรองโลก. ค่อไปนี้ก็จะได้พูดให้ละเอียดออกไป เป็นข้อๆ เช่นจะคั้งบัญหา ขึ้นว่า การศึกษานั้นคืออะไร ?.

## จะจัดการศึกษาใหม่ ต้องรู้ความหมายของการศึกษา.

เมื่อถามว่า การศึกษาคืออะไร? พวกนักการศึกษาในโลกนี้ก็ตอบไว้ มากมายจนเวียนหัว : กนหนึ่งก็ตอบอย่างหนึ่ง, ยุกหนึ่งก็ตอบอย่างหนึ่ง, ยุกหนึ่ง ก็ตอบอย่างหนึ่ง, ขนมากจนเวียนหัว. แต่ในที่สุดก็พอสรุปได้เป็นใจความ สำคัญว่า: —

การศึกษานั้น มุ่งหมายให้เยาวชน มีสติบัญญา ความเฉลียวฉลาด พอที่จะคำเนินอาชีพ หรือชีวิตชองคน ให้พ้นจากความยากลำบากไปได้. หรือจะให้ ล็กลงไปอีกหน่อย ก็ว่า เพื่อจะพัฒนาสัญชาตญาณง่ายๆ เลวๆ ต่ำ ๆ นั้น ให้มัน ดีขึ้น, เป็นสติบัญญาที่ที่ขึ้นมา เอาไปใช้อะไรก็ได้.

กวามรู้อันนี้ สติบัญญาอันนี้ เอาไปใช้เพื่อประโยชน์อะไรก็ได้; แก่ในที่สุดก็ใช้เพื่อทำมาหากิน, แล้วก็ในที่สุดจริงๆก็เพื่อกวามก้าวหน้าในทางวัตถุ เป็นวัตถุนิยม เจริญชนิดที่ทำโลกนี้ให้วินาศ อย่างที่เห็นๆกันอยู่. แต่เขาก็ได้ให้คำ จำกัดความไว้ดีว่า "การศึกษานี้เพื่อความรอดอยู่ได้ของมนุษย์"; แต่แล้วก็ไปเล็ง ถึงความรอดในภางวัตถุทางร่างกาย เสียมากกว่า. เขาสอนกันแต่อย่างนั้น โลกนี้จึง มีความรอดในทางร่างกาย, แล้วก็รอดมาก เตลิดเปิดเบิงไป จนกลายเป็นปัญหา อย่างอื่น เป็นความทุกข์อย่างอื่นขึ้นมา.

นีการศึกษานี้ไม่พอ ที่จะทำโลกนี้ให้มีสันติ; ไม่ต้องไปคาดกะเน หรือว่า ไปอ้างเหตุผลอะไรกันที่ใหน กัดเวลานี้ ซึ่งเขาก็อวดกันว่า การศึกษากำลังเจริญ ที่สุด. พวกที่เขาเป็นผู้จัดการศึกษากำลังอวดว่า เจริญที่สุด. พวกที่เขาเป็นผู้จัดการศึกษากำลังอวดว่า เจริญที่สุด. พวกที่เขาเป็นผู้จัดการศึกษากำลังอวดว่า เจริญที่สุด. พวกที่เขาเดือนล้าหลัง ก็ไปตามเขา ว่ากำลังจะเจริญตามเขา ว่าโลกนี้มันกำลังเจริญด้วยการศึกษา; แต่ผล ของมัน ก็อยกมาในลักษณะที่ว่า โลกนี้กำลังยุ่งยากลำบาก ยึงขึ้นกว่าแต่ก่อน. ใน ส่วนน้อย ๆ ย่อย ๆ นี้ก็ลำบาก, ส่วนตัวบุคคล นี้ก็ลำบาก, ส่วนประเทศ นี้ก็ลำบาก, ทั้งโลกนี้ก็ลำบาก, ยิงลำบากมากขึ้น; ไม่เห็นว่าตรงใหนมันมีความลำบากน้อยลง. ฉะนั้นการศึกษาที่กำลังมีอยู่ ก็พิสูจน์ตัวมันเองว่า มันยังไม่ถูกแน่ เพราะว่า ยิงนับวัน ก็ยึงไกลต่อสันติภาพ.

ทีนี้ ถ้าว่าให้พวกเราพุทธบริษัท เป็นมู้ตอบบีญหานี้กันบ้าง เราก็จะไม่ ตอบอย่างนั้น เพราะว่า จะตอบตามทัศนะของพุทธบริษัท. มองสิ่งค่าง ๆ ในสายตา ของพุทธบริษัท โดยเฉพาะอย่างยึง มองการศึกษากามวิธีการของพุทธบริษัท เราก็จะ ขอบไปในทางที่ว่า การศึกษานั้นมันคือ. การยกสถานะทางวิญญาณของคน ในโลกให้สู่งขึ้น.

สถานะทางวิญญาณของคนในโลกตกต่ำ ด้วยอำนาจของกิเลส ของโมหะ ของอวิชชา ของความสุ่มหลง จนเกิดถิเลสปลักย่ยยอีกมากมาย ต้องมีการยกจิตใจ หรือวิญญาสเของมนุษย์ ในโลกให้สูงขึ้น คือ อย่าให้กิเลสเหล่านั้นครอบงำได้. นี้คือการศึกษา ในทัศนะของพุทธบริษัท: ไม่พุคถึงร่างกาย โดยเอาร่างกายเป็นสึง ที่เป็นไปตามอำนาจของจิต, แล้วจิตก็เป็นไปตามอำนาจของความรู้ วิชาความรู้ สติบัญญา ซึ่งจะเรียกในที่นี้ว่าวิญญาน: ฉะนั้นจะเป็นการยกควงวิญญาณของสตัว ให้สู่งขึ้น.

เรื่องวัตถุนั้นเกือบจะไม่ต้องพูดถึง เพราะมันเพื่อแล้ว, แล้วยึงมทำให้ เรื่องทางจิตทางวิญญาณกระทบกระเทือน หรือว่าตกต่ำ: เพราะ เรื่องทางวัตถุนั้น มันล่อลวงคนในโลกได้ดีที่สุด เรื่องทางจิต ทางวิญญาณนี้ มันไม่ล่อลวง มันจึง มีอำนาจน้อย.

นี้เรียกว่า จำกักความลงไปได้ว่า การศึกษาคือการยกสถานะทาง วิญญาณของคนในโลก ให้มันสูงขึ้น ๆ; กิเลสครอบงำไม่ได้ ไม่หลงด้วยวัตถุ ไม่ทำลายการประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้อง ที่เป็นธรรมะนั้นด้วย. โลกก็มีสันที, การศึกษาก็เพื่อโลกมีสันที, ด้วยเหตุที่มนุษย์มีจิตใจสูงขึ้น ๆ, เมื่อ จิตใจสูงขึ้นจริงแล้ว ก็ทำอะไรถูกเอง และก็ไม่ทำให้มากเกินไป แล้วก็ไม่ทำใน สิ่งที่ไม่จำเป็น เพราะถวามลุ่มหลงในเรื่องทางวัตถุเหล่านั้น.

## การศึกษาที่แท้ ควรจะเป็นการยกสถานะทางวิญญาณ.

ทีนี้ ข้อที่หนึ่ง จะพูดต่อไปอีก ให้มันชัดชื้นไปอีก ว่า การศึกษาคือ อะไร? การศึกษาก็คือ การที่พ่อแม่ หรือครูบาอาจารย์ หรือว่า พระเจ้า พระสงฆ์ ทำการ ชกสถานะทางวิญญาณของคน ให้สูงขึ้น.

บิจามวรดา เป็นผู้ยกสถานะทางวิญญาณของลูก ตั้งแต่แรกมาที่ เดียว ถ้าเป็นพ่อแม่ที่ดี; ถ้าไม่เป็นพ่อแม่ที่ดีก็ไม่ต้องพูดถึง; เพราะว่ามันไม่ใช่ พ่อแม่ เพราะว่าไม่ได้ทำหน้าที่ของพ่อแม่. ถ้าทำหน้าที่ของพ่อแม่ ก็จะเป็นการยก ฐานะทางวิญญาณของทารกน้อยๆ นั้นให้สูงขึ้น.

ชามหลักพระพุทธศาสนา *พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า บิตามารดาเป็น* อาจารย์คนแรก เรียกว่า *บูรพาจารย์ของคน* แล้วยังเป็นอะไรอีกมาก; แต่ที่ว่า สำคัญนี้ *เป็นบูรพาจารย*์ มีความหมายว่า <mark>ยกวิญญาณของทารกให้สูงขึ้น.</mark>

นี้มีความหมายว่า เป็นพ่อแม่ที่ดี ถูกต้องตามกฎเกณฑ์ โดยเฉพาะอย่าง อึงตามหลักธรรมะในพระพุทธศาสนา. ฉะนั้น เพียงแต่ทำกิริยาท่ำทางให้ดู ก็จะ ยควิญญาณของการกน้อยๆ ให้สูงขึ้นมา: เมื่อพูกจาพร่ำสอนเอาใจใส่ ก็ทำให้เกิด แสงสว่างขึ้นในจิตใจของการก จนกระทั่งเป็นเด็กรุ่นขึ้นมา เป็นเด็กที่ดี.

เคี่ยวนี้ก็ละเลยกันมาก เพราะไปเป็นทาสของวัตถุนิยม. พ่อต้อง ไปทำงานหาเงิน นั้นถูกต้องแล้ว; แต่ถ้าแม่ทั้งลูกไปเสียด้วย ไปทาเงินอีกเหมือนกัน มันก็ผิดแน่. เพราะว่าวิญญาณของลูกนี้ มันจะถูกภูคผีปีภาจคร่าเอาไป กลายเป็น ไม่ใช่ลูกมนุษย์; แม้จะไปฝากไว้ที่โรงเรียน เขาก็สอนกันแท่เรื่องวัตถุนิยม ก็ตกไป.
เป็นทาดของภูทผีปีศาจอีกชนิดหนึ่ง. แม้ว่าเรียนไปถึงขั้นมหาวิทยาลัย ก็เป็นหาดของ
วัตถุนิยม แล้วก็จะเป็นทาดของอื่นๆ แทรกเข้ามาอีกมาก ไม่เป็นมนุษย์ที่ประกอบไป
ควยมนุษยธรรม ที่จะทำความสงบร้างับ.

ฉะนั้น การศึกษานั้นคือ สิ่งที่พ่อแม่จะต้องทำ เพื่อยกฐานะทางวิญญาณ ของทารกให้กีขึ้น แล้วก็เป็นซึ่งที่ ครูบวอาจารย์ที่โรงเรียน ที่วัด ที่ไหน ก็จะ ต้องทำ.

เคี๋ยวนี้เมื่อ ความนิยมมันเปลี่ยนไป แม้แท่บิดามารคาก็ยังก้องการให้ สอนอย่างอื่น ไม่ก้องการให้สอนไปในทางที่ให้มีจิดใจสูง ประกอบไปด้วยธรรมะ, เขาต้องการสอนหนังสือ รู้หนังสือเร็ว ๆ ประกอบวิชาชีพได้เร็ว ๆ ไปหาเงินหาเกียรติขะไรได้เร็ว; เป็นเสียอย่างนี้ ก็เลยไม่มีการสอนในเรื่องที่จะทำจิตวิญญาณให้มันสูง, มันก็ชาดไป.

ทีนี้มาบวชมาเรียนก็เป็นหน้าที่ของพระเจ้าพระสงฆ์ อุบัชฌาอาจารย์ จะ ต้องยกสถานะทางวิญญาณของกุลบุตรนั้นให้สูงขึ้น ก็ไม่ได้ทำ, หรือไม่ได้ ทำเสียเลย เพราะกุลบุทรนั้นก็ไม่ต้องการอย่างนั้น; พ่อแม่ของกุลบุตรนั้นก็ไม่ต้องการ อย่างนั้น. บางทีอุบัชฌาอาจารย์เสียเองนั้นแหละ ก็ไม่ได้ต้องการอย่างนั้น; เป็น ผู้มีความเข้าใจเป็นอย่างอื่น ลืมตัวกันไปหมด; ต้องการอย่างอื่น ก็คือไปเป็นทาสะ เป็นบ่าวของวัตถุนิยมนั้นอีกเหมือนกัน. ก็เป็นอันว่า ไม่มีการศึกษาเลย, คือไม่มีการยกสถานะทางวิญญาณ ของกนที่เกิดมานั้นให้สูงขึ้นในระดับพ่อแม่ก็ดี ระดับครูบาอาจารย์ ก็ดี ระดับพระเจ้า พระสงฆ์ ในชั้นสุดท้ายนี้ ก็ดี.

การศึกษา ก้องเล็งถึงสึงคังกล่าวมานี้ ไม่ใช่ให้รู้หนังสือ. การให้รู้ หนังสือนั้น เกี๋ยวนี้เขาทำกันเก่งจนเพื่อ จนเป็นคนฉลาดที่จะเป็นผู้ทำลายโลก เกี๋ยวนี้ มีวิชาความรู้ทางหนังสือ ทางเทคโนโลยี ทางอะไรก่าง ๆ มากมาย จนถึงกับสามารถ เป็นผู้ทำลายโลกกันได้ค้วยกันแทบทุกคน; แต่เรื่องทางจิต ทางวิญญาณนั้น ไม่มี, ก็เลยต่ำ.

ถ้าจะพูกให้ชักกว่านี้อีก ก็ต้องพูกว่า ชรรมะนั้นแหละเป็นสิ่งที่จะยก สถานะทางวิญญาณ ของคนเราให้มันสูงขึ้น ทั้งโดยส่วนบุคคล และโดยส่วนสังคม. แต่ว่าธรรมะนี้ มันต้องอยู่ที่บุคคลจัก หรือกระทำ มันจึงจะมายกฐานะของจิตของ วิญญาณของคน ให้สูงขึ้น, เพราะฉะนั้นการยกฐานะทางวิญญาณนี้จะต้องทำทั้งในผ่าย ที่เป็นความรู้ คือศึกษาให้รู้. เช่นเรียนปริยัติตามสมควร, แล้วก็ปฏิบัติ นี้ต้องทำ กันจริง ๆ มาก; ให้มีผลเวิดขึ้นมาจริง ๆ จึงจะเป็นการยกสถานะทางวิญญาณของคน ได้จริง. เพียงแต่เรียนรู้ ก็ไม่มีความสูงทางวิญญาณ, หรือมีก็น่าหวัว.

การปฏิบัติ นั้น ถ้าปฏิบัติไม่สำเร็จ มันก็ยังไม่ได้รับผลตามที่ต้องการ; แต่อย่างน้อยก็ยังดีกว่าที่ไม่มีการปฏิบัติ มันคงจะมีผลบ้าง; ที่จะไม่มีผลเสียเลยนั้น เป็นไปไม่ได้. จะต้องปฏิบัติให้ถึงที่สุด; นี่มีผลเป็นการยกฐานะทางวิญญาณ. ต้องมีผลในวันกีน ทุกวันทุกคืน อยู่เป็นประจำ ที่เรียกว่าในชีวิตประจำวัน ไม่มี ว่างเว้น.

นี้ถือ การศึกษา ตามความหมายของพระพุทธศาสนา เป็นการศึกษา ที่ไม่ใช่ท่องบ่นอย่างในโรงเรียน: แต่เป็นการศึกษาที่ จะต้องปฏิบัติอยู่ที่ กาย วาจา ใจ ท่านเรียกว่า ไตรศึกษา หรือ ไตรสิกขา คือ ศึกษาสามอย่าง; เรียกว่า ศึล สมาธิ บัญญา มันกระทำลงไปที่ กาย วาจา และใจ: ให้มีลักษณะ อย่างนั้นๆ เรียกว่าคืล, อย่างนั้นๆเรียกว่าสมาธิ, อย่างนั้นๆเรียกว่าบัญญา, นี้คือการศึกษา แล้วก็ต้องทำอยู่ที่เนื้อที่ตัว แล้วก็ทำคลอดเวลาด้วย การศึกษาคือ อย่างนี้.

ทีนั้นกัศึกษาในโลกนี้ หรือโดยเฉพาะอย่างยิ่ง นักปรัชญาทางการศึกษา ของโลกนี้ เขาไม่เกยกิจกันอย่างนี้ ไม่เกยมองกันอย่างนี้; มีแต่จะทำให้เด็กรู้ หนังสือเร็ว ๆ แล้วก็รู้อย่างวิธีที่สนุกสนาน ไม่ต้องเคารพครูบาอาจารย์. ค่อ ไปก็อาจจะนั่งไหว้ตู้ที.วี. แทนอาจารย์ เพราะไม่ต้องเรียนกับอาจารย์ ก็ได้. ถ้าอยาก จะไหว้อาจารย์สักที ก็ไหว้ตู้ที.วี. ตู้วิทยุ เป็นต้น; เพราะว่าเขากำลังจะเรียนทางวิทยุ ทาง ที.วี. กัน โดยจะไม่ต้องใช้กรูบาอาจารย์ก็ได้ ในอนาคกนี้. แต่ในที่สุด มันก็ ไม่มีผลทางจิดใจ มีความรู้ที่เหลือเพื่อแล้วก็เพื่อ เพื่อจนเอามาทำลายตัวเอง.

ฉะนั้น รู้จักแยกสิ่งที่เรียกว่า การศึกษา ตามแบบของพุทธบริษัท ออกมาเสีย จากการศึกษาตามแบบของชาวโลกแห่งยุคบัจจุบัน; ที่เรียกว่ายุค ปรมาณ หรือยุคบึงปองนี้ มันต่างกันดิบ.

สรุปก็ก็อว่า การศึกษาที่แท้จริง ต้องเป็นการยกฐานะทางวิญญาณ ของกนอยู่ตลอดเวลา. ทีนี้ การศึกษายุคปรมาญ ยุกปึงปองนี้ มันไม่ยก มันกลับ กดให้จมลงไป ในเพวแห่งกิเลส แห่งการเห็นแก่ตัว แห่งการเบียดเบียนผู้อื่น; เป็นอย่างตรงกัน ข้าม อย่างนี้. ฉะนั้นที่อาคมาว่า เรา จะต้องจุ๊ดการศึกษากันเสียใหม่ นั้น ก็ หมายถึง จัดการศึกษาตามแบบของพุทธศาสนา หรือว่าของธรรมชาทิที่ถูกต้อง แล้วของศาสนาอะไรก็ไก้ ให้มันมีจิตใจสูงขึ้นก็แล้วกัน.

ทีนี้ ก็มาถึงกำลัดไป ข้อที่ ๒ ที่เรียกว่า วิญญาณมันสูง นี้มันสูง อย่างไร? อย่างไรเรียกว่า วิญญาณสูง? อยากจะระบุว่า วิญญาณสูงนั้นไม่ ตะกละไม่ตะกลาม ในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ.

มันจะไม่น่าพึงก็ได้ แก่ว่า พิจารณากูแล้ว ไม่เห็นว่ามีความหมายอื่นผิดไป จากนี้. ถ้าวิญญาณสูง วิญญาณนั้นจะไม่ตะกละตะกลาม ในเรื่องกิน เรื่อง กาม เรื่องเกียรติ สามอย่างนี้ เราเคยเรียกกันสั้น ๆ ว่า สาม ก. สาม ค. คือกิน คือกาม คือเกียรติ, สาม ส. คือ สะอาด สว่าง สงบ; สามคู่นี้มันเป็นข้าศึก แก่กัน, เคียวนี้เป็นเรื่องสาม ก.

เรื่องที่ ๑ ตะกละตะกลามในเรื่องกิน หมายความว่า เท่าที่จำเป็น ที่จะต้องมีอาหารการกิน มีเครื่องนุ่งหม มีอะไรอาศัยใช้สอย ก็คะกละตะกลาม: แทน ที่จะเป็นวัทถุจำเป็น มันกลายเป็นวัทถุเหลือเพื่อ พุ่มเพื่อย พุ่มเพื่อ ขึ้นมา ที่ว่าคะกละ กะกลาม. เรื่องกินอาหารนี้ ไม่ได้กินอย่างอาหารกันเสียแล้ว มัน กินอย่างกินเหยื่อ กินของเอร็ดอร่อย สนุกสนาน ประดับตกแต่ง ซึ่งด้วนแต่เป็นการต้ามไว้ ใน พระพุทธภาษิตสำหรับภิกษุที่จะบริโภคบังจัย ๔.

นี่ ชาวโลกสมัยใหม่นี้ เขาก็มือะไร ก็คิดคู เรื่องกิน เรื่องใช้เรื่อง สอย เรื่องอะไรท่าง ๆนี้ เกือบจะเป็นของทิพย์ หรือว่าของในเมืองสวรรค์ไปแล้ว ก็ยังไม่พอ ยังอยากจะเปลี่ยนกันเรื่อย: จะเปลี่ยนเทียงนอน หรือว่าจะเปลี่ยน รถยนต์ จะเปลี่ยนอะไรกันเรื่อย อย่างทีเรียกว่า สุดชีวิคจิคใจ นี้เรื่องกินก็ทะกละ จะกลามอย่างนี้.

เรื่องที่ ๒ สูงไปจากเรื่องกิน ก็เป็น เรื่องกามารมณ์. กามารมณ์ระหว่าง เพศ ก็กำลังถูกประกิษฐ์กิกขึ้นมา; ให้มันมีความกระกุ้น หรือว่ามีความรู้สึกอะไร รุนแรง เพื่อให้จืดใจนี้มันไปลุ่มหลง ให้หนักไปควาแต่ก่อน จนไม่มีสิ่งที่เรียกว่า ลามกอนาจาร, จนไม่มีสิ่งที่เรียกว่า ความถูกต้องในทางกามารมณ์; ก็อมันยิ่งมาก ก็ว่ายึงถูกต้อง, ยึงมีความบ้าหลังมาก ก็ยึงเป็นความถูกต้อง เลยมีความตะกละ ตะกลามในเรื่องกามารมณ์. แม้คนจะมีอายุมาก จะแก่แล้ว ก็ยังมีวัตถุบัจจัย อุปกรณ์ จะช่วยแก้ไขให้มามัวเมาในกามารมณ์ได้จนกระทั้งตายก็มี.

เรื่องที่ ๓ ก็คือเรื่องเกียรติ, เกียรติในที่นี้ หมายความว่า ความ
รู้สึกที่รู้สึกว่าเป็น เกียรติ มีได้จากการทำความดีก็มี จากการทำความชั่วแล้วมัน
ไม่มีใครรู้ก็มี; แล้วมันเป็นสึงที่ตะกละตะกลามได้เหมือนกัน, แล้วเป็นสังที่รู้สึกได้
ตามอำนาจของสัญชาตญาณ. เราจะเห็นสังว์เช่น สุนชิ และแมว เป็นต้น หรือ
โดยเฉพาะไก่; ถ้ามันเกิดรู้สึกว่ามันชนะ หรือมันมีเกียรติ หรือมันอะไร มันก็ดีปีก
มันก็แสดงอาการเป็นผู้มีเกียรติขึ้นมาเหมือนกัน.

แต่เนื่องจากเกียรติมันเป็นเครื่องมือ สำหรับจะใช้หากาม หรือใช้หากิน อะไรก็ได้ กัเลยยึงหลงใหลอันใหญ่, กระทั้งว่า เกียรติปลอมๆก็เอา; เพราะว่า เกียรติปลอมๆนี้ยึงสำคัญนัก ยึงเอาไปใช้หากิน หากาม อะไรได้ดีกว่า. อนในโลกเวลานี้จึงขอบเกียรติปลอม คือไม่ใช่เกียรติ แต่ในนามของเกียรติกันมากขึ้น แล้วก็ถึงขนาดที่เรียกว่าคะกละตะกลาม.

ถ้ามีการตะกละตะกลามในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ตาม อย่างนี้แล้ว เรียกว่าวิญญาณนั้นต่ำทราม วิญญาณนั้นลงอยู่ในเทวแห่งกิเลส ไม่ใช่ วิญญาณสูง; จึงบัญญักิลักษณะของวิญญาณที่สูงว่า มันไม่มีการตะกละตะกลาม ใน เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ให้มันเป็นที่เข้าใจง่าย. จิตใจมันก็สูงอยู่เหนือสึง เหล่านี้ สึงเหล่านี้มันเหมือนกับโคลน หรือเลน หรือของสกปรก มันอยู่ในที่ต่ำ มัน ก็ไม่ขึ้นมากรอบจำจิตได้; ฉะนั้นจึงมีจิตสมกับการที่จะเรียกว่ามนุษย์ ซึ่งแปลว่า สัตว์มีใจสูง.

กำว่า "มนุษธ์" นี้แปลว่า มีใจสู*งอยู่ในตัว* แปลอย่างอื่นก็ได้ แค่ว่าความ หมายก็วากกลับไปทาว่า มีใจสูงอยู่นั้นแหละ; มนะ แปลว่า ใจ, อุษะ หรือ อุษยะ ก็ตาม แปลว่า สูง, เอาวิเศษณะไว้ข้างหลัง ในกรณีอย่างนี้ ก็แปลว่า มีใจสูง. ถ้าใจทำก็ไม่ใช่มนุษย์; ถ้าใจสูงคือวิญญาณสูง ก็เป็นมนุษย์.

บางทีก็แปลว่า ลูกหลานของมนู , มนู ก็แปลว่า มีใจสูง หรือ มีสติ บื้ญญามีความรู้ ลูกหลานมนู ก็คือลูกหลานของคนที่มีใจสูงนั้นเอง. ไป ๆ มาๆถึ เอากวามสั้น ๆ ว่า มนุษย์นี้แปลว่าสัดว์ที่มีใจสูง. ฉะนั้นจึงต้องไม่หลงจนตกต่ำลง ไปอยู่ให้เบือกคม มีกามเป็นต้น. นี้ข้อแรกว่าจะไม่ตะกละตะกลามในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ; นีวิญญาณสูง.

นี้แสดงโดยผล วิญญาณสูงก็คือพ้น หลุดพ้นจากกวามผูกพันในทางวิญญาณ, ไม่มีอะไรผูกพันทางวิญญาณ; หมายความว่าไม่มีความทุกซ์. วิญญาณ ถูกผูกพันนั้นคือความทุกซ์; ถูกผูกพันค้วยความโลก ความโกรธ ความหลง ความ เกิด กวามแก่ ความเข็บ ความดาย ความอะไรท่วงๆนี้ เลยรวมอยู่ที่กวามยือมันว่า กัวถุ ว่าของกู; นี้คือความผูกพันของวิญญาณ.

ถ้าใจสูงหมายความว่าหลุดออกมาจากความผูกพันเหล่านี้ทั้งหมด; แล้วมีความพักผ่อนในทางวิญญาณ เพราะหลุดพัน; หลุดพันธอกมาจากความผูกพัน ทางวิญญาณ แล้วก็จะมีผลคือการได้รับความพักผ่อนในทางวิญญาณ.

เรานึกจูก็แล้วกัน ถ้าเรามีกิเลสตัวนั้น มีภิเลสตัวนี้ ผูกพันอยู่กับสิ่งนั้น สิ่งนี้; มันก็เหมือนกับว่าวิญญาณนี้ไม่เคยพักผ่อน ไม่เคยนอนหลับ มันถูก ดึงถูกกระชาก ถูกแผคเผา ที่มแทง ร้อยรัคไปเสียเรื่อย.

เมื่อมีความพักผ่อนทางวิญญาณนี้จึงจะมีจิกใจสูง แล้วสมกับการที่ว่า มัน เกิดมาเพื่อเป็นมนุษย์. เกิดมาเป็นมนุษย์ก็อเกิดมาเพื่อใจสูง กีพ้นจากความผุกพัน; ก็ได้รับการพักผ่อนทางวิญญาณ; นี้เรียกว่าใจสูง เดิมคำว่า อริยะ หรือ อารยะ เข้าไปก็ได้ เป็นผู้ประเสริฐกว่าธรรมดา เพราะว่าเขาได้รับความพักผ่อนทางวิญญาณ. ฉะนั้นถ้าท่านผู้ใดยังไม่ให้รับความพักผ่อนทางวิญญาณ ก็ขอให้รู้ไว้เถอะ. ว่า: ตัวเองนั้นยังไม่เป็นมนุษย์ในความหมายที่ถูกต้อง ยังมีใจต่ำ อยู่ภายใต้ความ บีบคั้น ท่วมทับ เผาลนของสิ่งที่มันเป็นกิเลส.

ที่นี้เรื่องของตัวหมดแล้ว ข้อที่ ๓ ก็จะต้องระบุว่า วิญญาณสูง จิตใจสูงนั้น จะเลยไปถึงเห็นแก่ผู้อื่น.

เมื่อตัวได้รับความพักผ่อนแล้ว ไม่มีความหิวตะกละตะกลามในสิ่งใกแล้ว เป็นความพักผ่อนอย่างยิ่งแล้ว ก็มีโอกาสที่จะนึกถึงผู้อื่น. การเห็นแก่ผู้อื่นนี้ ช่วยจำไว้ด้วย อย่าเอาไปทั้งเสียที่ไหน เรื่องของตนจะเสร็จแล้วหรือจะไม่เสร็จแล้วก็ตาม ก้องนึกถึงผู้อื่นด้วย; แต่เกี๋ยวนี้เราหมายความว่า เรื่องของตนเสร็จแล้ว ก็ควร จะนึกถึงผู้อื่นกันที.

พระพุทธเจ้าเป็นบุคคลผู้นึกถึงผู้อื่นก่อนพระองค์. ไปสอบสวนดูในพระ พุทธภาษิลทั้งหลาย การตั้งปณิธานเพื่อเป็นพระพุทธเจ้านั้นเป็นเรื่องเพื่อผู้อื่น ยึงกว่าเพื่อพระองค์; ฉะนั้นจึงยอมลงทุนมาล คือบำเพ็ญบารมีมากเพื่อจะให้ได้แก่ ผู้อื่น ถ้าต้องการเพื่อตัวคนเลียวแล้ว ไม่ต้องบำเพ็ญบารมีมากถึงขนาลนั้น.

ฉะนั้นการนึกถึงผู้อื่นนั้น แม้จะนึกถึงคั้งแก่ที่แรกไปก็ได้; แต่เกี่ยวนี้ เราเอาเป็นว่า เรื่องของเรามันพอ พอตมควรแล้ว พอได้พักผ่อนแล้ว ก็นึกถึง ผู้อื่น, นึกถึงผู้อื่นอย่างไม่น้อยกว่านึกถึงตัว หรือว่า นึกถึงผู้อื่นยิ่งกว่าตัว หรือว่านึกถึงผู้อื่นหมดเลย หมดเลยเรื่องของเราไม่นึก อย่างนี้ก็ทำได้. ไปลองภู เลอะไม่ตายบางทีมันจะเจริญเร็วกว่าเสียอีก.

นึกถึงผู้อื่นไม่น้อยกว่าที่นึกถึงตัว นี้ควรจะทำได้ แม้ว่าเรายังไม่ถึง ที่สุก ก็อยังไม่เป็นพระอรหันด์; หรือว่ายังไม่รวยเป็นมหาเศรษฐ์อะไรก็ควม มันก็ นึกถึงผู้อื่นได้ อย่างที่เรียกว่าไม่น้อยกว่าคัว. นี้จะเป็นการพักผ่อนทางวิญญาณ. ถ้านึกถึงแต่เรื่องตัวเรื่อย มันจะเพิ่มๆๆความเห็นแก่ตัว; แล้วก็ยากที่จะมี ความพักผ่อนทางวิญญาณ. เรื่องนึกถึงผู้อื่นนั้นเป็นยาแก้กัน จะทำให้เกิดความเห็น แก่คัวนั้นน้อยลงๆๆหรือสลายไปในบางครั้ง บางคราว มันก็ได้พักผ่อน, มันได้พักผ่อน; คล้ายๆกับเป็นสุขอย่างยิ่ง เพียงแก่ว่ายังไม่เก็กขาก ยังกลับไปกลับมา.

ถ้าว่า นึกถึงผู้อื่นยิ่งกว่าตัว นี้ก็เป็นอุบายอันหนึ่ง เพราะว่าคนเรามัน มักจะเท็นแก่ทั่ว; นึกให้มากไว้ เผื่อมันรวัวไหลเสียบ้าง มันก็ยังจะพอดี. หรือกล้านึก ถึงผู้อื่นหมดเลย ก็ยิ่งเก่งมาก แต่คนเห็นแก่ทั่วเขาไม่ยอม; เพราะว่าเขาซื้ชลาด. ที่จริงไม่ควรจะปีรสาด ถ้านึกถึงผู้อื่นทั้งหมด; นั้นมันทำมาก แล้วมันก็ได้แก่ตัวก่อน, ก่อนกว่าที่จะไปได้แก่ผู้อื่น.

เพราะว่าเราเป็นผู้ทำ; แม้ว่าเราจะทำอย่างช่วยเขา เราก็ได้การกระท่า หรือได้ผลการกระทำนั้นก่อนเสมอ. แต่ว่าไม่ควรจะทั้งใจชนิดที่ไม่ชื่อ, ไม่ชื่อทรง แบบนี้ สำว่านึกถึงผู้อื่น ก็ขอให้นึกถึงผู้อื่นจริงๆ; ที่มันจะมาหาตัวนั้น มันมาของมันเอง, มาก็ได้ไม่มาก็ได้. นี้เรียกว่ามันมีวิญญาแสูง. การศึกษาเป็นสิ่งที่ทำให้สถานะทางวิญญาณสูง วิญญาณสูงต้องไม่ตะกละ ตะกลามเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ อย่างคนธรรมภาที่ต่ำ แล้วก็ได้รับความ หลุดพ้น พักผ่อนในทางวิญญาณ สมกับกำว่าเป็นมนุษย์, แล้วก็มีโอกาสที่จะนึกถึง ผู้อื่น. ทั้งหมกนี้รวมกันแล้ว เรียกว่าวิญญาณสูง จิตใจสูง นี้ตามหลักของพุทธศาสนา ที่เราจะถอกรูปออกมาได้.

เดี๋ยวนี้ในโลก การศึกษาเขาไม่ได้ต้องการอย่างนี้, เขาไม่ได้ต้องการพักผ่อนอย่างนี้; เพราะ เขาต้องการจะตะกละตะกลามมากขึ้น ไม่รู้จัก ละอาย. นี่มันเดินกันคนละทางอย่างนี้. นักปรัชญาการศึกษาของโลกปัจจุบันจึงมุ่งไป อย่างอื่น มีอุคมคติอย่างอื่น วางรูปกฎของปรัชญา ซึ่งเป็นเพียงความอาคละเน; เป็นเรื่องพูดแค่ปากทั้งนั้น จะวางอย่างไรก็ได้ ยึงเป็นเรื่องปรัชญาแล้วมันเป็นเรื่องพูด เท่านั้น.

เคียวนี้เราไม่ต้องการเป็นแต่เพียงเรื่องพูก ต้องการเป็นเรื่องทำจริง แล้ว ก็เป็นเรื่องที่ว่ามีเหตุผลแสดงอยู่ชักเจนอย่างเรื่องวิทยาศาสตร์: เพราะว่าเราไม่ชอบ ปรัชญา ซึ่งเป็นเรื่องลม ๆ แล้ง ๆ ไม่มีตัวมีคน. และเราชอบอย่างวิธีวิทยาศาสตร์ คือมีข้อเท็จจริงที่เห็นชัดอยู่ แล้วก็ทำได้จริง ๆ เหมือนกับทำแก่วัตถุ.

ทั้งหมดนี้เราเรียกว่า วิญญาณสูง เป็นผลของการศึกษา ที่เป็นไป ตามทัศนะอันแท้จริงของพุทธบริษัท; แล้วก็ยังจะอวกเลยไปถึงว่า ที่ว่าของ พุทธบริษัทนี้ก็อของธรรมชาติ, ของธรรมชาติที่แท้จริง ที่ตายตัว ที่เด็ดขากอยู่ตาม กฎแกณฑ์ของธรรมชาติ. ที่นี้ข้อค่อไป ข้อที่สี่ก็ขยากจะพูกถึงกำว่า การศึกษาสูง เมื่อรู้ว่า วิญญาณสูงเป็นอย่างไร แล้วก็มาได้จากการศึกษา ก็ต้องมีการนึกถึงการ ศึกษาที่สูง.

การศึกษาที่สูง ก็คือการศึกษาที่ถูกต้อง. พอพูดว่าศึกษาเฉยๆ มัน พร่า มันไปค่ำก็ได้; ยึงไปอยู่ในมือของพวกวัทถุนิยมแล้ว มันก็ค่ำมาก. เมื่อการ ศึกษาสูง ก็ต้องมีความถูกต้องหลายประการ แสดงอยู่ในตัวมันเอง ว่าสูงจริง.

อย่างแรกที่สุด อยากจะระบุว่า เรียนรู้แต่สิ่งที่มนุษย์ควรเรียน ที่ไม่ จำเป็น, ที่ไม่จำเป็นแก่มนุษย์ อย่าไปเรียน: มันทำให้มาก ทำให้ยุ้ง จนที่จำเป็น นั้นไม่ได้เรียน, เรียนได้น้อย เรียนได้ด้วยความยากลำบาก. สิ่งที่มนุษย์ควรเรียนด้วย กวามจำเป็นไม่เพื่อ นี่ถือการศึกษาที่ถูกต้องหรือสูง มันถูกจุด มีจุดหมายที่ถูกต้อง.

เคียวนี้เรากลัวมากไป ก็เอนรื่องของปรัชญาเข้ามาใช้ มันก็พร่า; คนจึง
ต้องไปเรียนสึงที่ไม่จำเป็นจะต้องเรียนเสียมาก. น่าสงสารลูกเด็ก ๆ เล็ก ๆ ที่ได้รับการ
ตึกษาสมัยบัจจุบันนี้ ต้องเรียนสึงซึ่งไม่จำเป็นจะต้องเรียน แล้วมันถึงกับให้โทษก็มี
มันเกินกำลัง แล้วมันสอบได้ มันก็ไม่มีประโยชน์อะไร นอกจากได้การรับรองหรือว่า
ประกาศนียบัตร ตามที่นักการศึกษาสมัยนี้เขาบัญญัติกัน. ส่วน เรื่องที่ควรรู้ ที่ทำ
อย่างไรจะเป็นผู้ที่มีจิตใจเข้มแข็งอดทนมีวิญญาณสูง นี้ไม่ได้เรียน; เด็ก ๆ
ไม่ได้เรียน, วัยรุ่นก็ไม่ได้เรียน, คนหนุ่มสาวถึงมหาวิทยาลัยแล้ว ก็ไม่ได้เรียน,
จนจบการเรียนแล้ว ก็ไม่ได้เรียน เรื่องที่จะทำให้จิดใจสูง หรือบังกับตัวเองได้ หรือ
มีคืลธรรมก็ นี้ไม่ได้เรียน. ไปเรียนเรื่องอาชีพเป็นหลักใหญ่ แล้วก็ไปเรียนเรื่อง
ประกอบออกไป เป็นศิลปเป็นอะไร ไม่มีที่สิ้นสุดนั้นแหละจนเพื่อ, คือไปเรียน

สิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องเรียนนี้มากเกินไป. เราจะเรียกว่า เป็นการศึกษาที่หลับตา ฉะนั้นมันสูงไปไม่ได้.

อย่างที่สอง นี่ การศึกษาสูงจริง มัน ต้องเรียนด้วยประสพการณ์ หรือเรียนจากประสพการณ์แล้วก็เกิดมีประสพการณ์ใหม่ ที่จะเป็นตัวการศึกษาจริง ๆ ขึ้นมา; แต่โดยเฉพาะที่มันกำจัดความทุกข์ได้ กำจัดความโลภ ความโกรช ฉวามหลงใต้ กำจัดก็เลสได้. การศึกษาที่สูง ต้องเป็นอย่างนี้ ไม่ใช่ไปจดไว้ในคำรา ท่องกำรา ทอบกามนั้นใด้แล้วก็ได้ปริญญา เป็นเรื่องถ่ายทอกวิชาหนังสือ.

เกี๋ยวนี้อนจึงยึงเรียนยึงโง่ หมายความว่ายึงเรียนยึงโง่ ในการที่จะทำตัวเอง ให้มีความสงบสุข. ยึงเรียนยึงโง่ ในการที่จะทำตัวเองให้มีความสะอาด สว่าง สงบ; แก่แล้วยึงเรียนก็ยึงฉลาด ในการที่จะไปตะกละตะกลามเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกี๋ยรกิ; นี่มันตรงกันข้ามอยู่อย่างนี้. ไปฉลาดอย่างวัตอุนิยม; จึงขอร้องว่า มาโง่อย่างตามแบบโบราณไทย ๆ ของเราบ้าง เป็นเรื่องจิตใจ เป็นเรื่องวิญญาณสูง.

เกี๋ยวนี้ไปเรียนเมืองฝรั่งฉลาดมากแล้ว; มาโง่อย่างไทยๆกันเสียบ้างเถอะ คือมา รู้เรื่องจิต เรื่องวิญญาณ ที่จะเป็นตัวความสงบสุขแท้จริง. ไปฉลาด ทางวัตถุนิยม ก็คือร้อนนะ จะร้อนมากขึ้น; จะไม่ออกไปจากขอบเขคของความร้อนได้. ฉลาคอย่างฝรั่งมากนักแล้ว; มาโง่อย่างไทย อย่างปู่ย่าตายายสมัยโน้นกันเสียบ้างเถิด. ขออภัยพูดอย่างนี้ ก็เพื่อว่ามันลึมยาก.

อย่างที่สาม การศึกษาที่แท้จริง ไม่ต้องอยู่ที่ประกาศนียบัตร ไม่ต้องอยู่ที่เกียรติ ไม่ต้องอยู่ที่อะไร; นอกไปจากความจริง แล้วก็เป็นจริงกว่า ที่คนธรรมดาเขาจะมองเห็นกัน คือไม่มองช้ามสิ่งสูงสุดที่มีอยู่แล้ว. ที่จริงการที่ไม่มี อะไรในทางวัศถุ แต่มันมีการสูงในทางจิตใจนั้นแหละมันมีสูงอยู่แล้ว.

เมื่อวันสองวันนี้ พึ่งวิทยุเรื่องทำดี ที่เอามาเล่าให้พังเพื่อเข้าใจเรื่องนี้ คือว่า แม่ทำขนมขายค้วยความสามารถ ฉลาดเฉลี่ยว อนามัยดีนี้ ก็ทำเงินได้ เลี้ยง ตัวเองได้ เลี้ยงลูกให้เล่าเรียนได้ด้วย. ที่นี้ข้างลูกนั้น เขาว่า ถ้าฉันหายป่วย ฉันเรียนจบ ฉันจะต้องขอให้แม่หยุดทำชนมขาย ให้หยุดพัก. เขาว่าถ้าเขาเรียน สำเร็จนะ: ส่วนแม่นี้บอกว่าไม่ต้อง ที่ฉันทำอย่างนี้มันดีอยู่แล้ว เพราะฉันได้ออก กำลังทำขนม แล้วก็ไปขาย แล้วก็ได้สบายใจในการชาย ได้หาบไปขายก็สบายใจใน การสังกม แล้วก็ยังมีเงินเหลือให้แก่ได้เล่าเรียนด้วย. นี้ฉันพอใจอย่างนี้อย่างยิง อยู่แล้ว; แก่เด็กที่เป็นลูกนั้นเขาไม่พอใจ เขาต้องเรียนให้ได้ปริญญาให้ได้เงินเดือนมาก เขาก็จะให้แม่ได้นอน ไม่ต้องทำงวน.

นี้ความดีมันอยู่กันที่ตรงไหนแน่? ขอให้กิกกูว่า อันไหนมันเป็นคืแท้ คืจริง? อย่าง แม่ของเด็กคนนี้ จะเป็นพลโลกที่ทำโลกให้มีสันติ. เด็กคน นั้นจะทำโลกให้ฉิบหาย คือว่าจะเรียนปริญญา ได้เงินได้เกียรติได้จะไรแล้ว มันกี้ มีแต่จะคดโกง เพราะว่ามันไม่อื่ม ไม่พอด้วยเงิน ค้วยเกียรติ ด้วยของ ด้วยอะไรต่างๆ; แล้วยังไปแถมทำให้คนอยู่เปล่าๆ นอนเสียเปล่าๆ นี้มันเสียแรงงานของโลก ที่ทำให้โลกมันวุ่นวายยุ่งยากขาดแลลนขึ้นทุกที.

นี้ ขอให้มองเห็นความดี ที่มันคือยู่แล้ว. เคี๋ยวนี้ที่ว่าบ้านเมืองมัน หาความสงบไม่ได้ ก็เพราะมันไม่ค่อยจะมีใครสมัครเป็นอย่างแม่คนนี้; มันอย่างจะ เป็นอย่างลูกคนนั้น, แล้วมันก็ไม่พอ; มันก็ต้องแย่งกัน มันก็ต้องโกงกัน มันก็ ท้องคอร์รัปชั้น. แล้วจะเอาอะไรมาแต่ไหนให้พอกันให้ทุกลน; ถ้าทุกลนต้องการ อย่างนั้น.

อย่างที่สี่ นี้การศึกษาที่ดีที่สูง ต้องให้คนรู้จักสิ่งที่ดีที่สูง ที่มีอยู่ จริง; แล้วบางที่จะว่า จะต้องมีอาบเหงื่อต่างน้ำด้วยซ้ำไป ที่มันจะถืจะสูง; ไม่ใช่ มันไปทำงานนิก ๆ หน่อยแล้วได้เงินมาก ได้เกียรติมวก ได้อะไรมาก แล้วจะเรียกว่าดี ว่าสูง. ชนิกนั้นจะทำโลกให้ยุ่ง จะทำโลกให้ชาดแลลน ให้ไม่พอยีงขึ้นทุกที.

แต่ถ้ามีถนที่เห็นว่า เป็นสุขด้วยการอาบเหงื่อทำขนมขาย นี้มันก็จะ ทำโลกนี้ให้พอ, คือทำโลกนี้ให้เหลือ. ให้มีสี่งที่มนุษย์ต้องการนั้นมันเหลือ. ถนจะไม่ต้องแย่งงาน คนจะไม่ต้องสไตร็ค์ กรรมกรจิะไม่ต้องสไตร็ค์, อะไรต่าง ๆ มันจะเรียบร้อยไปหมดได้ เพราะว่าเขามีธรรมะเป็นเครื่องช่วย.

การศึกษา สูง ต้องทำให้ผู้เรียนนั้นมองเห็นสิ่งที่คือริง อย่างนี้ ไม่ใช่ ชะเง้อคอ แหงนปริญญา แหงนเกียรคิ แหงนอะไรต่วง ๆ จนไม่พอ. จนเอามา ไว้ที่ไหนก็มันไม่มีที่จะเก็บแล้ว ก็มีแต่สำหรับจะยุ่ง หรือจะเอาเปรียบกันเท่านั้น.

อย่างที่ห้า หรืออีกทีหนึ่งก็ว่า การศึกษาที่สูงนี้ต้องไม่แพง, ต้องไม่ มีอะไรที่แพง. ขอให้นึกถึงการศึกษาที่พระพุทธเจ้าท่านให้แก่เรา. เดี๋ยวนี้เราก็นึก ละอายอย่างยึงพอนึกเรื่องนี้ ที่ว่าก้องมานั่งบนธรรมาสน์; แล้วก็ในสถานที่ที่ก่อขึ้น อย่างนี้ แล้วจึงมาพูจกัน. ในเมื่อ พระพุทธเจ้าท่านประทับตามที้นดิน สอนสาวก ของท่านกลางพื้นดินเป็นส่วนใหญ่; แม้แต่ในวิหาร วิหารนั้นก็พื้นดิน ตามทางเดิน บนขอนไม้ อะไรท่าง ๆ; นี้ก็มีปรากฏอยู่หลายเรื่องหลายราวหลายสูตรที่ท่านสอนได้. ไม่ต้องการศึกมหาวิทยาลัย ที่มันแพงมาก แล้วจึงจะตั้งสอนกัน. ฉะนั้นเราไม่ต้องมีอุปกรณ์การเรียนการสอนที่มันแพง โดยที่เรามันโง่ไปเอง หลีกเลี่ยงการแพงใต้เท่าไร จะยึงเป็นการตึกษาที่สูงใต้เท่านั้น นี้ถ้ามันไปกาม กันพิวกวัตถุนิยมอีกเหมือนกัน มันก็เลยทำให้ยุ่งมากขึ้น; เรียกว่ามันต้องไปหาเงิน มามากมาย มาสร้างอาการสร้างเครื่องใช้อะไรต่างๆ ที่มันไม่จำเป็นจะต้องสร้าง; แล้วก็สร้างแล้วก็ไม่ใช่ว่า จะทำให้คนมีจิตใจสูงเหมือนกับอาการที่มันแพง มันกลับจะ เลวลงไปเสียอีก. เพราะมันติดในกวามสวย กวามงาม ความหรูหรา พุ้งเพื่อเห่อเห็ม; ใจมันก็เลวไปเลียอีก; จะนั้นผู้ให้มันนั่งเรียนกลางคืนไม่ได้.

นี่เราจ่ายเงินเพื่อการศึกษากันมากมาย แล้วก็ร้องว่าไม่พอกันอยู่ เสมอ; เพราะเราเอามาละเลงในแม่น้ำ ไม่ได้ผลคุ้มกันเลย, เท่าไรมันก็ไม่พอ. ยิ่งไปจักตามแบบใหม่ ๆ เข้าแล้ว มันก็ยิ่งไม่พอ; แม้แต่การสร้างสถานที่ก็ไม่พอ, เงินเดือนครูก็ไม่พอ. อะไร ๆ มันก็ดีเกินไป จนแพงเกินไป, แล้วผลมันได้นิคเดียว. ไปขยายโรงเรียน ไปเพิ่มกรูให้มากขึ้น; แต่ว่าตัวการศึกษานี้มันก็เลวลง เพราะว่า มันไม่ทำให้ใครมีจิกใจสูงตามแบบนี้ได้, แล้วครูก็มีจิกใจต่ำ; เพราะฉะนั้นเรียน จบก็เป็นอันธพาลกัน ในบ้านในเมืองนี้มากขึ้น; เพราะว่าฉลาดสำหรับที่จะเป็น อันธพาล การศึกษาแบบนั้น.

ถ้ามันจะเป็น การศึกษาที่ตามธรรมชาติมากขึ้น แล้ว คนก็จะมีจิตใจ สะอาจ สว่าง สงบ, หรือว่ามีจิตใจสูงมากขึ้น. ให้มีการศึกษาตรยงามหรูหรา เล่นหัวมากขึ้น; กนที่เรียนแล้ว ก็จะมีจิตใจเลวลง, มีนิสัยแห่งความมักง่ายสะเพร่า สำรวย สำอาง สำออย จะไรค่าง ๆ มากขึ้น; เพราะอุปกรณ์การศึกษาที่ว่ามันดีเกินไป การศึกษาสูงมันก้องไม่ใช้วัตถุแพง.

เรื่องนี้พระพุทธเจ้าหรือว่าค่าสดาทั้งหลาย เขาก็เลยทำกันมาแล้ว; แล้ว เมื่อเร็ว ๆ นี้ ในยุณนี้ ในประเทศอินเดีย ก็มีมหาวิทยาลัยบางแห่ง ที่ยังให้เรียนที่ โคนไม้อยู่ก็มี ก็มีผลเป็นที่พอใจของลนที่มีสดิบัญญา; ลนใหญ่ลนโกส่งลูกส่งหลาน ไปเรียนที่โลนไม้, มหาวิทยาลัยที่ยังเรียนที่โลนไม้นี้ยังมีอยู่ แต่ก็จะหายากยิ่งขึ้นทุกที่; มันเปลี่ยนแปลงไปตามคนที่เกิดมาทีหลังมันไม่ชอบ แม้ว่าลนจัดการที่แรกทำไว้ดี ก็คน ที่หลังก็มาเปลี่ยนแปลงไป สามอิทธิพลจองวัตถุนิยม.

นีเรียกว่า การศึกษาที่สูง นั้น ก็ต้องระวังให้ดี มันมีสูงอยู่แล้ว ซ่อนอยู่ แล้ว แต่ไปกลับทำให้มันต่ำเสีย ก็เลยจะพุดเลียอีกทีว่า ยึงสูงนั้นแหละคือยึงตัวใน ทางวัตถุ, ในทางวัตถุนียึงสูงก็คือยึงตัวให้ติให้แพง ให้สวยให้หรู ให้สูง. นั้นจะคือ ยึงเลว ยึงต่ำ ยึงทราม ยึงเพาะนิสัยให้เป็นคนที่ใช้ไม่ได้; แต่ถ้าเป็นเรื่องทางจิตใจ จริงๆ แล้ว ยึงสูงก็ยึงสูงจริงๆ. ยึงสูงยึงดี และมันก็ยึงสูง. ยึงสูงก็อยึงต่ำ พัง ยาก; แต่ไปกิดตามเถอะจะยึงพบ. ถ้ายึงสูงในทางผ่ายวัตถุ ทางผ่ายเนื้อหนัง หรือ ผ่ายการกินอยู่แล้ว ใจจะยึงตั๋ว, ยึงกินอยู่ต่ำ ๆ แล้วยึงใจจะสูง, ยึงกินอยู่สูงๆ แล้วยึงใจจะต่ำ.

อย่าคิดว่าไปอยู่ในบ้านในเมืองที่เจริญ เช่นเมืองนอกเมืองนา แล้วจิต ใจมันจะสูง; มันจะยิ่งต่ำกว่าอยู่ที่เมืองไทย. อยู่ที่เมืองไทยนี้แหละ ถ้าอยู่ ในป่าในถง มันจะมีจิตใจสูงกว่าที่ไปอยู่ในเมืองหลวงก็ได้. เรื่องที่มีมาแล้ว หรือมันจะ มีก่อไปอีกก็ได้ กำลังมือยู่ก็ได้ ยกตัวอย่างเป็นเรื่อง:—

ครั้งหนึ่งมันมีเงาะบ่า ที่ถูกจับไปจากจังหวัดพัทลุงในรัชกาลที่ ๕ เขาเรียก ว่านายละนังไปอยู่ในรั้วในวัง เจริญด้วยสิ่งแวลล้อมต่าง ๆ. บางคนก็ทราบเรื่องนายละนัง คือยู่แล้ว; อาหมาเอามาเล่าก็เป็นมะพร้าวขายสวน. แต่ว่าไม่ใช่มุ่งหมายจะเล่าเรื่อง นั้น; มุ่งหมายจะชี้ให้เห็นอะไรสักรย่างหนึ่ง ว่านายละนังเป็นเงาะป่าแท้ ๆ อยู่ในป่านี้ ไปอยู่ในเมืองหลวง ก็ได้ใกล้ชีกเจ้านายได้แล้วมีความเจริญ. ในที่สุดเขาก็ตายด้วย โรคกามโรค ในอายุไม่เท่าไหร่.

ถ้าเขายังอยู่ในปาที่พัทลุง เขาคงยังไม่ตาย: เพราะว่าไม่มีกามโรค. โรค ของคนกิวิไลซ์แบบสมัยใหม่ ก็มาเอาชีวิตนายละนังนี้ไป ทั้งที่เป็นลนโปรคอะไรของ พระเจ้าแผ่นดินในหลวงรัชภาลที่ ๕. สิ้นบุญรัชกาลที่ ๕ แล้ว เขาถีไปเป็นอย่างนี้ ตาย นี้เป็นคัน. ถ้าอยู่ในป่าก็ยังไม่ตาย เชื่อว่ายังไม่ตาย เพราะไม่มีกามโรคหรือไม่ มีโรคศิวิไลซ์. ถ้ายังอยู่ในป่า ยังมีอะไรที่จะสูงหรือค่ำ; ก็คิกคูเอาเองก็แล้วกัน. นี้เป็นสิ่งที่จะค้องมองไว้ด้วย ไม่อย่างนั้นจะทำอะไรผืดได้.

การอยากไปเรียนเมืองนอกนั้น เชื่อว่าวิญญาณเริ่มต่ำแล้ว; กำ อย่างไรบ้างก็ไปกิดกูเถอะ. เกี่ยวนี้ยิ่งห้ามก็ไม่พึง; เพราะว่าได้ยินว่าเมืองนอกมัน มีอะไรฟรีมาก แม้แก่ฟรีกันเรื่องเช็กซ์ มันก็เลยอยากไปเรียนเมืองนอก. ถ้าด้วยเหตุ ผลอย่างนี้แล้ว ก็เรียกว่าจิดโจทรามมาก เพราะว่าแม้เด่อยากไปได้ดีบได้ดี ตามแบบ วัตถุนิยมนั้น มันก็เรียกว่าทรามอยู่แล้ว.

ถ้าเราอยู่กันในที่ที่ว่ามีจิตใจสูงสะอาด สว่าง สงบ; นี้มันดีกว่า. นี่อยากไปสนุกสนาน อยากไปหวความเป็นอิสระในทางกิเลส. บางคนถึงกับหลอกให้ พ่อแม่สั้นเนื้อประกาศวัก็มี; มันมีจิกใจทรามไปทั้งเค่ก่อนไปแล้ว. เอาสะ, ว่า เป็นผู้กี สอบไล่ชิงทุนใค้อะไรได้ก็ตามเลอะ. แต่ความเห่อเห็มทำนองนี้ไม่จัดว่าเป็น ของคีไปได้; อย่างมากก็เป็นของธรรมคา. แต่ส่วนมากมันไม่เป็นอย่างนั้น มันไป ควยความทะเยอทะยาน. ท์นี้ไปะเล้ว มันก็เปลี่ยน เหมือนอย่างที่เขาเรียกว่าไปชุมตัว; แล่มันไม่ ใช่ไปชุบตัวให้เป็นทองคำ, มันไปชุบตัวให้เป็นกะกั๋ว จะเป็นโคลแเป็นอะไรไปในที่ สุด คือวัตถุนิยม; โดยเฉพาะอย่างยึง มันไปหาความเป็นอิสระในการตามใจกิเลส. อย่างนี้ก็เรียกว่าไปชุบตัวให้เป็นโคลน; อยู่บ้านเราทำงานอาบเหมื่อต่างน้ำ อย่างนี้ เทวดายังจะไหว้; ไปเป็นอย่างนั้นเทวดาก็ไม่ใหว้.

แล้วที่มันร้ายไปกว่านั้น ก็พอกลับมาถึง ก็เอาของวิเศษเมืองนอก นั้นแหละมา คิดตัวมา แล้ว ก็มาไล่อะไรต่าง ๆ ที่เป็นของไทยออกไป มาไล่ วัฒนธรรมไทยแท้ บริสุทธิ์สะอาดออกไป. เอาวัฒนธรรมวัตถุดะวันตกมา, เอาของใหม่มาไล่ของเก่า. เอาชองนอกโน้นมาไล่ของในออกไป. นี่ระวังให้คื; นี้คือความทรามอย่างถึง.

เอาของนอกมาปรับปรุงของในให้มันก็ขึ้น นี้ถูกต้อง: แก่ว่า เอาของ นอกมาไล่ของในออกไป. เอาของนอกใส่แทนนี้ผิดอย่างยิ่ง; อย่าไปยกเลิก ของในหรือของเกิม ที่สืบ ๆ กันมาไม่รู้ก็สืบชั่วบรรพบุรุษแล้ว. อย่าไปเอาของใหม่ มาไล่ของเก่าออกไป. ขอให้พึ่งให้ดี เราทำลังจะเข้าใจผิด; บางทีก็เนื่องด้วยคำพูด.

ขงชื่อ ก็ เป็นคนพูตว่า ของเก่านั้นไม่ใช่จะดีไปเลียทั้งหมด คนอย่างชงจือ ก็พูดอย่างนี้ว่า ของเก่านั้นก็ไม่ใช่ว่าจะก็ไปเสียทั้งหมด : ก็มีส่วนที่จะต้องกัดออก เหมือนกัน. แต่ว่ากัดออกนั้น ไม่ใช่เอาหัวใจของมันออก เอาส่วนกะพี่ส่วนมิว ๆ เผิน ๆ ที่มันไม่ก็นั้นแหละออกได้. หัวใจของมันต้องก็ : ถ้าไม่ก็มันจะทนอยู่เป็นอย่างนี้ ไม่ได้. มันต้องหายไปนานแล้ว วิญญาณหรือนิวเคลียสอะไรของเก่านั้น ต้องสงวนเอาไว้ แก่แก้ไข ที่ผิวนอกนี้มันทำได้. แต่อย่ารุกไล่วิญญาณเดิมออกไป; เอาวิญญาณใหม่มาใส่แทน มันจะกลายเป็นทรงกันข้าม. เช่นไปเอาวิญญาณฝรั่งมาใส่แทน วิญญาณไทยก็หมดไป. เอาวัฒนธรรมตะวันคกมาใส่แทน วัฒนธรรมตะวันออกก็หมดไป; มันก็ตรงกันข้าม ที่เป็นอิสรภาหมาแก่เดิม ก็กลายเป็นทาสไปเลย, เป็นบ่าวเป็นทาสไปเลย.

นี้ต้องระวังให้ที่ว่าการศึกษานั้น เรามันไปตามกันฝรั่งมาก จนถึงขนาคว่า ไปเอาของฝรั่งมา ได่ของไทยที่มีอยู่ในจิดใจเดิม ๆ ออกไป.

## ห้องระมัตระวัง อย่าให้สูญความเป็นไทย.

ข้อนี้อยากจะขอรบกวนเวลา ให้สนใจสักหน่อย มันมีภวามสำคัญมาก:
กวามเป็นไทยของเราต้องเหลืออยู่. ถ้าไปเอาของฝรั่งมาไล่ความเป็นไทยออก
ทีนีก็ไม่รู้ว่าเป็นอะไร อิสรภาพหมดไป. ก็เหลือแก่ความเป็นสุนัขรับใช้. คำนี้ได้
ยินมากที่สุดในวิทยุ อิสรภาพหมดไปแล้ว ก็เหลือความเป็นสุนัขรับใช้ เพราะมันครง
กันข้าง เป็นไทยกับเป็นทาล.

ฉะนั้น ของเก่าถ้าไม่ดี มันก็ส่วนผิว ส่วนกะพื้ ก็แก้ไขได้. น็ก็ เป็นกฎธรรมชาติที่จะต้องเป็นอย่างนั้นอยู่แล้ว, ก็อว่า ที่แรกก็เป็นของป่า แล้วกลาย มาเป็นของบ้าน. เช่นทุเรียนในป่า ตามธรรมชาติแท้ ๆ มันก็เกือบจะไม่ไหว; แต่ มาแก้ไชปรับปรุงกันที่ในบ้านในเมือง เป็นทุเรียนอย่างที่เมืองนนท์ หรืออะไรเกี่ยวนี้ มันผิดกันมาก มันดีวิเศษมาก แต่ความเป็นทุเรียนนั้นมันไม่ได้เสียไปนะ มันยังคง เป็นทุเรียนอยู่นะ แต่ถ้าเอาความเป็นทุเรียนออกเสีย เอาเป็นอื่นมาแทนแล้ว มันก็ไม่ มีอะไรเลยเหลือ.

กันไม้ในป่าหลาย ๆ อย่างนี้ เช่นมังคุคนี้ก็มาจากกันมังคุคป่า ที่เรียกกันว่า พะวาอะไรนี้ หรือว่า; มาปรับปรุงอยู่ที่บ้านมันก็เป็นมังคุคอย่างที่มีค่า แม้แค่สัคว์ เช่นไก่ เช่นกระท่าย ก่อนนี้มันก็อยู่ในป่า สุนัชก็อยู่ในป่า; ปรับปรุงมาเป็นสุนัช บ้าน. แต่ให้รู้ไว้ว่า ความเป็นสุนัชนั้นยังอยู่. ความเป็นไก่ก็ยังอยู่.

ถ้ามันทำให้ผิดไปจากนั้นแล้ว มันก็สูญเสียถวงวิญญาณนั้น มันก็ใช้อะไร ไม่ได้. เช่นอ้อยมากลายเป็นอ้อนี้ มันจะกินได้ที่ใหน; หรือว่ากล้วยมากลายเป็น กล้ายที่ไม่มีลูกนี้ มันก็กินไม่ได้. พันธุ์ข้าวก็ๆ กลายเป็นพันธุ์ข้าวผื มีเม็ดกินไม่ได้; นั้นเพราะมันไปเปลี่ยนวิญญาณ หมดความเป็นสิ่งนั้น ของสิ่งนั้นไป.

นี้ระวังว่า อย่าเอาตะวันตกมาใส่แทนตะวันออก ไล่ความเป็นตะวัน ออก วัฒนธรรมแบบตะวันออก, หรือคนไทยอย่างนี้ไปเสีย มันจะสูญความหมาย เคิม. มันจะทำได้ก็เพียงแต่ว่า เอาส่วนประกอบผิว ๆ นอก ๆ นั้นมาปรับปรุงแก้ไข; ศกแต่งวิญญาณเดิม ๆ ของเราให้มันดีขึ้น ให้มันทันสมัยขึ้น หรือให้มันเข้ากับสึงแวด ล้อม สมัยปัจจุบันนี้ดีขึ้น.

เกี่ยวนี้ไม่เป็นอย่างนั้น พิจารณาดูแล้ว คล้ายๆกับจะรับเอาระบบการศึกษา กะวันทุกทั้งกุ้น มาดุนวิญญาณเดิมๆ ของการศึกษาอย่างไทยๆนี้ออกไปให้ หมด. ให้ของฝรั่งนั้นมันมาอยู่แทน นี้มันจะหมดความเป็นไทย แล้วจะเหลือความ เป็นสุนขรับใช้ ซึ่งไม่ใช่คนแล้วทีนี้.

นี้พูดถึงการศึกษา ที่ว่าในโลก ที่ว่าเจริญ ที่ว่าเขาก้าวหน้า จนเราไปตาม กันเขา จะต้องระวังให้ดี มันมีส่วนแห่งความเป็นอย่างนี้อยู่มาก. การศึกษาอย่างนี้ ไม่ถูก คือไม่สูง; ไม่ทำให้มีวิญญาณสูง ก็เลยไม่ควรจะเรียกว่า การศึกษา.

## การศึกษาที่สูง จะต้องมีการบังคับกิเลสได้.

ชอให้คำจำกักกามเฉพาะเรื่องนี้ว่า "ถ้าไม่มีการบังคับกิเลสแล้ว ก็ไม่ใช่การศึกษา". การศึกษาต้องทำจิตวิญญาณให้สูง โดยวิธีการที่สูง. ถ้าทำอย่างนั้นจะมีการบังกับกิเลส ย่ายีกิเลส ชยีกิเลสให้สุญหาย กระจักกระจายไป: อย่างนี้เรียกว่าการศึกษา. แต่ถ้าถลับไม่รู้ให่าถึงการณ์ มาเป็นทาสกิเลส ส่งเสริมกิเลส จนเต็มไปกัวยกิเลส อย่างนี้แม้จะหรูหรา คริกครั้นอย่างไร ก็ไม่ใช่ความเจริญ ไม่ใช่ การศึกษา.

เกี่ยวนี้ในโลกเรากำลังเป็นอย่างนี้ มันมีเหตุผลอย่างอื่นเข้ามาแทรกแชง ก๊าย; โดยเฉพาะอย่างยึงก็คือว่า ความสำคัญ หรือ อิทธิ์พลทางการเมือง ทำให้ ประเทศเล็ก ๆ ด้อยพัฒนาทั้งหลายนี้ ไปตามกันประเทศใหญ่ ๆ ทั้งทาง วัฒนธรรม ทางการศึกษา ทางอะไรต่าง ๆ, จนลืมว่าที่แท้มันเป็นอะไร สำคัญอยู่ ที่กรงไหน ? ถ้าจะเป็นมนุษย์กัน ต้องมีใจสูง ก็ต้องทำอย่างนี้ ถ้าไม่อย่างนั้น ก็ต้องยอม ยอมสูญเสียความเป็นมนุษย์.

นีจึงกล่าวเป็นเครื่องให้สังเกตได้ง่าย ๆ สำหรับจะได้ไปสังเกตต่อไปว่า ถ้า ไม่มีการบังคับกิเลสแล้ว เป็นไม่ใช่การศึกษา. จะระคับอนุบาลก็ดี ประถม ก็ดี มัธยมก็ดี วิทยาลัยก็ดี มหาวิทยาลัยก็ดี หรือจะมีอะไรที่สูงไปกว่านั้นอีกก็ตาม. ถ้าไม่มีการบังคับกิเลสแล้ว; นั่นไม่ใช่การศึกษา, เป็นอุบายจะไรอย่างใดอย่างหนึ่ง เพื่อภารได้ทำตามกิเลสของคนเหล่านั้น.

ฉะนั้นการศึกษาชนิดนี้ไม่ใช่การศึกษา ไม่ทำประเทศให้สงบร้ำงับ ไม่ทำ โลกนี้ให้มีความสงบร่ำงับ; มันเป็นการหัดให้ไปเป็นทาสของกิเลส. การศึกษาชนิด นั้น มันเป็นการหัดให้เป็นทาสของกิเลส; แต่การศึกษาที่ถูกต้อง ที่จะทำให้ วิญญาณสูง ให้โลกมีสันติภาพนี้ ต้องเป็นการย่ำยึกิเลส ข่มขี้กิเลส.

ทีนี้ว่า เมื่อเป็นกิเลสแล้ว มันก็ทำกับมันยาก แหละ; เพราะว่า มันมีโฉมหน้าที่หลอกลวง รู้เท่าทันได้ยาก. สึงที่เรียกว่ากิเลส มันโกง มันคด ฉะนั้นก้องระวังมากกว่าธรรมดา. กิเลสหลอกให้ไปเข้ากรุง, กิเลสหลอกให้ไป เมืองนอก, กิเลสหลอกให้ไปหาเหยื่อค่าง ๆ ให้เกียรดิแก่กิเลส; มันหาเหยื่อให้แก่ โมหะ หาเหยื่อให้แก่ความไง่ ที่จะได้โง่หนักขึ้นไปกว่าเดิม นั้นแหละคือกิเลส. ถ้ายึงก้าวหน้าในทางการศึกษาแบบนี้ มันก็ยึงเพิ่มวิกฤติการณ์ คือเพิ่มความทุกข์ขึ้นมา ในโลก. ต้องจัดการตึกษากันใหม่ ในลักษณะที่จะทำให้โลกนี้มีธรรมะมา กุ้มครอง มีพระเจ้ามาคุ้มครอง แล้วโลกนี้ก็มีสันติ.

นีเรื่องที่กล่าวในวันนี้ ก็มุ่งหมายจะชี้ในข้อนี้ ว่าล้าเราอยากจะให้ธรรมะ ครองโลก เราก็ต้องจัดการศึกษากันใหม่ ให้ถูกต้อง ในลักษณะที่ว่า จิต วีญญาณของถนมันสูงขึ้นๆ; เพียงเท่านั้นแหละ ต่อไปมันก็จะแก้บัญหาทั้งหลายของ มันในคัวเองไ... นื่อากมาขอร้องซ้ำอีกกรั้งหนึ่งว่า เรื่องนี้ อย่าไปถือเสียว่า ไม่ใช่ธุระ ของเรา. ถ้าเรายังกงเบ็นพุทธบริษัทอยู่เพียงใจ ยังเคารพพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ อยู่เพียงใดแล้ว ก็ต้องรู้เถิดว่า วัตถุประสงค์ของพระพุทธเจ้านั้น ท่าน ต้องการให้พุทธบริษัททุกคน ยอมรับรู้เรื่องของเพื่อนมนุษย์ ทั่วไปหมดทั้ง โลก ทั้งสากลจักรวาล; แล้วการที่เราไปนึกถึงถนเหล่านั้น ก็ไม่ใช่ว่า จำเป็น ว่าเราจะก้องสูญเสีย หรือทำลายอะไรที่เป็นประโยชน์ของเราเอง มันทั่วไปได้พร้อมกัน.

การที่เราจะไม่นี้กถึงสัตว์ทั้งหลายนั้นแหละ มันจะเกิดความเห็น แก่ตัวขึ้นมาไม่ทันรู้ แล้วมันก็จะถูก ดึง เลี้ยว ไปในทางก็เลส ไม่หันรู้อีก เหมือนกัน. ฉะนั้นการนึกถึงผู้อื่น ค้วยจิตใจอันบริสุทธิ์นี้ ก็เป็นเครื่องคุ้มครอง ที่ก็ค้วย, เป็นการบำเพ็ญกุศลที่สูงสุดพร้อมกันไป หลาย ๆ อย่างค้วย, เรียกว่า ประโยชน์ตนก็ได้, ประโยชน์ผู้อื่นก็ได้; แล้วก็ช่วยกันทำโลกให้มีสันติ ตามความ มุ่งหมายของพระพุทธประสงค์.

นี้คือกำอธิบช ที่ว่า เมื่อต้องการให้ธรรมะครองโลก เราต้องจัด ให้โลกนี้ มีการศึกษาเสียใหม่ ผิกจากที่กำลังมีอยู่ในโลกเวลานี้ รายละเอียกอย่าง อื่น ไว้พูดกันในวันหลัง.

ในวันนี้สมควรแก่เวลาแล้ว ก็ขอยุติการบรรยายนี้ ให้โอกาสแก่พระสงฆ์ ท่าน สวกกณสาธยาย บทสาธยายที่ส่งเสริมกำลังใจ ในการยึกพระธรรมเป็นที่พึ่ง ท่อไป.

เมื่อธรรมครองโลก - ๗ -หินโค้ง ๒๕ พ.ค. ๑๖

ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็ต้องปรับปรุง สัมมาทิฏฐิกันใหม่.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อว่า เมื่อธรรมลรองโลก ได้ดำเนินมา จนถึงครั้งที่ ผู้ ในวันนี้แล้ว ซึ่งจะได้กล่าวในหัวข้อย่อยว่า "ถ้าจะ ให้ธรรมะครองโลก ต้องปรับปรุงสัมมาทีฏฐีของโลกกันเสียใหม่" มีใจ ความสำคัญ เรื่องสัมมาพิฏฐี นั่นเอง ซึ่งจะได้วินิจฉัยกัน ให้เป็นที่เข้าใจแจ่มแจ้ง เท่าที่จะทำได้.

#### [ด้วปรารภ และทบทวนจนกระทั่งถึงหน้า ๒๗๕.]

แม้แก่เราจะวินิจฉัยกัน ในหัวข้อที่ว่า ทำในจะค้องสนใจเรื่อง ธรรมะที่ จะครองโลก? นี้ก็เรียกว่า เราสนใจในเรื่องสัมมาทีฏฐี อยู่ค้วยเหมือนกัน, คือเรา จะท้องนึกภูว่า ถ้าโดกนี้จะเป็นโลกที่ดีที่สุด มีค่าที่สุด น่าอยู่ที่สุด หรืออะไรทำนองนั้น แล้ว; มันก็ไม่มีทางอื่น นอกจากจะให้ธรรมะนั้นครองโลก. ทีนี้ ธรรมะครอง โลกไม่ใต้ เพราะเหตุหลายอย่างหลายประการด้วยกัน. ที่สำคัญนี้ ก็ดูจะเป็น เรื่องที่ว่า โลกนี้ยังไม่มีสัมมาทีฏฐิอันเพียงพอ, หรือไม่มีเอาเสียเลย ก็ว่าได้.

อีกประการหนึ่ง ก็อยากจะเดือนแล้วเดือนอีก ไม่กลัวใครจะรำคาญ ว่าเรา ต้องนึกถึงผู้อื่น ไม่ใช่จะนึกถึงตัวเองคนเกียว. ทำไมจะต้องนึกไปถึงโลกทั้งหมด? ก็เพราะว่าเป็นพระพุทธประสงค์, พระพุทธองค์ทรงประสงค์จะช่วยโลก ได้ครัสไว้ อย่างนั้น อย่างนี้ อย่างในั้น โดยปริยายเป็นอันมาก ซึ่งสรุปความแล้วก็ว่า "ตอาคต เกิดมา เพื่อประโยชน์เกื้อกูล แก่สัตว์โลกทั้งหลาย ทั้งเทวโลก มารโลก พรหมโลก" เป็นค้น และทรงหวังว่า พระสาวกทั้งหลาย จะเผยแผ่ธรรมะ หรือ พรหมจรรย์ ให้เป็นที่เข้าใจแก่โลก เพื่อว่า การครัสรู้ของพระองค์ จักเป็นสิ่งที่มีประโยชน์ มีค่า มีอานิสงส์ แก่สัตว์โลกนั้นเอง.

กังนั้นเมื่อพอมีพระภิกษุบรรลุธรรม พอจะไปเผยแผ่พรหมจรรย์ได้ ก็ทรง ส่งไป, แล้วทรงกำชับให้ทำ ให้ได้ผลมากที่สุด ให้ประหยัดที่สุด เช่นว่า "อย่าไป ทางเดียวกัน ๒ รูป" กังนี้เป็นต้น.

ท์นี้พวกเรา พุทธบริษัท เมื่อจะสนองพระพุทธประสงค์อันนั้น ก็ต้องนึกถึงสิ่งที่เรียกว่า "โลก" ซึ่งจะเป็นผู้ได้รับประโยชน์จากกรดรัสรู้ของพระ พุทธองค์. นี้ก็เป็นข้อหนึ่งที่เราจะสนใจ. เรื่องธรรมะครองโลก ก็เป็นข้อที่ทำภาม พระพุทธประสงค์.

ทีนี้ถ้าเราจะถึกสั้น ๆ อย่างอีสระ ว่าที่เกี่ยวกับเราโดยกรง ไม่เกี่ยวกับพระ พุทธเจ้า เราจะต้องนี้กว่า ควรจะสนใจเรื่องนี้หรือไม่? การนึกนั้นก็ไม่ยาก เลย เพียงแก่จะนึกว่า เรากวรจะทำอะไรกันบ้าง? ถ้าจะมีคนคิดแก่เพียงว่า เราจะ ทำอะไรแค่ที่เป็นประโยชน์เรา แล้วก็แล้วกันไป ไม่ค้องนึกถึงอะไรอย่างนี้ก็ได้.

แก่โดยเนื้อแท้แล้ว คนเราไม่อาจจะกิดอย่างนั้น; เราจะเห็นคนเป็นอัน มากยังนึกถึงผู้อื่นอยู่; อย่างน้อยที่สุดก็เพราะความจำเป็นบังคับ, คือว่า มันอยู่คน เดียวในโลกไม่ได้ มันก็มองเห็นมากขึ้นทุกวัน ๆ ว่า อยู่คนเดียวไม่ได้ ก็ต้องเลย นึกถึงผู้อื่น. แล้วเมื่อเกิดบัญหา เช่น ความทุกซ์เป็นตันขึ้นมา ก็จัดการอนเดียว ไม่ได้ มัน ต้องพึ่งอาศัยคนอื่น.

เมื่ออยากจะให้บ้านเมืองนี้มีชื่อมีแป เป็นอย่างน้อย ก็ค้องเกี่ยวข้อง กับผู้อื่น ซึ่งทำให้ ต้องนี้กถึงคนอื่น, แล้วมัน เกี่ยวพันกันไปทั้งโลก โดยที่จะ เห็นได้อย่างไม่ต้องสงสัยว่า ถ้าโลกโดยส่วนรวม เป็นโลกที่บ้าหลัง เต็มไปด้วยกิเลส คัณหาแล้ว ก็ไม่มีใครจะอยู่ในโลกนี้ได้; ไม่มีทางที่จะมีความสงบสุขเลย.

กังนั้นเมื่อเกิดจะนึกถามตัวเองขึ้นมาว่า *เราจะทำอะไรกันบ้างดีหนอ ?* ก็จะนึกถึงว่า ช่วยกันทำโลกนี้ให้อยู่เป็นผาสุก นั้นแหละ กงจะก็กว่าอย่างอื่น ทั้งหมด. ถ้าว่าเรื่องปากเรื่องท้องของเราหมดไปแล้ว ไม่มีปัญหาแล้ว ก็จะเหลือ อยู่แต่ปัญหาที่เกี่ยวกับโลกเป็นส่วนรวม: คนที่หมดปัญหาเรื่องปากเรื่องท้องของคน จึงไม่มีอะไรทำ ดีไปกว่าที่จะเอาเรื่องของโลกเป็นส่วนรวมมานึกมาคิก. แท่ถ้าคนที่ เป็นสัทบุรุษได้ยินได้พังธรรมะของพระอริยเจ้าบ้าง ก็จะเกิดความคิดเห็นไปทางอื่นว่า; แม้ว่าเรื่องปากเรื่องท้องของเรายังไม่เสร็จ เราก็ยังต้องนึกถึงเรื่องของผู้อื่น หรือเรื่อง ของโลกอยู่นั้นเอง. ข้อนี้ พระพุทธเจ้าท่านก็ครัสเดือนว่า "จงทำประโยชน์ตนและ ประโยชน์ผู้อื่น อย่างที่ไม่ประมาทเอิด".

ทีนี้ถ้าจะดูกันว่า การทำประโยชน์ผู้อื่นนั้น มันจะมีค่ามากน้อยเท่าไร; แม้ที่สุดแค่ว่า มันจะน่าสนุกสนานอย่างไรหรือไม่ ? ในเมื่อมาเปรียบกัน กับการทำ ประโยชน์ของคนแค่ฝ่ายเคียว.

กนที่เห็นแก่ความก ๆ ก็อดจะนึกสนุกไม่ได้ ในเมื่อไปช่วยทำประโยชน์แก่ ผู้อื่น; เพราะว่ามันมีความลับอยู่อย่างหนึ่ง ในข้อที่ว่า การทำประโยชน์ตนนั้น มันร้อน. แต่พอ ทำอะไรให้ผู้อื่นแล้วมันจะเย็น; เพราะว่าทำประโยชน์ตนนั้น ต้องทำก้วยกิเลส ทำก้วยกัสหา มันก็ร้อนตลอดเวลา. แต่ไป ทำประโยชน์ผู้อื่นนั้น มันทำด้วย เมตตา กรุณา ด้วยความเสียสละ; เพราะฉะนั้น มันก็เย็นตลอด เวลา. จริงไม่จริง ก็ลองไปสังเกตดูเองก็แล้วกัน : แม้ว่าคนจะขึ้นหนียวมาก ไม่เห็น แก่กนอื่น ก็ยังนึกอดชมเชยคนที่ทำประโยชน์ผู้อื่น หรือสงเคราะห์ผู้อื่นไม่ได้.

นี้แหละ กนจึงทนอยู่ไม่ได้ในการที่จะเห็นแต่ประโยชน์ตนโดยส่วนเถียว จึงเกิดความคิดเห็นที่กร้างขวางออกไป, จนกระทั้งมีการผูกพันกัน; ในที่สุดก็มอง เห็นรวม ๆกันไปว่า โลกนี้มันเป็นของคนทุกคน. ถ้าใครไม่ยอมรับในข้อนี้ ก็คุจะเป็นถนที่มีความคิดไม่สมประกอบไปแล้ว. ตัวเองก็ได้รับประโยชน์จากโลกอยู่, หรือว่าคนอื่นก็ต้องช่วยเหลือดนเองอยู่ มันจึงจะอยู่กันได้ในโลกนี้.

ถ้าเราจะเอาอะไร ๆ เพื่อประโยชน์เราคนเคียว ก็มีปัญหาว่า จะเอาไปไหน? มันก็ไม่รู้จะเอาไปไหน; นอกจากจะเอาไปสุมเผาตัวเอง. ถ้าเราไม่เอามาสุมเผา ตัวเอง; แต่ แจกจ๋ายไป เพื่อกนอื่น มัน ก็ยังมีผลแก่ตัวผู้นั้น เพราะว่าเราอยู่ ในโลกร่วมกัน.

นี่คือข้อที่ว่า จะต้องย้ำอยู่เสมอ ไม่กลัวใครจะรำคาญ ว่าถ้าเป็นพุทธบริษัท แล้ว จะต้องมองคู่ให้กว้างออกไป จนถึงบัญหาชองโลก: ไม่มองแต่เรื่องของตน คนเคียว และเรื่องของตนก็จะกลายเป็นเรื่องเล็กน้อย. ในเมื่อเรื่องของโลกมันเข้ามา แล้วทำประโยชน์แก่ผู้อื่นนั้น มันเป็นการทำ ประโยชน์ตนในชั้นสูงสุด คือทำให้ความยึกถือในตัวตนของตนนั้น มันละลาย ออก, เป็นการบำเพ็ญธรรมะแก่ตนในขั้นสูง คือขั้นที่จะช่วยให้พันโลกหรือเหนือโลก.

สรุปกวามว่า ถ้าเราจะถือเอาหลักง่าย ๆ ว่า ทำประโยชน์แก้โลกไปเรื่อย ๆ อย่างเกี่ยวก็พอ; เพราะว่ามันรวมตนเองเข้าไว้ด้วยเสร็จ. ส่วนประโยชน์ของคน แก่ละคน เมื่อไปถึงขั้นสูงสุดแล้ว มันก็ไม่มีประโยชน์คนเหลือ. ถ้าใครทวงอยู่แต่ที่ ประโยชน์ของคน มันก็จีไปไม่ได้ หรือสูงไปไม่ได้ หรือว่าหลุดพันออกไปไม่ได้; ดังนั้น เมื่อเรามาคิดถึงเรื่องโลกกัน ก็ไม่มีบัญหวอะไรดีกว่า จะมาคิดว่า ทำ อย่างไร ธรรมะจึงจะครองโลก.

ทั้งทันท้วยการกิดเอาอานิสงส์ก่อนว่า เมื่อมีธรรมะครองโลกแล้ว โลก นี้มนจะเป็นอย่างไร? เกี่ยวนี้ก็เห็นๆกันอยู่ว่า ไม่ค่อยจะมีธรรมะให้เห็นเลย ใน โลกนี้; แล้วโลกนี้มันเป็นอย่างไร? นี้ก็เห็นๆกันอยู่อีก. ทีนี้มานึกกลับกัน เสียว่า ถ้ามันไม่เป็นอย่างนี้ คือ มีแต่ความเมตตาอารีซึ่งกันและกัน ประพฤดิเป็น อยู่อย่างถูกต้องแล้ว โลกนี้ก็จะไม่มีเวรไม่มีภัย ไม่มีอันทรายใก ๆ ทั้งภายนอกและภาย ใน คือ สังคมกีที่ มีความสุข จิตใจของคนแต่ละคนก็ติ มีความสุข. นั้นป็นหัวข้อ ใหญ่ ในอานิสงส์ของการที่ธรรมะครองโลก.

แล้วก็เลยคิดถึงข้อที่ว่า จะทำอย่างไรจึงจะให้ธรรมะครองโลก ? ก็ พบบัญหา มากามลำคับ ที่ว่า *เคี๋ยานี้โลกกำลังหลงใหล ในการทำแต่ความเจริญ* ขนิดที่จะทำโลกให้วินาล. คำพูดนี้มันหลอกกันอยู่ ว่าทำอวามเจริญ เพื่อทำโลก ให้พินาส เพราะว่ามันเป็นความเจริญตามแบบของคนอันธพาล คือเจริญไปในทางวัศถุ เพื่อหล่อเลี้ยงกิเลส.

ทีนี้กิเลสมันไม่มีที่สิ้นสุด มันก็ทำมาก ๆ ๆ จนเรียกว่าเป็นความเจริญ; แล้วโลกนี้ก็วินาศ, วัคถุในโลกนี้ก็วินาศ, ร่างกายคนก็วินาศ, จิตใจคนก็วินาศ, วิญญาณของถนก็วินาศ, เขากำลังทำทุกอย่าง เพื่อส่งเสริมแต่ ราคะ โทสะ โมหะ; แล้วกำลังลุ่มหลงในวัฒนธรรมทางเนื้อหนังที่เรียกกันว่า วัฒนธรรมทะวันคก ในบัจจุบันนี้.

การศึกษาค้นคว้าทั้งหมดทั้งสิ้นในโลกนี้ จึงเป็นไปแก่ในทำนองอย่างนั้น; ผสมันจึงออกมาอย่างนี้คือ โลกนี้เต็มไปด้วยสงคราม โดยสรง โดยอ้อม ปรากฏและไม่ ปรากฏ คือการเบียดเบียนกัน. แล้วแก่ละคน ๆ ก็ถ้าเนินไปผิดทาง คือ มีแก่จะทำให้ จมอยู่ในกองทุกข์มากขึ้น; แม้ที่สุด แก่เรื่องที่ไม่เคยมีในสมัยก่อนในน มันก็มีขึ้น มา อย่างที่น่าเวทนาที่สุด เช่น บัญหายาเสพติด เป็นต้น ซึ่งมันไม่เคยจะมี. นี้เพราะว่า การศึกษาเดินผิดทาง กำลังเป็นอันคราย ก็ดขวางต่อสิ่งที่เรียกว่า ธรรมะ ที่ จะมาครองโลก; เพราะว่ามนุษย์ก่อล้านธรรมะอยู่โดยไม่รู้สึกตัว.

คังนั้น ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็ต้องจักการกันใหม่; นับตั้งแต่ว่า จะต้องจัดการศึกษากันเสียใหม่ อย่างที่ได้พิจารณากันแล้วโดยละเอียด ในการ บรรยายครั้งที่แล้วมา. ซึ่งบรรยายโดยหัวข้อว่า ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็จะต้องจัดการ ศึกษากันเสียใหม่,

#### [เริ่มการบรรยายโดยหัวข้อแห่งวันนี้]

ทีนี้ในวันนี้ ก็จะได้กล่าวต่อไป โดยหัวข้อที่เนื่องกัน ว่า ถ้ำจะให้ธรรมะ ครองโลก ก็ต้องปรับปรุง สมมาทิฏฐิในโลกกันเสียใหม่. หัวข้อสำคัญก็อยู่ ที่ถำว่า "สัมมาทิฏฐิ" ซึ่งเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา, เพราะว่าพระพุทธเจ้า ท่านได้กรัส และยอมรับแม้แต่คนอื่นจะกล่าว ว่า สมมาทิฏฐิ สมาทานา สพพ์ ทุกุจิ อุปจุจกุ้ – สัตว์โลกจะก้าวล่วงความทุกจิ์ทั้งปวงเสียได้ ก็เพราะการมีสัมมาทิฏฐิ.

สตร์ทั้งหลายจะก้าวล่วงความทุกข์ทั้งปวงเสียได้ ก็เพราะการมีสัมมาทิฏฐิ. ถ้ามีสัมมาทิฏฐิ ก็ก้าวล่วงความทุกข์ใต้ทุกชนิด. นี้บัญหาของมนุษย์ ก็ไม่มี อะไรมากไปกว่าความทุกข์ ชนิดใคชนิดหนึ่ง. สัมมาทิฏฐิมีความสำคัญ ตรงที่ จะทำให้มองเห็นว่า อะไรเป็นความทุกข์, อะไรเป็นความไม่ทุกข์ หรือ เป็นความสุข.

เกี๋ยวนี้คนก็มีความคิดเห็นของตน ว่า อะไรเบ็นความทุกข์ อะไรเบ็นความ ชุข: แต่แล้วก็ไม่ค่อยจะตรงกัน. ถ้วมีความคิดเห็นในข้อนี้ตรงกัน ปัญหา คงจะไม่เกิดขึ้น, คือทุกคนก็จะทำทามเหมือนกันทมก ในทางที่จะกับทุกข์ แล้วมี ความสุข. เดี๋ยวนี้คนเกิดมีความเข้าใจหรือความคิดเห็นต่างกัน; พวกหนึ่งเห็นว่า ความสุขเป็นอย่างหนึ่ง, พวกหนึ่งเห็นว่าเป็นอีกอย่างหนึ่ง ถึงกับกรงกันข้ามก็มี, จึงเลยกระทำขึ้นมาพร้อมๆ กันหลายๆ อย่าง ที่ตัวถือว่าเป็นความสุข.

อย่าง พวกวัตถุนิยม ก็ ต้องการให้มีวัตถุสมบูรณ์ ในการหล่อเลี้ยงกิเลส กัฒหา คือว่าเป็นความสุข คือโลกในบัจจุบันนี้. พวกหนึ่งถือตรงกันข้าม ว่า ความสงบใจ ไม่เป็นบ่าวเป็นทาสของวัตถุนี้ เป็นความสุข. ลองถึกภูเถอะว่า คนสองพวกนี้ จะอยู่ร่วมกันได้อย่างไร; ถ้าเมื่อพวกไหนมีพรรคพวกมากขึ้นในโลกนี้ เขาก็จักโลกไปในลักษณะอย่างนั้น; อีกพวกหนึ่งก็คงจะไม่มีแผ่นดินอยู่.

อย่างเกี่ยวนี้ เราก็เห็นว่า เขาจัดโลกกันไปในลักษณะวัตถุนิยมยิ่งขึ้น คนเห็นแก่กัวมากขึ้น, การศึกษาเล่าเรียนก็ยิ่งทำให้คนเห็นแก่ตัวมากขึ้น เต็มไปด้วย อันธพาล ทั้งอย่างผู้กึ และผู้ไพร่ หรือทั้งอย่างเลวที่สุด จนโลกนี้แทบจะหาที่หลบ เพื่อความสงบยาก. นี่คือบัญหาที่มีอยู่จริง.

ทีนี้ ปัญหาโดยธรรมชาติ มัน ก็ยังมือยู่อย่าง ที่หลีกเลี่ยงไม่ได้. เช่น ว่า กนเกิดมาในโลกนี้ ไม่ใช่ว่าเกิดมาทีเดียว ก็จะเป็นผู้ใหญ่ ไม่ต้องเป็นเด็ก, หรือ ว่าเกิดมาเป็นผู้ใหญ่ แล้วก็จะเหมือนกันไปหมด; อย่างนี้ก็ไม่มี. มันต้องเป็นเด็ก ซึ่งไม่มีความคิดอย่างผู้ใหญ่ มีวัยรุ่น มีหนุ่มสาว ซึ่งก็ไม่มีความคิดอย่างเด็ก ๆ: ผ้ายผู้ สูงอายุ คนแก่ คนเฒ่า ก็คิดใบอีกทางหนึ่ง; ความต้องการสิ่งที่เรียกว่าความสุขนั้น ต่างกัน.

เขาเห็นอะไรอย่างใหนเป็นความสุข เขาก็จะเอาแต่อย่างนั้น แล้ว ก็ทำแท่อย่างนั้น; อย่างที่เรียกว่าเป็นบ้าเป็นหลัง; กังนั้นจะต้องเรียกว่า มันเป็น บา๊ ไปเสียเดยจะคีกว่า. เช่น เค็กๆ ก็บา้กินบา๊เด่น, อนวัยรุ่น อนหนุ่มคนตาว ก็ บา๊เรื่องกามารมณ์ เรื่องเพศ, คนสูงอายุก็บารวย บา๊เกียรติ; แล้วก็หายากเหลือเกิน ที่จะเลยไปถึงบา๊บุญ หรือ บา๊หาความสงบ มันไม่ค่อยจะมี.

ทีนี้ คนบ้าเหล่านี้ ก็ต้องขัดชวางกันแน่; ไม่รู้ว่าใครจะเป็นคนเจ้า ชองโลกหรือเจ้าของบ้าน มันก็เลยเกิดการปะทะกัน กระทบกระทั้งกัน. ใครบ้าอะไร ก็คงจะต้องกล่าวได้ว่า เขาเห็นว่าอย่างนั้นเป็นความสุข; อย่างเด็ก ๆ เชาก็ต้องมีความ สุขแบบนั้น ซึ่งคนใหญ่ก็รับไม่ไหว; ถนหนุ่ม ถนตาว คนแม่า คนแก่ ก็ไปกันคน ละทางสองทาง. นี้บัญหาโดยธรรมชาติ มันก็เกิดเลียแล้ว,

ทีนี้ ที่มนุษย์เข้ามาจักการ ให้เย็นไปอย่างเป็นกลุ่ม เป็นก้อน เป็นเกลี้ยว ไปทีเคียว: นี้ก็มีอย่างที่เราเรียกว่า เกี๋ยวนี้ วัฒนธรรมตะวันตกดึงไปหาความสุข ซึ่งที่แท้ก็ ความสุกร้อน คือ สุก ก. สะกค, เป็นความสุขทางเนื้อหนัง ทั้งเล็ก ทั้ง วัยรุ่น ทั้งหนุ่มตาว ทั้งผู้ใหญ่แก่เม่า ก็หมุนไปทางนี้กันหมด. นี่มันได้ไปรียบอย่างนี้ สำหรับในโลกนี้.

เมื่อมิจฉาทิฏฐิเข้าครอบจำ ก็จะเชกันไปหมด เป็นโลกช่องมิจฉา-ทิฏฐิไปได้; แล้วเขาก็ถือว่า นี้คือความสุข, นี้ก็อความสุข, แล้วก็ขยายให้ มันหนักขึ้น จนกระทั้งเกิดบัญหาทางตามกอนาจาร ไม่มีอะไรที่เป็นเรื่องนำบัคสี น่า อำหนิติเกียน.

หรือที่เรียกว่า ลามกอนาจาร เขาก็ช่วยกันแก้ไขกฎเกณฑ์ ศีลธรรม อะไรท่าง ๆ จนเรื่องลามกอนาจาร ก็ไม่ลามกอนาจาร อย่างนี้เป็นทัน. แล้วกำลัง เชื่ออย่างอีงทีเทียวว่า นี้คือสิ่งที่ที่ศุก ที่มนุษย์ควรจะได้; ถีเลยระงับเรื่อง ศาสนา เรื่องพระเจ้า เรื่องอะไรต่างๆ หมด, เหลือแต่เรื่องเนื้อหนังนี้ว่าเป็นสิ่งที่ที่ที่สุก ที่มนุษย์ควรจะได้. แล้วว่าอันนี้เป็นสันติภาพของโลก; ถ้ามนุษย์ได้กวามเต็มเปี่ยม อีมเอิบในเรื่องของวัตถุ.

นี่เมื่อกำลังหลงในเรื่องนี้ ก็ไปเห็นว่า มันจะเป็นไปได้ ว่าความ
สมบูรณ์ด้วยวัตถุมันจะเป็นรากฐานของสันดิภาพ; โดยที่เขาไม่รู้ว่า วักถุ
เจริญเท่าไร ยึงส่งเสริมกิเลสคัณหาของคนมากขึ้นเท่านั้น แล้วก็มากออกไป, มาก
ออกไป จนคามไม่ทัน; ก็ยังมีคนที่เห็นแก่ควยิ่ง ๆขึ้นไป พร้อมที่จะเอาเปรียบผู้อื่น
อยู่. นี้คนพวกนี้เขาเห็นอย่างนี้. แล้วก็ลองคิกคูเอนองว่า อนในโลกนี้ กำลังเห็น
อย่างนี้ มีจำนวนมากน้อยเท่าไร บางที่จะเกิน ๑๐ เปอร์เซ็นค์เข้าไปแล้ว, แล้วมี
พวกที่กำลังจะเห็นอย่างนั้น, กำลังจะเกินควมกันพวกนั้นไป ก็ยังมีอีกมาก ซึ่งไม่
เท่าไรก็จะต้องไปเข้าพวกนั้น.

พวกที่จะเหลืออยู่ สำหรับเห็นว่า ความสงบสุขแท้จริงนั้น ไม่ใช่เป็นอย่าง นั้น; ค้องอยู่ที่ร่างับกิโลส ระงับความเห็นแก่คัว, ระงับความหลงใหลในเนื้อ หนังนั้นท่างหาก; ก็เลยเกิดการเห็นที่ชักกัน, นี่มีการกระทบกระทั้ง ในเมื่อ พวกวัตถุนิยมเห็นว่า การได้สมบูรณ์ในทางกามารมณ์ เป็นความสงบสุข; พวกหนึ่ง ตรงกันข้าม ก็เห็นความสงบระงับแห่งจิต ไม่ไปเป็นทาสของ กามารมณ์ ว่านั้น เป็นความสุข. พวกหนึ่งเห็นว่าไร้องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ นี่ประเสริฐที่สุก, พวกหนึ่งเห็นว่าไม่ใช่ ไม่พอ, ก้องเป็นเรื่องเหนือกิน เหนือกาม เหนือเกียรดิ จึงจะเป็นสุข.

### เปรียบความสงบสุขภะกงมือฉาพิฏฐิกับสัมมาพิฏฐิ.

สัมมาทิฏฐิ ในพระพุทธศาสนา เกี่ยวกับเรื่องนี้ ก็มีพระพุทธภาษิตอยู่ ว่า นตุถิ สนุติ ปริ สุขุ๋ – ลุขอื่น นอกไปจากความสงบแล้วเป็นไม่มี. สนุติ ปริ แปลว่า อื่นไปจากความสงบ, ปร แปลว่า อื่น; สนุติ ปริ แปลว่า อื่น นอกไปจากสันติ ที่จะเป็นความสุขนั้นไม่มี.

ทีนี้ สงบ ในที่นี้ หมายถึง สงบตั้งค้นมาจากจิตใจ. มัน สงบเพราะ ไม่มีกิเลสรบกวน; แล้วก็ไม่ทำอะไรให้วุ่นวายขึ้นทางถาย ทางวาจา, แล้วก็ไม่ วุ่นวายในทางสังคมหรือในโลก. อย่างนี้เรียกว่า "สันกิ" ต้องอย่างนี้. ถ้าเกี่ยวนี้ จิตใจมันไปเป็นทาสของกามารมณ์ มันก็ไม่สงบ มันก็ร้อนอยู่ข้างในแล้ว, ออกมา ข้างนอกก็เป็นความไม่สงบ.

หรือถ้าจะเอา พระพุทธภาษิตอีกข้อหนึ่ง ที่ตรัสไว้ว่า "ถอนความยิดมัน ถือมันว่าตัวตนเลียใต้เป็นสุขอย่างยิ่งเวีย" อย่างนี้ก็เห็นได้ว่า มันยึงไปใกลออกไปอีก คือให้ทุกคนไม่มีความเห็นแก่คน, ไม่มีตนสำหรับจะเห็นแก่คน; ก็ทำไปตามที่ถูก ที่ถวร ด้วยจิตใจที่ไม่เห็นแก่คน. อย่างนี้จึงจะเรียกว่า โลกนี้มีความสุข สงบสุข ถึงที่สุด.

ถ้าจะพูกให้มากไปอีกก็ยังพูกได้ว่า ความสุขแท้จริงนั้น มัน ต้องถึง ขนาดที่เรียกว่า ไม่รู้สึกว่าเราเสวยความสุข. แต่ถ้าพูกอย่างนี้ ก็ไม่ก่อยมีใคร เอาแล้ว, ไม่มีใครยอมรับแล้ว; เพราะเขาต้องการจะเสวยความสุข, จะกูกคืม ความสุข. เราไปบอกเชาว่า "ถ้าเป็นความสุขที่แท้จริง ต้องไม่มีแม้แต่การเสวย หรือการคุดดื่มซึ่งความสุขนั้น" เพราะว่าการเสายคูกดื่มความสุขนั้น มันเป็นเรื่องรู้สึก ไปทามอำนาจของกิเลสตันหาอย่างใค อย่างหนึ่ง มันเป็นความสุขของคนในโลก ที่ไม่ รู้ว่าโลกนี้คืออะไร. ถ้ามีจิตใจสูง เห็นธรรมะแล้วก็จะมีความเข้าใจเหนือสิ่งนี้ ว่า "ใม่ต้องเสวยความสุข นั้นแทละ มัน เป็นความสุขอย่างยิ่ง" ไม่ต้องมีการเสวย อะไร อยู่นึ่งๆเฉยๆนี้ยังดีกว่า อย่างนี้ก็ไม่มีใครเห็นค้วย มันจึงกลับตรงกันข้าม.

ท้องมีการเรวย, แล้วอะไรเสวย ? กิเลสเสวยหรือสที่บัญญาเสวย ? ถ้ากิเลสเสวย มันก็ท้องเสวยอารมณ์ที่เป็นที่ทั้งของกิเลส. นี่จึง เอาเรื่องของกิเลส มาเป็นเรื่องดีหรือสูงสุด ก็เกิดมีอาการที่เรียกว่า "เท็นกงจักรเป็นคอกบัว".

ไม่ใช่เขาแกล้งเห็น เขาเห็นจริงๆ อย่างนั้น จึงต้องสร้างทุกข์, สร้างความทุกข์ขึ้นมาใส่ตัว; โดยไม่รู้สึกว่า เรานี้กำลังสร้างกวามทุกข์ขึ้นมาใส่ตัว: ตัวเองก็เป็นทุกข์, เพื่อนฝูงร่วมโลกกันก็เป็นทุกข์, แม้แต่ธรรมชาติ ก้อนดิน ก้อนหิน เนื้อก้อนโลกนี้ก็พลอยหมดเปลืองโดยไม่จำเป็น.

ข้อนี้ไม่ต้องอธิบายยึดยาวอะไร ก็เห็นกันอยู่ทั่ว ๆ ไปว่า ความเจริญ ชนิก ทำโลกให้ฉิบหายนั้น เขาขุดเอาซึ่งต่าง ๆ ในโลกขึ้นมากลุงเล่น เพื่อความสำเริงสำราญ ไม่จำเบ็น, หรือมากไปกว่านั้น ก็เอามาเป็นเครื่องมือสำหรับฆ่ากัน. ดูเมื่อเขาทำ สงกรามกันนั้น ตัวเลขที่ใช้น้ำมัน ใช้อุปกรณ์ต่าง ๆ ที่จะรบกันนั้นน่ะ เป็นเงินเท่าไร; แล้วส่วนใหญ่ที่เขาไปเพียวที่นั้นที่นี่ สะสมเงินไว้ไปเที่ยวที่นั้นที่นี่ สำเริงสำราญอย่าง นั้นอย่างนี้ มันเป็นเงินเท่าไร, เป็นวัทถุเท่าไร. นี้เรียกว่าแม้เท่าวัทถุของโลกนี้ ทรัพยากรของธรรมชาตินี้ก็ฉิบหาย นี้ วิวัฒนาการเพื่อวินาศนาการของวัตถุในโลก ของร่างกายคน ของจิกใจคน.

นี้เป็นการ "*เห็นถงจักรเป็นคอกขัว*" **ก**้งค่อนโลกเป็นอย่างนี้; เมื่อ คนจำนวนมาภเป็นอย่างนี้ ก็หมายความว่าทั้งโลก มันมีความหมายเป็นทั้งโลก เพราะ ว่ามันมีอิทธิพลเหนือโลก.

เมื่อพวกนี้มีการศึกษาอย่างนี้ กันคว้าอย่างนี้ ผลิศออกมาอย่างนี้ ย้ายวน อยู่อย่างนี้; โลกนี้มันก็เป็นอย่างนี้. มันก็เต็มไปแค่ลักษณะอย่างนี้ ไม่มีความ สงบสุขเลย. เขาก็ยังพูดได้ว่า มีสันติภาพ มีความสงบสุข. บางถนกีพูด ว่า มีสันติภาพอย่างมีเกียรคิเสียด้วย; หมายความว่าเมื่อเขาได้จะไร ได้เปรียบคน อื่นมากที่สุด เขาก็เรียกว่า มีสันดิภาพอย่างมีเกียรคิ. ส่วนคนที่ทนทุกช้อยู่นั้น ไม่รู้ จะเรียกว่าจะไรดี.

เกี๋ยวนี้โลกกำลังมีการศึกษาอย่างนี้ เพราะมีมิจฉาทิฏฐิครอบงำโลก. ลอง กิกลู ถ้าไม่มองเห็นข้อนี้ ก็คงจะพึ่งไม่รู้เรื่อง; เพราะกำลังพูคว่า โลกนี้มีมิจฉา ทิฏฐิครอบงำโลกอยู่อย่างนี้. ถ้าจะให้โลกนี้มีสันติสุข ก็ต้องให้สัมมาทิฏฐิ มาครองโลก; ฉะนั้น จึงพูคว่า ต่องปรับปรุงระบบสัมมาทิฏฐิกันเสียใหม่.

คนในโลกเขาถือกันว่า อย่างนั้นถูกแล้ว, การศึกษาก็ศึกษามาที่ แล้ว, ประพฤทิกระทำกันไปอย่างนั้น เรียกว่าถูกต้องแล้ว. เขาว่าถูกต้องแล้ว การศึกษาในโลกที่จักอยู่เวลานี้; แม้จะจักการศึกษาสำเร็จออกมาในรูปที่ว่า มีแต่ สงคราม, มีแต่พวกที่เห็นแก่ตัวอย่างสูงสุดในทางวิญญาณ, เช่นพวกซีปปี๊อะไรที่ เรียกกัน กระทั่งว่ายาเสพศิกภำลังเป็นสิ่งประเสริฐที่สุดในโลก. แล้วก็เมื่อเร็ว ๆ นี้เอง เมื่อการศึกษาชนิดนี้ยังไม่เรริญ คนในโลกยังไม่ ชอบยาเสพติดกัน เหมือนกับยุคที่การศึกษาเจริญอย่างเคี๋ยวนี้. ยาเสพติดนี้เอาไปชาย วัยรุ่นคะวันทุกทั้งนั้น คือพวกฝรั่งนั้นแหละ มากกว่าพวกอื่น; ก็หมายความว่า พวกฝรั่งเขาจัดการศึกษา ในลักษณะที่เรียนจบแล้ว มีจิตใจชอบยาเสพติด ไม่เกลียดยาเสพติด อย่างนี้เป็นค้น.

นี้เรียกว่า มิจฉาทิฏฐิในการศึกษา; ฉะนั้นจะต้องดุคันตอของบัญหาทั้ง หมด ว่ามันอยู่ที่การศึกษา. การศึกษาผิดก็ไปอย่าง, การศึกษาถูกก็ไปอย่าง; แต่ที่สำคัญกว่านั้น ก็คือว่า การศึกษาเป็นสิงที่ปั้นโลก หรือว่าก่อโลก หลอม โลกขึ้นมา, คือเราให้การศึกษากันอย่างไร โลกนั้นจะต้องเป็นอย่างนั้น.

เกี่ยวนี้ให้การศึกษากันแก่ให้หลงใหลในวัตถุ โลกนี้ก็มีแต่การหลงใหลใน วัตถุ นี้เป็นมีจฉาทิฏฐิ; คังนั้นจึงเห็นว่า ต้องมีการปรับปรุง สิ่งที่เรียกว่า มิจฉาทิฏฐิ ให้กลายเป็นสัมมาทิฏฐิ. แต่ถ้าจะพูดอย่างนั้นมันพึ่งยาก จึงพูดว่า ต้องปรับปรุงสัมมาทิฏฐิ ที่มันไม่มี, ไม่ค่อยจะมี ให้มันมี, และให้มันถูกทางยึงขึ้น. การปรับปรุงนี้ต้องมี ไม่อย่างนั้น มันก็ไม่มีการเปลี่ยนแปลงไปตามทางที่เราต้องการ.

## หอักการปรับปรุงมือฉาทิฏฐิให้เป็นส้มมาทิฏฐิ.

ทีนี้ก็จะมีปัญหานิคหน่อยว่า การปรับปรุงนี้ เป็นสิ่งที่ทำได้หรือ อย่างไร? มันก็เป็นสิ่งที่ทำได้ เพราะว่าเราก็เลยปรับปรุงสิ่งต่างๆ มาแล้ว แต่ว่า เรามันปรับปรุงไปในทางที่ไม่ควรจะปรับปรุง. ที่ ๆ เรานั่งกันอยู่ครงนี้ ตั้งแต่จุดนี้เป็นต้นไป ไปทางศึกนั้น แล้วเลยไป ทางโน้น เมื่อสักสิบกว่าบึมานี้ ยังเป็นที่ชั้น เป็นที่อยู่ของหมูบ้าเป็นฝูงๆ ที่ตรงนี้ยัง ชื้นค้วยใบไม้ คินชื้น ข้างล่างมีใส้เดือน ฉะนั้นตรงนี้มันเต็มไปด้วยหมูบ้าเป็นฝูงๆ. มีหมูบ้าบางชนิคมาชุดไส้เดือนกิน, มีนกกระเด็นมาดึงไส้เดือนกิน ตรงนี้ตรงที่เรานั้ง อยู่นี้, ตรงที่ตึดนี้ด้วย ตลอดไปทางโน้น.

เกี่ยวนี้มันเป็นอย่างไร ก็ลองคิกคู มันเปลี่ยนแปลง ถึงขนากนี้. ที่ แสกงให้เห็นว่า มันปรับปรุงได้; แล้วก่างกันก็มากน้อย. เชาว่ามันที่บถึงขนาด เข้ามาแล้วเกิดกวามกลัว, มันรถรุงรังไปหมด เป็นที่เสียคำหรืออีเห็นเอาชากสัตว์มา กัดก็น ตายเหม็นกลุ้งอยู่ก็มีที่ตรงนี้. เกี๋ยวนี้มันก็ไม่มีอย่างนี้แล้ว.

เราควรจะทั้งความหวังอย่างนี้กันบ้าง ว่า สิ่งที่น่าเกลียด นำกลัว สกปรกโสมม นั้น มันต้องปรับปรุงได้ กลัวแท่ว่าเราไม่ได้คิดจะปรับปรุง หรือ ไม่อยากจะปรับปรุง ถ้าเราไปปรับปรุงคามอำนาจของกิเลส มันก็ไปอีกทางหนึ่งเป็นแน่ มันก็ยึงเป็นมีจฉาพิฏฐิรุนแรงยึงขึ้น.

เคียวนี้เราจะพูกว่า โลกนี้ไม่มีการปรับปรุงนั้นไม่ได้; มันมีการปรับปรุง อย่างสูงสุก แก่ปรับปรุงไปในทางของมิจฉาทิฏฐิ คือให้ไปเป็นทาสของวัตถุนิยม ถ้าเป็นทาสของวัตถุนิยม เป็นที่ฏฐิที่บูชาวัตถุนิยมแต้ว มันเป็นสมมาทิฏฐิโป ไม่ได้; ไม่เป็นธรรมะที่จะคุ้มครองโลกได้ ไม่เป็นที่พึ่งแก่โลกได้ เพราะว่าเอา วัตถุมาครอบงำโลก มากรอบงำจิต เอาความสุขทางเนื้อหนังมาครอบงำโลก หรือมา กรอบงำจิต มันก็เหลือแต่เรื่องหลงใหลในทางวัตถุ คือหลงใหลในเรื่องความสุขทาง เนื้อหนัง. มันก็เสยกลายเป็นมิจฉาทิฏฐิสุณหวียงไปเลย สุดได่งไปเลย นั้นแหละ การปรับปรุงแบบนั้น มันเป็นอย่างนั้น คือโลกที่กำลังเป็นอยู่ในเวลานี้ มันมีอย่างนี้.

ทีนี้ก็อยากจะพูกเสียค้วยเลยว่า วัศถุนิยมมันสุกเหวี่ยงอย่างนี้ แค่ต้องระวัง; แม้ว่าที่จะเรียกว่า เป็นจิศนิยมมโนนิยมอะไรนี้ ก็ยังค้องระวังอีกเหมือนกัน มันอาจจะ เลยเถิศสุกเหวี่ยงสุกโค่งใปก็ไก้ คือจะ เอาแต่เรื่องจิต เรื่องมโน อะไรเป็นบ้าเป็นหลัง ไม่สนใจกับเรื่องวัศถุ อย่างนี้ก็ไม่ได้. ฉะนั้นจะเรียกว่ามีมโนนิยมสุกเหวี่ยง นี้มันก็ไม่ได้เหมือนกัน.

ที่คูร่างกายเราคนหนึ่ง ๆ ก็แล้วกัน มัน มีความพอดีทั้งทางกายและทางจิต ทางวิญญาณด้วย มันจึงจะตั้งอยู่ในความสงบสุขหรือเป็นผาสุก; เมื่อเรา เกลียคชังวักถุนิยม เกลียคกตัววัตถุนิยม ก็ต้องระวังว่า อย่าไปมในนิยมสุดเหวี่ยง มันจะเลยเถือไปอีกทางหนึ่ง.

ถ้นปืนสัมมาที่ฏฐิจริงก็พอก็; เป็นการ มีวัตถุพอดี และก็ มีจิตใจที่ ถูกต้อง, ควบกุมวัตถุนั้นอย่างถูกต้อง มันเป็นเรื่อง พอดีไปทุกแง่ทุกมุม ไม่ว่าจะมองกันในแง่ไหน อย่างนี้ จึงจะเรียกว่ามีสัมมาที่ภูจิ.

หรือถ้าอีกอย่างหนึ่ง ก็จะต้องมองไปในแง่ที่ว่า มีทั้งการคิดและการ กระทำ มีทั้งเรื่องของร่างกาย และมีทั้งเรื่องของจิตใจ ที่ถูกต้องหรือสม ส่วนกัน จึงจะเรียกว่าเป็น สัมมาทิฏฐิ; เพราะฉะนั้น สัมมาทิฏฐิ จึงบัญญัติ ความหมายลงไปว่า คือ หิฏฐิที่ทำความถูกต้องเหมาะสมระหว่างวัตถุกับจิต.

ที่ภูฐิ คือ ความรู้ ความคิด ความเห็น ความเชื้อ ความเข้าใจอะไรท่างๆ นี้ ขนิดที่ทำให้เกิดความถูกต้องเหมาะสมระหว่างเนื้อหนังกับจิตใจ; ก็จะเกิดความ ทุกซ์ขึ้นไม่ได้; สัมมาทิฏฐิแท้จริง ต้องทำหน้าที่อย่างนี้. เมื่อมีความถูกต้องเหมาะ สมระหว่างกายกับจิตใจแต้ว ไม่มีบัญหาอะไรเกิดขึ้น เกี่ยวกับสิ่งทั้ง ๒ นี้ ทางกายก็ไม่ มีบัญหา ทางจิตก็ไม่มีบัญหา มีแต่กวามถูกต้องเหมาะสมพอดีอะไรสมคุณย์อะไรไปหมด ระหว่างวัตถุกับจิต.

## บณะที่วัดถุนิยมครองโลก, เราต้องใช้ล้มมาที่ฏฐิแก้.

ทีนีเหลียวคู โลกเราในปัจจุบันนี้ มันก็น่าใจหาย คือมันไม่มีสภาพ อย่างนี้: มัน มีแต่เรื่องวัตถุ หรือเหยือทางวัตถุ หรือรสอร่อยทางวัตถุ กำลัง ครอบงำโลก. เอาจิตใจไปไว้ใต้ความครอบงำของวัตถุเหต่านี้หมด. ถ้าโลกเป็น คน ๆ หนึ่ง ก็เหมือนกับว่า มันมีปัญหาหนัก มีอาญารไข้หนัก มีโรคภัยไข้เจ็บอย่างหนัก จวนจะวินาศมากกว่า. นี้คือความหมายของคำว่า "กำลังวิวัฒนาการเพื่อวินาศนาการ" ใกล้เข้ามาถึงขนาดนี้.

ทีนี้เรามาพูดกันถึงว่า จะปรับปรุงสัมมาทีฏฐิกันเสียใหม่ ก็คงจะไม่ค่อยมี ใกรเห็นค่วย; มันเป็นเหมือนกับว่า ตัวเองจะรักษาตัวเอง คือคนบ้านั้นจะรักษาคน บ้าเอง นี้ก็ไม่มีใครเห็นด้วย. แต่แล้วมันก็ยังมีทางออก ที่จะคือกันดูให้ดี ๆ ซึ่งจะ ได้วินิจฉัยกันในส่วนนี้ ในวันนี้ ให้มากเป็นพิเศษ ตามความมุ่งหมาย. อย่าลืมว่า เราใด้มองเห็นกันแล้วมาแต่ข้างต้นว่า โลกนี้มันเป็นไปตามการศึกษา แล้วแต่เรา ให้การศึกษากันในโลกอย่างไร โลกก็จะต้องเป็นไปอย่างนั้น ฉะนั้นการทำโลกให้ เป็นสัมมาทีฏฐินี้ มันก็ต้องไปจัดที่รากฐาน คือ การศึกษา.

เราจะทำอย่างไรกับโลก ที่กำลังเป็นมิจฉาทีฏฐิ; มันมีหวังอยู่ ๒ อย่างว่า : เราอาจ จะแก้ไขเขาได้ เมื่อย่างหนึ่ง, อีกอย่างหนึ่ง แม้จะแก้ไขเขา ไม่ได้ เราก็ยังเอาตัวรอดได้, เราก็ยังแยกตัวลอกมากันได้ ไม่ต้องกลัว.

ที่ว่าเรายัง มีความหวังที่จะแก้ไขเขาได้ คือโลกส่วนใหญ่ได้ นี้มันกั เป็นเรื่องของธรรมะอยู่มาก. คนไม่เข้าใจก็ไม่ค่อยมองเห็น และก็ไม่ค่อยเชื่อ ว่า ธรรมะนี้สักดิ์สิทธิ์ จนพูคไม่ถูก ว่าสักดิ์สิทธิ์สักกี่มากน้อย, หรือว่ามีอำนาจ ธุงสุล มีปาฏิหาริย์ มีอะไรมาก. ค้องเอาธรรมะนี้ใช้ามา; ส้มมาทีฏฐินี้ก็เป็นธรรมะเ อันหนึ่ง หรือเป็นที่รวมแห่งธรรมะทั้งหลาย.

สมมาทิฏฐินั้น ย่อมมีคุณสมบัติในตัวเอง ที่จะทำ บุคคลให้มองเห็นได้ ให้เข้าใจได้ ให้ยอมรับได้; แล้วที่สำคัญที่สุดนั้น ก็คือ ธรรมชาตินี้จะช่วย. นี้จะพูดไว้อย่างนี้ก่อนว่า เรามีหวังที่จะแก้ไขโลกส่วนใหญ่ได้. อยากจะพูดให้เสร็จไปเสียทีหนึ่งว่า ถ้าแก้ไขไม่ได้; เราก็มีทางที่จะแยกตัวออกมาจาก สังคมมิจฉาทิฏฐิได้; นี้อย่ากตัว. เพราะมีวิธีที่พระพุทธเจ้าท่านตรสัสอนไว้อีกวิธี หนึ่ง. อีกทางหนึ่งโดยเฉพาะ สำหรับคนที่จะแยกตัวออกมาจากโลกที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ.

โดยร่างกายเราก็หนีเข้าป่าใด้แล้ว โดรจะมาว่ายะไรเรา; หนีไปอยู่เสียที่ อื่นก็ได้ เหมือนที่เขาอพยพหนีโรคท่า. หนีการปกครองที่ไม่เป็นธรรมอะไรนี้ เขาก็: ยกอพยพทางร่างกายหนีไปได้. แต่ พระพุทธเจ้าท่านมีอุบายวิธี ให้หนีหรือ: แยกตัวออกไปได้ทางจิดใจ. ชอให้ฝึกผ่นจิตใจให้ถูกก้องตามแบบของพระพุทธเจ้า เราก็มีทางที่จะแอก ขวออกจากโลกของมิจฉาทิฏฐิโต้ นี่โดยจิตใจเราแยกออกได้แน่. ถ้ำเรามีธรรมะ ของพระพุทธเจ้ามากพอ ไม่ต้องอยู่ร่วมโลกกับโลกมิจฉาทิฏฐิ; นี้ทางกาย เราก็ยังแยกออกไปได้โดยปริยาย. นี้ที่เอามาพูดนี้พูดเผื่อไว้ เคี๋ยวเพื่อว่าจะตัน, ทางมันจะกัน.

## ท่อสู้กับมิจฉาที่ฏฐิต้องรู้หนัภาวะของโลก และกล้ำสู้.

ทีนี้จะพูกถึง ทางที่จะสู้ คือว่า จะไม่แยกไม่หนึ่ จะปะทะกันเข้ากับ มิจฉาทิฏฐ์ เราก็มีหนทาง: แต่ว่าเราจะต้องพิจารณากันละเอียลสักหน่อย. จะพูด คำเคียวจบ มันพูดไม่ได้แน่ คือว่า จะต้องดูให้ดีเสียก่อนว่า โลกนี้มันคืออะไร ? และมัน เป็นอย่างไร ? ว่าโลกนี้มันกำลัง ตกอยู่ใต้อำนาจอะไร ? นั้นแหละ สำคัญที่สุด.

พระพุทธเจ้าท่านก็ได้ตรัสไว้ว่า อำนาจเป็นใหญ่ในโลก วโส อิสสริย์ โอเก-อำนาจเป็นใหญ่ในโอก แต่แล้วก็ไม่มีคำขธิบายโดยท่านเอง ว่าอำนาจนั้นคืออำนาจ ขะไร; เราถีที่ความกันทามความคิดเห็นของเรา. แต่อาดมาทายถูกว่า พระพุทธ-เจ้าท่านเล็ง ส่วนใหญ่ถึงอำนาจของกิเลส. แต่นั้นมันเป็นเรื่องของคนที่ดีเกินไป.

เกี่ยวนี้มันเป็นเรื่องของคนบ้า ๆ บอ ๆ อันธพาธในโลกนี้ อำนาจคำนี้ มันก็ ต้องหมายถึงอำนาจบีบคั้น อำนาจอาวุธ อำนาจที่ว่า ถ้าไม่เชื่อพึ่งแล้ว ก็เอา ให้ตายเลย. นั้นแหละเรียกว่าอำนาจ, อำนาจอาวุธ. นี้โลกมันมีอำนาจอาวุธ ก็เห็น ๆ กันอยู่; เขามลิตอาวุธขึ้นมาใช้ อย่างที่เรียกว่าน่าอัศจรรย์. คนที่มีอาวุธ มาก มีอาวุธชนิดนี้มาก ก็มีอำนาจมาก ก็ดึงโลกไปตามกวามต้องการของคนได้. นี่ เราจะไปดึงโลกกลับมาอย่างไร ในเมื่อโลกมันอยู่ใต้อำนาจอย่างนี้.

นี้ถ้ามองกันทางอื่น มันก็ยังมีอำนาจอย่างอื่นอีก อำนาจเงินก็มี: เขามี เงินมาก เขามาซื้อเอาอนทั้งโลกไปก็ได้. เขาจะกึ่ง เขาจะหว่านด้อมคนทั้งโลกไปก็ได้ ก้วยเงินของเขา; แล้วเราจะคึงโลกกลับมาหาพระพุทธเจ้าได้อย่างไร, คือจะกึ่ง มิจฉาทิฏฐิ มาซู่ สัมมาทิฏฐิ ได้อย่างไร. เขายังมีมายา มีวิชา มีอะไรที่จะล่อหลอก เอาไป. นี้เรียกว่าอำนาจภายนอก

โลกนี้มันก็ตกอยู่ได้อำนาจกายนอก เหมือนกับว่า วัยรุ่นหนุ่มสาวนี้ ตกอยู่ใต้อำนาจของกามารมณ์ พุคกันไม่รู้เรื่อง ดึงมาให้หัวขาด ด้วมันก็ไม่มา: นี้เรียกว่ามีอำนาจอย่างนั้นครอบงำอยู่. แต่มองดูให้ดีแล้ว ก็จะเห็นว่า อำนาจจิตใจ อำนาจก็เลส อำนาจกัฒหามานะทิฏฐินั้น ยังสำคัญกว่า; แล้วมันก็ไปรวม อยู่ที่อวิชชาความไม่รู้. ทีนีเรียกอีกชื่อหนึ่ง ก็เรียกได้ว่ามิจฉาทิฏฐิ.

อำนาจของมิจฉาทิฏฐิกำลังครองโลกอยู่ เราจะไปดึงคนออกมาได้ อย่างไร? นี้ก็ตอบถ่าปั้นทุบดิน ว่าจัดการศึกษาให้โลกนี้มีสมมาทิฏฐิ นี้เขาก็ไม่ให้จัด แต่ว่าทางออกของมันนั้นมีอยู่ทางเดียวว่า, ต้องจัดโลกนี้ให้เป็นสมมาทิฏฐิ, แล้วพวกนั้นเขาก็ไม่ยอมให้จัด แล้วเราจะท้าอย่างไร? เราจะต้องมองดูถึงความจำเป็น ข้อนี้ให้มันแน่นอน ให้มันถึงกับอาจจะระดมทุ่มเททั้งหมด สู้มันให้ได้ ว่าถ้าจัดการ ศึกษาถูกต้องแล้ว มันจะหมดบัญหาได้; เพราะว่า การเมืองก็จะถูกต้อง

การทหารก็จะถูกต้อง การเสรษฐกิจก็จะถูกต้อง อะไรก็จะถูกต้องไปหมด, ถ้าการศึกษาถูกต้อง. เกี๋ยวนี้การศึกษามันไม่ถูกต้องอย่างเกี๋ยว การเศรษฐกิจ การเมือง การทหาร การปกครอง การอะไรท่างๆมันก็ไม่ถูกต้องไปหมด.

บวงคนก็จะท้อแท้ว่า เมื่อมันตกอยู่ใต้อำนาจของมิจฉาทิฏฐิ ของก็เลส อย่างนี้แล้ว เราก็ไม่มีอำนาจอะไรจะไปดึงมา มาขวนเพื่อนให้ทำอย่างนี้; เพื่อน เขาก็อาจจะเปรียบเทียบว่า เหมือนกับเอาลูกพรวนไปผูกคอแมว จะไม่ยอมเสียงเข้าไป หาเรื่อง. หรือบางคนเขาอาจจะหวัเราะเยาะเอาว่า มันเหมือนกับจะไปบอกให้แมวมัน เล็กกินหนู มันกงทำไม่ได้ ถ้าว่าหนูตัวไหนจะช่วยเอาลูกพรวนไปผูกคอแมว นี้ก็ยัง ก่อยยังชั่ว ช่วนหนูตัวไหน ที่จะไปบอกให้แมวเล็กกินหนูนี้ คงทำไม่ได้. เรื่องวัตถุ นิยมนี้ มันก็ครองโลกอย่างยีงอยู่อย่างนี้.

#### อภินิพารแพ่งธรรมะจักช่วยแก้ปัญหาทั้งปรุงได้.

ที่นี้เราก็ยังมองกันไปอีกนิดหนึ่งว่า มัน ก็ยังมือำนาจหลายชนิด. กน ในโลกก็ตกอยู่ใช้อำนาจต่าง ๆ ชนิดกัน แล้ว คงจะมีสักจำนวนหนึ่งที่ตกอยู่ใต้ อำนาจของพระธรรม ของธรรมะ ของวิชชา ของสัมมาทิฏฐิ; นี่จะได้รับกัน.

เมื่อละกี้ อาคมาก็ได้บอกแล้วว่า ธรรมชาติจะช่วย ซึ่งพูดล้างไว้ นี้ก็จะ ชี้ว่า ธรรมชาติจะช่วยอย่างไร มีพระพุทธภาษิตอยู่เป็นหลักฐานด้วย ว่าความ ทุกข็มนิจะช่วย. นี่แกล้งพูดให้สิ่งสัยเล่นอย่างนั้นเหละ. *ความทุกข์ที่เราได้รับ*  *มาจากมิจฉาทิฏจิ* นั้นแหละมันจะช่วย "*ดูให้ดีมีแต่ได้ไม่มีเสีย*" ดูไม่เป็น มันก็ตก ใจวึงหนึ; เพราะว่าที่แล้วมาแท่หนหลัง มันมาอย่างนั้นทั้งนั้น.

ความทุกขึ้มในจะช่วย เพราะความทุกขึ้เป็นเหตุให้นึกอะไรได้ แล้วให้กันทากวามกับทุกข์. กวามทุกช์นั้นแหละ มันจะต้อนมนุษย์ให้หันกลับ พูดเป็นสมมภิหน่อยก็พูดว่า พญามารนั้นแหละ จะก้อนมนุษย์ให้หันกลับ. กิเลส พาเอาไป ไปทำทุกข์ทรมานเสียเก็มที่; พอกนมันรู้จักความทุกข์ก็ คือไม่หลงเอว "กงจักรเป็นคอกบัว" อีกต่อไป, เห็นทุกข์; เป็นทุกข์; เห็นคับทุกช์, เป็นกับ ทุกข์นี้, มันจะเกิดการกลับตัว นี้เรียกว่าการ สำนึกบาป.

กำว่า "สำนึกบาป" นี้เป็นคำสำคัญที่สุดนะ ขอให้จำไว้ควย; เป็นคำ ที่จำเป็นที่สุด สำคัญที่สุดในศาสนา; แม้ในพุทธศาสนา. อย่างวิธีการแสดง อาบัติของภิกษุ นี่ก็เป็นเรื่องสำนึกบาป. ศาสนาคริสเตียน มีการแค้บาป นั้นก็ เป็นเรื่องของการสำนึกบาป มีคำว่า repentance ในทุกศาสนา คือการสำนึกบาป.

สลดสังเวช หดเหี่ยวในใจ ที่กำลังได้รับความทุกข้อยู่; อย่างนี้ ก็จะเรียกว่า พญามารจะเริ่มต้อนกลับแล้ว. พญามารจะเริ่มต้อนสักว์ทั้งหลาย ให้หมุนกลับแล้ว; เพราะที่แรกพญามารก็พาไป คือมิขนาทิฏฐิพาไป, ไปทำให้ เป็นทุกข้อย่างยิ่ง จนร้องไม่มีน้ำดาจะร้อง; หรือว่าถึงที่สุดของความทุกข์แล้ว ความ ทุกข์นั้นเองก็จะต้อนมนุษย์กลับ,

นึกถึงคำพูลที่ว่า "ธรรมชาติสอนนั้น มันดีกว่ามนุษย์ด้วยกัน สอน"; แม้แก่พระพุทธเจ้าสอน ก็สู้ธรรมชาติสอนไม่ได้. พระพุทธเจ้าท่านสอน เพื่อให้เราไปพบวิธี ที่จะให้ธรรมชาติมันสอน: ท่านสอน *เรื่องหุกชี้ เรื่องเหตุให้* เกิดหุกชี้ ความดับหุกชี้ อะไรนี้ ก็เพื่อให้ไปรู้จักตัวธรรมชาติ เหล่านั้นจริงเสีย ก่อน: แล้วธรรมชาติมันจึงจะสอนอีกที่หนึ่ง แล้วคนก็จะกลับใจสิ้นเชิง ที่จะเดิน ทุงแบบกรงกันข้าม จากที่เอยเดินมาก่อน.

มีสุดรอยู่สุดรหนึ่ง อุปนิสสสูตร ยึดยาว แสดงให้เห็นชัดว่า ความหุกขึ้นั้น เป็นจุดกลาง; ถ้ามาข้างนี้ก็เป็นเรื่องผิดไปถึงกิเอส, ถ้าไปเรื่องนี้ก็ตั้งต้นถึง ไปถึงนิพพาน, ความทุกข์อยู่ทรงกลาง.

กนบางคนไม่เกยศึกษาเรื่องปฏิจจสมุปบาท ก็จะออกซื้อสักหน่อยว่า:
อวิขขาเป็นค้นตอให้เกิดสังขาร – สังขารให้เกิดวิญญาณ – วิญญาณให้เกิดมามรูป –
นามรูปให้เกิดอายตนะ – อายตนะให้เกิดผัสสะ – ผัสสะให้เกิดเวทนา – เวทนาให้เกิด ตัณหา – ตัณหาให้เกิดอุปาทาน – อุปาทานให้เกิดภพ – ภพให้เกิดชาติ ขรา มรณะ ถือ ความทุกข์ทั้งปวง; นี่มันอยู่ที่ตรงนี้.

## เมื่อถึงจุกเบ็กหลานค่อทุกข์แล้วธรรมชาติจะคืนหาทางรอก.

ทีนี้เมื่อ มนุษย์หรือสัตว์ทั้งปวง ได้เสวยทุกข์มากเข้าๆ มัน ก็เบื้อ มันก็ เอื้อม มันก็ ระอา, มันก็เบื้อหน่ายในสึงที่เป็นทุกช์ทั้งหลาย จะย้อนกลับ ไปทางต้นอีกก็ได้; ก็ย้อนช้ำ ๆ อยู่นั้นแหละ. แต่ในที่สุดมันก็ไม่กลับไปทาง ต้น มันจะไปข้างหน้านี้ มันจึงแสวงหา. ถ้า ความทุกข์มาก ก็ ทำให้เกิด สรัทธา คือความเชื้อในธรรมะมาก. เคียวนี้เรากำลังไม่มีความทุกข์, หรือความทุกข์ยังไม่ปรากฏ เราก็ไม่เชื้อ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ไม่เชื้อธรรมะ ไม่เชื้อศาสนา; เพราะว่าความทุกข์ ยังไม่บีบคั้นเรา. เรามีเงินใช้ เราทำอะไรอยู่ได้, เราจะอยู่อย่างนี้ไปจนตายก็ได้, เราไม่มีความทุกข์บีบคั้น; ฉะนั้น เราเคียวนี้ จึงไม่ค่อยศรัทธาในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์.

ความทุกซ์จะต้องยืบคั้นขนาดที่เรียกว่า ตายแล้วตายอีก, กาย แล้วเกิดอีก, ตายแล้วเกิดอีกเป็นทุกซ์อีก, ทุกซ์เรื่อยไป ตกนรกหมกไหม้ในอเวจี โลหกุมภี หลายหมื่นหลายแสนครั้ง นี้ มันก็จะเปลี่ยนความคิด คือไม่อยากจะซ้ำ อย่างนั้น, คนที่รู้จักความทุกซ์เท่านั้นที่จะเปลี่ยน ถ้ายังเป็นฮีปปี้ ฮิปบ้ำอะไรอยู่: ไม่รู้จักความทุกซ์ ก็ไม่มีทางที่จะเปลี่ยน. ฉะนั้นใครที่ได้ชีมรสของความทุกซ์ แล้ว รู้จักความทุกซ์ ก็เร็ว คนนี้ก็เรียกว่าจะมีบุญมีวาสนา ที่จะได้เปลี่ยน.

ความทุกข์อยู่ตรงศูนย์กลาง. ทีนีก็จะให้เกิดกรัทธา ในสิ่งที่ครงกัน ข้าม, หวังหาสิ่งที่ทรงกันข้าม, มีความเชื่อแน่นแพ้นค่อสิ่งที่ครงกันข้าม, มี ความหวังขึ้นมา ซึ่งในบาลีนั้นกล่าวว่า สรัทธาจะให้เกิดปราโมทย์ คือเริ่มพบสิ่งที่ นันตรงกันข้ามจากความทุกซ์ วี่แรวของสิ่งที่จะช่วยตับทุกข์ เช่น ธรรมะสักนิต หนึ่งก็ยังดี ก็เกิดสรัทธาในธรรมะนั้น; แล้ว รู้สึกว่ามีหวัง ในสิ่งนี้ ก็พอใจ หรือ ปราโมทย์ ว่า เราคงจะรอด, หรือว่าเราจะต้องรอล, เรามีทางที่จะรอล. อย่างนี้เขาเรียกว่า ปราโมทย์; มีปีดิจากปราโมทย์ ตรงนี้ก็สำคัญมาก.

เรา, เคียวนี้ไม่ได้ปรับปรุงศรัทธา ปราโมทย์ หรือบีที ในทางฝ่ายข้าง พระธรรม ข้างฝ่ายศาสนาให้มากพอ. ปากเราก็ว่าใต้, เราก็บวช เราก็เรียน เรา ก็ท่อง เราก็อ่านแต่คัวหนังสือทั้งนั้น. เรื่องศรัพธาก็ดี เรื่องปราโมทย์ ก็ดี ปีติ ก็ดี ในพระธรรมนั้นยังน้อยไป; ศรัพธาในธรรมมะก็น้อย, ปราโมทย์ใน ธรรมะก็น้อย, ปีติในธรรมะก็น้อย.

อย่าว่าอาคมาแกล้งว่าหรือว่าแกล้งทับถมอะไร; ไปคูกันเองก็แล้วกันว่า ความสร้างธาในธรรมะยังมีน้อย. เพราะว่าความทุกข์ยังไม่บีบคั้นเรา, หรือว่า สำหรับเรานั้น พญามารไม่ได้ที่เราหนัก ๆ, เพียงเอาแท่ไม้เรียวหวกเล่น ๆ เราก็ คืออยู่ได้. ถ้ามัน ถูกความทุกข์ หนัก ๆ, พญามารบีบกั้นเอาหนัก ๆ นี้ มันถึจะ สรัทธาต่อฝ่ายที่ตรงกันข้าม จากพญามาร คือ ค้นหาลึงที่ตรงกันข้าม.

นึ่มนยากกรงที่ว่า *จะให้คนบ้ามาช่วยด้วเอง* มันยากพอ ๆ กันขนากนั้น; แก่มันยังมีทางที่จะเป็นไปได้. ขอให้มีความเข้าใจ หรือแสงสว่างสักนิกหนึ่ง ที่จะ *ยอมรับว่าเราเป็นคนบ้า*.

เดี๋ยวนี้เราไม่กลัวความทุกขึ้ แล้วเราก็ไม่ยอมรับว่า เรามีความทุกขึ้ เรามีเงิน มีบ้าน มีเรื่อน มีลูก มีหลาน ล้วนแก่ก็ๆทั้งนั้น; เราก็ไม่กลัวความ ทุกข์. เราว่า "ความเกิดเป็นทุกข์ ความแก่เป็นทุกข์" เราก็ว่าแก่ปาก, แล้วเรา ก็ว่า "ร้องให้มันก็สนุกคี คายแล้วก็ไม่รู้อะไร ยังร้องให้ได้ก็ร้องไป มันก็สนุกคี"; มันเป็นเรื่องมีคมนท์คิดคายค้านอยู่อย่างนี้. นี่เรียกว่า ไม่ก้าวไปข้างผ่ายของธรรมะ ศรัทธาไม่พอ.

"*ถ้าครัพธาเพียงพอ แล้วจะเป็นต้นเงื่อนของพระใสดามัน"* นักติลโปู้วั ในสูกรทั้งหลายเป็นอันมาก. เกี่ยวนี้โราก็ศรัทธาทางปากนะมีพล. สรัทธาชณภตมม คิกนึกด้วยเหตุผลถือาจจะมีพอ. แก่ว่า **ศรท**ธาด้วยความรู้สึกแท้จริงในใจ นี้ไม่ พอ; มันก็เลยไม่เป็นศรัทธาจริง. ศรัทธาในธรรมะยังไม่พอ; นี้อาคมาไม่กล้า พูกให้กระเทือนใจกว่านี้. แก่ถ้าพูดว่า ถ้าศรัทธาในธรรมะพอ คงทำอะไรดี กว่านี้, ทำอะไรมากกว่านี้.

ทำอะไรดีกว่านี้ แล้วก็จะมีปราโมทย์ ว่า เราโค้มาข้างผ่ายดี, เป็น โชคดี, เป็นการได้ที่ถี ที่ได้หมุนมาข้างผ่ายนี้. ผ่ายใน้นแต่หนหลัง นั้น ยินดี ทั้งสลัดเลย ไม่นึกถึงกันอีกก่อไป, ไม่อาลัยกันอีกก่อไป; จะหมุนมาข้างฝ่ายนี้ ศรัทธาในพระธรรม, ปราโมทย์ในการที่ได้พบแสงสว่างของพระธรรม แล้วก็มีปีพิ อีมอยู่ค้วยความรู้สึกอันนี้.

นี้เงื่อนดัน ๓ ชั้น ศรัทธา แล้วปราโมทธ์ แล้วปีก็; นี้เพราะปีก็ก็ จะเกิด บัสลัทธิ, เพราะปัสลัทธิ จะเกิดสุข, เพราะเกิดสุข จะเกิดสมาธิ, เพราะ เกิด สมาธิ จะเกิดยอกภูพญาณ, เพราะเกิด ยอกภูตญาณ จะเกิดมีพพิพา, เพราะ นิพพิทา จะเกิดวิราคะ, เพราะ วิราคะ ก็จะเกิดวิมุตติ, เพราะ วิมุตติก็จะเกิด ภอญาณ หรือ วิมุตติญาณ, วิมุตติญาณทัสนะ. แต่ในยาลีนี้เรียกว่า "ภอญาณ" ถือ ญาณรู้ว่าทุศข์สันแล้ว เพราะ ภอญาณนี้ จะทำให้มีสภาวะที่เรียกว่า นิพพาน สิ้น สุกลง ครงนี้.

ความทุกข้อยู่ตรงกลาง มันจะให้ทุกข์ท่อไป สำหรับบางคนก็ได้; แต่ ถ้าว่าคนที่เป็น สัตบุรุษ อยู่บ้าง หรือเป็น *เนยยบุคคล* อยู่บ้าง คือ พอพูดกันรู้เรื่อง อยู่วิติซีซี คัรหมทุกข์มันจะผลก็ไปทางหนึ่ง คือไปทางนิพพาน. "ถ้าไม่มีความทุกข์ ก็ในมีนี้ไม่พาน" นี้ไม่ใช่เรื่องพูดเล่นตลก ว่า นิพพานมีสำหรับดับทุกข์. ถ้าไม่มีความทุกข์ ก็ต้องไม่มีนิพพาน; ฉะนั้นเมื่อมีความทุกข์ ก็ต้องมี เพื่อนิพพานจะได้ดับทุกข์; มีนิพพานก็เพื่อจะดับทุกข์นั้นเอง. ฉะนั้น การมี ความทุกข์ ก็ต้องเป็นสิ่งที่แน่นอนว่า จะต้องมีนิพพาน คือการดับทุกข์.

อย่างนี้อาทมาเรียกว่า พญามารก็จะต้อนมนุษย์กลับไปทางโน้น. ความ
ทุกข์นั้นแหละมันจะต้อนมนุษย์กลับ. มนุษย์ที่ถึงขนาดที่ควรไปแล้ว; พึ่งดู
กล้าย ๆ กับวันพิพากษาโลก ในสาสนาคริสเคียน หรืออะไรทำนองนั้น คือจะมีการคัด
แยกว่า นี้จะไปทางนี้ หรือจะไปทางนี้. ในที่สุดวันนั้น คือ วันที่บุคคลนนั้น
เขาจะมองเห็นความทุกข์ รู้สึกด้วยใจจริง นี้เขา จะเปลี่ยนทางเดิน :
ไม่ศรัทธาแก่กิเลส, ไม่สรัทธาต่อกิเลสอีกต่อไป; ก็ไปครัทธาผ่ายที่ครงกันข้าม.
นี้สรัทธาจริงต้องเป็นอย่างนี้ มันต้องมีรากฐานอยู่ที่ความทุกข์มันบีบคั้น. แล้วก็ไป
ศรัทธาในสึงที่ตรงกันข้าม.

เคี๋ยวนี้เรามันใค้แค่เขาสอนว่าให้มีศรัทธาให้เชื่ออย่างนั้น, ให้เชื่ออย่างนี้, เบ็นเรื่องคำพูดทั้งนั้น. มันกัมีศรัทธาแบบคำพูด หรือว่ามีศรัทธาแบบการใช้ เหตุผล; ไม่ใช่ศรัทธาแท้จริง คือความรู้สึกของจิต ที่มีศรัทธาต่อสิ่งที่ตรงกัน ข้ามกับความทุกช์.

### "สนออาคอาจเปลื่อนได้ แต่คนโง่ใช้รู้ไปแบ่อง"

เป็นอันว่าเราพูกได้ว่า มนุษย์ทั้งหลายในโลกนี้ จะมีอยู่ส่วนหนึ่ง ซึ่ง พญามารจะต้อนกลับไปหาความดับทุกซ์ คือไปนิพพาน. ใครคือก็ได้ ไม่มีใคร ว่า: ใกรอยากจะคือก็เอาชี คือไม่ยอมไป. พญามารค้อนก็ยังไม่ยอมไป, พญามารก็หัวเราะอยู่นั้นแหละ. มันก็คือกายแล้วคายอีก, กายแล้ว กายอีก อยู่นั้นแหละ.

จะใช้กำว่า "กายเข้าโลง" ไปแล้วเกิดใหม่ก็ได้, จะใช้กำว่า "คาย" อยู่ กรงนี้แหละก็ได้. เกิดตัวกูครั้งหนึ่ง บำไปพักหนึ่ง แล้วก็ตายอีก; แล้วก็เกิด มาใหม่อีกก็ผิดอีก, เกิดมาอีกก็ผิดอีก คือตายอยู่ที่ตรงนี้แหละ หลาย ๆ ร้อย ครั้ง พนักรั้ง หมื่นครั้งเข้า นี่เรียกว่ามันคือ มันก็ชายแล้วคายอีก.

แต่แล้วในที่สุดมันต้องแพ้แน่ คือมันต้องยอมแน่; ถ้าพันครั้งไม่ยอมแพ้
หมื่นครั้งก็คงจะยอมแพ้, หมื่นครั้งไม่ยอมแพ้แสนครั้งก็คงจะยอมแพ้. ใครมันจะ
ทนไทว ที่จะให้ความทุกข์มันบีบคั้น ซ้ำ ๆ ซาก ๆ; มันก็กิ้นรนเพื่อจะเปลี่ยน. นี้
ใคร่ฉลาดหน่อยก็เปลี่ยนได้เร็วกว่า คือพญามารไม่ต้องต้อนก็มากน้อย ไม่ถูก
เฆียนก็ที ก็ยอมไปในทางที่จะถูกต้อง คือสัมมาทีฏฐิ.

นี่เป็นอันว่า อย่างไรเสีย ก็ ต้องมีพวกที่กลับตัว. อย่ากลัวว่าในโลกนี้ จะไม่มีพวกที่กลับตัว. พวกวักถุนิยมทั้งก่อนโลก เอ้า; มันก็แกว่งไปซิ เหวี่ยงไปสุดเหวี่ยงทางโน้น เหวี่ยงไปๆ เหวี่ยงไปในที่สุด มันก็ต้องพ่ายแพ้แก่สิ่งนี้. วักถุ นิยมก็เพิ่งเกิดไม่ก็สืบปี ที่กรอบงำโลกมากอย่างนี้; พอสุดเหวี่ยงนี้แล้ว มันก็จะก้องรู้วัสของความทุกข์นี้; พญามารถ็ต้อนกลับมาทางนี้อีก; คล้าย ๆ กับลูกตุ้มนาฬิกา แกว่งไปแกว่งมา. ที่นี้พวกเรา พุทธบริษัท มันไม่ควรจะเป็นอย่างนั้น คือไม่ต้องไห้ถูกเขียนมากหรือว่านานถึงเท่านั้น กลับตัวกันเสียแต่เน็น ๆ นี้มันดีกว่า.

นี้เป็นอันว่าความทุกขึ้มันกัดเอา มันตีเอา มันเผาเอา มันทรมานเอา. มนุษย์ก็จะสำนึกตัว, คร่ำครวญหาภาวะที่ทรงกันข้าม. นี่เรียกว่า พญามารได้ แสดงบทบาทเต็มที่.

คนอื่นเขามองพญามารกันแต่ในแง่ร้าย; เอาไปไว้ผ่ายเป็นข้าศึกเสียเรื่อย.
อาศมายังมองในแง่คี แล้วพุศชนิกที่คนอื่นเขาไม่ยอม ไม่ยอมรับ; เช่นบอกเพื่อน
ฝูงที่เป็นคริสเคียนว่า : "คุณอย่าแยกพญามารออกไปเสียจากพระเจ้า" มันจะผิด
มันจะฉิบหายหมด ถ้าแยกพญามารออกไปเสียจากพระเจ้า ให้พญามารเป็นคู่
ปฏิบักษ์ต่อพระเจ้า อย่างนี้มันก็ไม่เก่งอะไรซิพระเจ้า. พระเจ้ามีคู่ปฏิบักษ์ด้วย พระ เจ้าก็ไม่เป็นทุกสิ่ง ไม่มีอำนาจเหนือทุกสิ่ง; เพราะว่าพระเจ้ายังไม่มีอำนาจเหนือ
พญามาร."

พญามารคือส่วนหนึ่งของพระเจ้า สำหรับมาไว้ด้อนคน สอนคน ทรมานคน ให้คนมันรู้รสของความทุกข์ นั้น. มารเป็นส่วนหนึ่งของพระเจ้า, ชาตานเป็นส่วนหนึ่งของพระเจ้า สำหรับย่ำยือนให้รู้รสของความทุกข์; แล้วจะเกิด การเปลี่ยนแปลง. อย่าใช่แยกพญามารออกเป็นอีกค่ำยหนึ่งต่างหากจากพระเจ้า อย่าง นี้ผืดหมด. แล้วทำตายพระเจ้าหมดไม่มีเหลือ ทำดายค่ำของพระเจ้าหมด.

นี้ก็เหมือนกัน ความทุกข์นี้มันเป็นพญามาร; แต่แล้วมันจะ ต้อนคนให้เกิดสำนึก หรือเกิดการเปลี่ยนแปลง. เราหลงในความสุขทางเนื้อ หนังเอง มัน ก็สร้างพญามารขึ้นมาเอง. เราไปโง่ว่า มีตัวตนเอง มัน ก็สร้าง พญามารขึ้นมาเอง; แล้วมันก็มีความทุกข์ ทุกข์ ๆ ๆ หนักเข้า ๆ มันก็เอือมระอา; จะเอือมระอาก็ต่อเมื่อพญามารได้แสดงบทบาทเต็มที่. เมื่อไรเราเริ่มรู้จักพญามาร เมื่อนั้นมีหวัง ที่จะไปนีพพาน; หรือว่า ได้รับการบีบคั้นของพญามารเต็มที่ ก็มีหวังที่เราจะกลับตัวได้เพื่อไป นีพพาน. จะเป็นพญามารชนิดไหนก็ตาม; อุาสมากลัวท้า ที่เขาพูดกันว่า พญามาร ๆ, มารชนิดไหนก็ตาม ล้วนแต่ทำหน้าที่อย่างนี้ทั้งนั้น.

# รู้จักพญามารตามแนวพุทธศาสนาแล้วจะสู้ไ<del>ล้</del>.

ที่รู้จักกันอยู่ที่ตามอรรถกถาคามหนังสือท่างๆนี้ : พญามารที่ ๑ เรียกว่า กิเลสมาร, มันก็คือกิเลส แล้วกิเลสมันเป็นอย่างไร? กิเลสนี้มันก็ ครอบงำ เราหุ้มห่อ เรา ร้อยรัด เรา แผดเผา เรา ทีมแทง เรา กัดกิน เรา; นี่กิเลส, แล้วมันจะไม่มีประโยชน์อะไรเสียเลยอย่างไร!

เมื่อถูกทรมานด้วยกิเลส ร้อนเป็นไฟเผาอยู่ข้างในนี้ มัน ก็ได้ความรู้ ว่ามันเป็นอย่างนี้; แล้วมันจึง เกิดความรู้สึกอยากจะทำจัด สิ่งนี้ หรือค่อสู้สิ่งนี้, เอาชนะสิ่งนี้. นี้เรียกกิเลสมาร; มันก็มาเพื่อให้เรารู้จักมันเพื่อจะชนะมัน เพื่อจะ ฆ่ามันเสียนี่ เมื่อเรายังไง่อยู่ตามธรรมคาสามัญสัตว์ มันก็ต้อนไปๆ ไปหาความ ทุกข์; พอเราทุกข์หนักเข้ามา ก็รู้จัก อ้าว, มันมีเท่านี้เอง มีแค่นี้เอง. เราก็เริ่มเปลี่ยน, เปลี่ยนวิถีทาง.

พญามารที่ ๒ เรียกว่า **ขันธมาร** คือ เบญจชันธ์ร่างกายนี้ก็เป็นมาร. มารถวันจะเด็กๆ เราจะต้องมีปัญหายุ่งยากลำบาก *เกี่ยวกับการนี้ชีวิตอยู่ ด้วยเรื่อง*  ภายเรื่องใจนี้ นับทั้งแต่ ต้องบริหาร, บริหารร่างกายกินนอน ทุกอย่าง บริหาร จิตใจ อย่างนั้นอย่างนี้. นี้ก็เป็นควานทุกข์บีบคั้น เรียกว่าขันธ์นี้เป็นมาร. ขันธ์ทั้ง ๔ เป็นมาร.

เอาซี เกี๋ยวก็รู้แหละ, เกี๋ยวก็รู้จักกันคีว่า นี้ "มันอย่างนี้เอง".
เพราะว่าเรามันไปเข้าใจผิด ที่จะไม่ให้เป็นอย่างนั้น; มีจฉาทิฏฐิมันไปต้องการแต่จะ
อย่างอื่น ต้องการให้เอร็ดอร่อยสนุกสนาน. แต่พอรู้ว่า "ต้องเป็นอย่างนั้นเอง"
มันก็หายไป ถือว่าหายลำมากใจ; หายเป็นทุกข์เพราะการต้องบริหารขันธ์, เพราะ
สลักขันธ์ออกไปเสียจากความเป็นตัวตนของคน. ให้ขันธมารมันแสดงออกมาชิ
แสดงให้สุดเหวียงก่อนซี แล้วมนุษย์ก็จะรู้ จะรู้สึก มันไม่มีทางอื่นที่จะรู้สึก นอกจาก
ให้พญามารเขาแสดงบทบาทเสียให้เต็มที่.

พญามารที่ ๓ ค่อไปเรียกว่า ม**ัจจุมาร** หรือ ความตาย, ตายทาง ร่างกายนี้ก็ได้ นี้ยิ่งมีฤทธิ์น้อย ที่ทำให้ตายทางร่างกายเอาใส่โลงไปเผานี้; มารอย่าง นี้ยังมีกวามหมายน้อย. ความหมายอันแท้จริง มันเป็นความหมาย คือ ความ กลัวตาย ยังไม่ทันตายนี้มันกลัวตาย มัจจุมารรบกวนเรา. มีชีวิตเป็น ๆ อยู่นี่ ให้รู้สึกมีความทุกษ์ เนื่องค้วยความตาย. พอถึงที่จะตายจริง ๆ ไม่รู้สึกตัวก้วยซ้ำไป.

บางทีบางกนก็ไม่มีความทุกข์อะไรเลย ก็ตายไปเหมือนว่าเล่น. แค่ เมื่อ ยังไม่ตายนี้ มัจจุมารบีบคั้นมาก คือ ทำให้กลัวตาย: แล้วความกลัวตายนั้น มันเป็นอย่างไรบ้าง ก็รู้จักกันคือยู่แล้ว. กลัวได้ทุกแห่ง กลัวได้ทุกเวลา กลัวได้ ในทุกความหมาย แม้แต่ความโง่คิดเอา มันก็กลัวได้; ไม่ต้องมีอะไรจริง มีโมหะเท่าไรมันก็กลัวตายมากขึ้นเท่านั้น. นั้นคือมัจจุมารที่กำลังครอบง่าย่ำยือยู่. เนื่องด้วยความตายแล้วก็เรียกว่ามัจจุมาร, หรือ เหตุที่จะทำให้ ต้องตาย เราก็กลัวทั้งนั้น : เรากลัวงู กลัวเสือ กลัวผี กลัวจะไรค่างๆ มันเป็น เหตุที่จะทำให้ค้องคาย. แต่พอเรารู้ธรรมะ หรือว่าเราได้ รู้ข้อเท็จจริง ที่เกี่ยวกับ ซึ่งเหล่านี้มากเข้า คือถูกมันย่ำยืมากเข้า, ย่ำยืมากเข้า, เราก็ตั้งคัวได้เหมือนกัน ที่จะไม่กลัว ที่จะกิดการไม่กลัว. เราไม่อยากโง่อีก, เราไม่อยากพรมานคัวเรา เองอีก. เราก็เปลี่ยน.

พญามารที่ ๔ ถัดไป เรียกว่า เทวปุตตมาร ก็หมายถึงเทวคาในสวรรค์ เทวบุตรในสวรรค์เป็นมาร. มวรอย่างนั้นเมื่อเขาเอากัวจริงมาให้เราคูไม่ใต้ ก็หาว่า โกหก; ไม่ต้องพูก แต่ว่า เทวปุตตมารตัวจริงนี้มันมีอยู่ ถือ ความหลงใหล ในกาม ในกามารมณ์. คำว่า เทวะ คำว่า สวรวค์ ในที่นี้ หมายถึงกามารมณ์ เล้วก็แปลว่า เทวปุตตมารยายีอยู่เด็มที่ คามปงโก ในบทกรวดน้ำก็มี เบื้อกตม กล่าวคือ กาม นั้นแหละ, นั้นคือที่อยู่ของเทวปุตตมาร. "ขอให้ข้าพเจ้าพันจาก เบื้อกตม กล่าวคือกามนั้น" คือให้พ้นจากเทวปุตตมาร.

อำนาจของเทวปุตตมารนั้นคือเทพกาม, กามเทพอะไร, ที่จะ ดึง จิตสัตว์เอาไว้ในอำนาจ. ถ้าเรียกเป็นธรรมะทรงๆ ก็เรียกว่า กามัสสาทะ – อัสสาทะแห่งกาม กามที่นวะ อาทิมพแห่งกาม; นี้ล้วนแต่เป็นเทวปุตตมาร มีความหมายอยู่ตรงที่ อำนาจของกาม มากระทำแก่เรา แต่ในที่สุดก็รู้ได้อีก เหมือนกัน เมื่อสิ่งเหล่านั้นกระทำเอาสุดเหวี่ยง; เราก็เกิดความรู้สึกได้. นี่รู้จัก เทวปุตตมารอย่างนี้.

ที่นี้มารสุดท้าย พญามารที่ ๕ เรียกว่า อภิสังขารมาร มารคือกรรม; ถ้าพูดให้ถูกกว่านั้นก็ต้องพูดว่า มารคือการที่ต้องเป็นไปตามกรรม เราไม่อยาก เป็นอย่างนั้น แต่มนักต้องเป็นไปตามกรรม คือเป็นอย่างนั้น นี้ก็เป็นมาร. ได้ทำกรรมไว้แก่หนหลัง แล้วก็ต้องเป็นไปภามกรรม; แม้ว่าจะกลับตัว เคี๋ยวนี้แล้ว ก็ยังกลับไม่ก่อยไหว คือไม่อยู่เหนือกรรมได้; จนกว่าจะโกรธ หรือ เกลียก หรือขยะแขยง ต่อกรรมหรือผลกรรมนี้มากแล้ว มันจึงจะมีจิศใจหลุดพัน ภามแบบของโลกุกกระ อยู่เหนือกรรม.

เกี๋ยวนี้ยัง ต้องเป็นไปตามกรรม ถูกกรรมปรุงแต่ง ผลกรรมปรุงแต่ง นักเรียกว่ามาร; แต่ว่าขอให้มันเป็นไปสุดเหวี่ยงซิ ให้มันอย่ามาทำเล่น ๆกันอยู่. พอพญามารเขาแสดงบทบาทของเขาเต็มที่สุดเหวี่ยงแล้ว มนุษย์นี้ก็จะเริ่ม หมุนตัว คือ จะเปลี่ยนกระแส ไม่วกไปทางอวิชชาหรือความทุกซ์อีก จะเดี๋ยวไป ผ่ายธรรมะหรือนิพพาน.

กนที่ชอบรูปภาพ ก็ควรจะชยนีไปดูรูปภาพ ที่เขียนไว้ในศึกมหรสพทาง วิญญาณโดยรอบนั้นแหละ คือเรื่องนี้, เรื่องมารกั้งกันย่ายีมนุษย์และเพวกา. มนุษย์ หรือสัตว์ทั้งหลายนี้ก็เกิดรู้จักมารขึ้นมา แล้วหันไปหาพระธรรม จนเชริญด้วยธรรม ไปเอาหนวดเต่า เขากระต่าย นอกบนี้ คือ อนไตตา สุญญตา นี้มาฆ่ามารเสีย.

เมื่อมนุษย์เขารู้จักความทุกข์ตื ก็จะคร่ำครวญหาความดับทุกข์; เมื่อมนุษย์เป็นมิจฉาทิฏฐิสุดเหวี่ยง ก็คือมีความทุกข์สุดเหวี่ยง ก็จะคร่ำครวญหาสัมมา-ทิฏฐิ. พากันคร่ำครวญหาความรอก ทางรอก สิ่งที่จะช่วยให้รอก; นี่จะไม่เรียก ว่าพญามารขับคือน แล้วจะเรียกว่าอย่างไร.

พญามารบีบกั้นชับก้อน; กน ทนอยู่ไม่ได้ในความทุกข์ มัน ก็ ต้องเปลี่ยนแปลง, เปลี่ยนไปเปลี่ยนมา, เปลี่ยนไปเปลี่ยนมา, ก็ต้องเปลี่ยน ไปถูกทางเข้ากราวหนึ่ง คือไปหากวามกับทุกซ์. เกี่ยวนี้จะเปลี่ยนให้ทุกข์มากขึ้นก็ได้. ลองเปลี่ยนไปซี, ในที่สุดโลกนี้มันก็จะเอื่อมระอาก่อกวามทุกซ์ ก็จะเปลี่ยนไปหากวาม สงบหรือสันก็ภาพที่แท้จริงได้.

ฉะนั้นเรา อย่าท้อลอย ว่ามนุษย์จะเปลี่ยนไม่ได้ ว่าโลกจะเปลี่ยน ไม่ได้; แม้ว่าโลกนี้จะเป็นมิจฉาทีฏฐิเข้าไปทั้งครึ่งทั้งค่อน คั้ง ๔๔ เปอร์เซ็นท์แล้ว ก็ควม. ฉะนั้น ขอให้นี้กลึงธรรมะครองโลก ให้รู้ว่ามารนั้นแหละ มัน จะถูก เอามาใช้ให้เป็นประโยชน์; แล้ว มารนี้ก็จะเป็นสิ่งที่มีจริง. อย่าไปเข้าใจผิด บางคนไม่รู้จักมาร แล้วเลาเอาเองว่า มารแมนที่ไหน ไม่มีอะไร.

ขอให้รู้จักมารทั้ง ๕ ชนิดในลักษณะนี้ แล้วก็จะเห็นว่า พญามารนี้มีจริง แม้แต่ฝรั่งก็จะมองเห็นว่ามารนี้มีจริง, ชาตานนี้มีจริง; ไม่ใช่ mythology. ไม่ใช่นิยายบ้า ๆ บอ ๆ. มัน เป็นสิ่งที่มีอยู่ จริง แล้วมีอยู่ทุกวัน แล้ว มันกัดกิน อยู่ในหัวใจของเราทุกวัน; มันมีจริงถึงขนาดนั้น. ทีนี้พวกไทยจะไปตามกัน ฝรั่งเสียอีก; ถึงแม้พวกไทยจะไปตามกันฝรั่ง ก็จะเริ่มเห็นว่ามารนี้มีจริง: ไม่ใช่ นิยายแล้ว ก็จะใช้มารให้เป็นประโยชน์ตามลักษณะนี้ได้.

# เมื่อมีจฉาที่ฏฐีทำรายมากเข้า ย่อมต้องการธรรมะช่วย.

นีขอให้รู้กันไว้อย่างนี้ว่า สมมาทีฏฐิจะช่วยโลกได้. นี้โลกเขาเป็น มิจฉาทีฏฐิ ก็ต้องให้มิจฉาทีฏฐินั่นแหละ มันกัดเอา มันสอนเอา ในที่สุด มันก็ต้อนไปหาสมมาทีฏฐิ. มนุษย์เมื่อถูกความทุกข์ที่มาจากมิจฉาทีฏฐิย่ำยีเอามาก เข้า ๆ ก็จะต้องกร่ำครวญหาที่พึ่ง หาที่หลีกเร้น หาที่หลบที่หลีก; มันก็ไปหา ธรรมะ.

นี่ มนุษย์ทั้งโลก เมื่อความทุกข์ครอบจำถึงขนาดนั้นแล้วก็จะ
เปลี่ยน, ถึงจุดเปลี่ยน; แต่การที่จะปล่อยให้เป็นไปตามเรื่องของธรรมชาติแท้ ๆ
เข้าใจว่าองจะนานอยู่เหมือนกัน หลายปีหลายสิบบี หลายศตวรรษก็ได้. แค่ถ้าเผชิญ
มนุษย์จะช่วยกัน ถ้ามีความฉลาดสามารถพอ ทำให้รู้จักมารกันเพียเร็ว ๆ, ก็จะ
ได้ธรรมะมาครองโลกเร็ว ๆ; โลกโดยสมมกิที่เรียกกันว่าโลกพระกร็อาริย์จะมา
ถึงเร็ว ๆ.

โลกพระศรีอาริย์ ก็คือโลกของสมมาทิญชีที่สูงสุดทั้งทางฝ่ายวัตถุ
และ ทั้งฝ่ายจิตใจ. พุกแล้วไม่ใช่ว่าจะลบหลุ่ภูหมืนพระพุทธเจ้าปัจจุบันของเรา;
พระพุทธเจ้าปัจจุบันของเรา เกิดขึ้นในโลก ในยุกที่ไม่เจริญสมบูรณ์ด้วยวัตถุ;
ฉะนั้นเราก้องอดทนในทางการเป็นอยู่ทางร่างกาย. แต่ถึงอย่างนั้น ก็เอาชนะกิเลส
ชนะมารได้หมด ไม่มีความทุกข์เลยเหมือนกัน, แต่ความสะควกสบายในทางฝ่ายร่าง
กายนั้นไม่มี.

อย่างพระพุทธเจ้าจะไม่มี, กูเหมือนจะไม่มี กระทั้งรองเท้าหรือร่ม:
แล้วจะไปพูกถึงมีรถยนท์ขี้นี้เป็นไปไม่ได้, ก็ไม่ได้รับความสะกวกเมื่อว่าท่านจะไป
ใหน, หรือท่านจะไปสอนใครที่ไหน, หรือความสะกวกอย่างอื่น หรือไม่มีวิทยุ
กระจายเสียง ไม่มีอะไรที่จะสื่อสารอะไรอย่างนี้.

สำหรับมนุษย์ในโลกสมัยพระศรีอาริย์ จะมีแปลกออกไปก็แต่สิ่งเหล่านี้ คือ กวามสะควกทางวัทถุมี; ส่วนทางจิตใจนั้นก็หลุดพ้นเท่ากัน, สอนเหมือนกัน สอน อย่างเคียวกัน. อย่าไปหลงใหลในวัตถุเลย; ถ้ามีวัตถุก็มีเพื่อความสะควก.

อย่างเรามีรถไพ่ มีเรือไฟ มีเรือบิน ก็เพื่อความสะดวก; แค่แล้ว มันเรื่องบ้า คือมันอาศัยไม่มีชอบเขตของความสะควก, แล้วไม่มีขอบเขตของความ ต้องการ หรือความที่ต้องไปต้องมา. ถ้าเรามีหลักที่ว่า จะทำเท่าที่จำเป็น ที่จะ ต้องกินต้องใช้ ต้องไปต้องมา; แล้วก็ไม่ต้องมีรถมีเรือมีอะไรมากเหมือนเดี๋ยวนี้. นี้เคี๋ยวนี้มันกำลังบ้า กำลังพญามารได้เปรียบ; พญามารหลอกให้ไปทำให้มัน เกิน ๆ ๆ เกินไปในทางที่จะเป็นทุกซ์.

ทีนี้มนุษย์เมื่อถูกกระทำย้ำยีหนักเข้า ร้องท่มร้องให้เหมือนในภาพเขียนนั้น, ร้องท่มร้องให้ไม่มีเวลาสร่าง; นั้นแหละคือการไล่ค้อนของพญามาร. ถ้าไปต่อไปอีก ก็คิดหาหนทางที่จะไม่ต้องร้องได้.

### สมมาทีฏฐิจะกำจัดมิจฉาทิฏฐิอยกไป.

นี้สรุปความว่า จะให้โลกมีธรรมะครอง เป็นโลกของพระศรีอาริย์ ต้องจัดการปรับปรุงเรื่องสัมมาที่ฏฐิ; เพื่อจะขจัดมิจฉาทิฏฐิที่กำลังมีอยู่ในโลกนี้ จนจะเป็นอำนาจที่กรองโลก อำนาจเป็นใหญ่ในโลก เกี๋ยวนี้ อำนาจมิจฉาทิฏฐินั้ กำลังเป็นใหญ่ในโลก ความทุกข์เก็ดขึ้น, แล้วความทุกข์นั้นจะบีบคั้นสัตว์โลก, หรือว่าจะบีบคั้นมิจฉาทิฏฐินั่นเอง. ความรู้สึกอยู่ที่จิดใจผิก ๆ นั้นจะถูกบีบคั้น ให้ ถ่อย ๆ หมดไป หรือให้ค่อยกลายเป็นความถูกต้อง. ความถูกต้องนี้ต้องตั้งต้นที่สัมมาทีฏฐิ, หรือว่าสัมมาทิฏฐินั้นจะเป็น เหตุให้เกิดความถูกต้อง. สัมมา ๆ นี้แปลว่า อูกต้อง, ทิฏฐิ แปลว่า ความคิดเห็น; ตามตัวหนังสือ สัมมาทิฏฐิที่แปลว่า ความเห็นอันถูกต้อง. ความถูกต้องอันนี้มาก่อน, แล้วความถูกต้องอันอื่นก็ตามมาเอง. ทิฏฐิ แปลว่า เห็น; ถ้า ทางวัตถุ ก็ เห็นด้วย ตา, ถ้า ทางนามธรรมก็ เห็นด้วยใจ เห็นด้วยชั่ญญา.

การจะทราบว่า กำว่า **สมมาท**ิฏฐิ นี้จะต้องรวบรัดเอาหลาย ๆ กำไว้ ด้วย : กวามรู้ก็ถูกต้อง กวามเข้าใจ ก็ถูกต้อง กวามเห็ม ก็ถูกต้อง กวามเชื่อ ก็ถูก ต้อง การพิจารณาอะไรด่าง ๆ ก็ถูกต้อง. นี้เรียกว่าเป็นสมมาทิฏฐิหมด.

ท้องทำให้โลกนี้มีความรู้ถูกต้อง มีความเข้าใจถูกต้อง มีความเห็นถูกต้อง มีความเชื่อถูกต้อง; ถ้าเห็นถูกต้องแล้วมาอยู่ในรูปของความเชื่อนี้มันง่าย, คือมัน ไม่ต้องวุ่นวายกันอีก. **ถ้ามีความเชื่อถูกต้อง มันก็ใช้ได้**.

ทีนี้ ความเชื้อ มันยาก ที่จะถูกต้องตามลำพัง แล้ว ต้องมีความรู้ ความ เข้าใจ ความเห็น ความใคร่ครวญ อะไรก่อน; พอยุติว่าอย่างไร มันจึงจะเชื่อ.

เคียวนี้ โลกของเรา มีความรู้กันแค่ทางอื่น ไม่มีความรู้ทางนี้. ที่เรียก ว่า วิชาความรู้เป็นไปเพื่อวัตถุทั้งนั้น เพื่อให้เป็นบ่าวเป็นทาสของวัทถุทั้งนั้น. อุศสาห์เรียนหนังสือหนังหาจนถึงมหาวิทยาลัย ผ่านมาแล้ว ปริญญามากมาย มันก็เพื่อ คกอยู่ใต้อำนาจของวัตถุอย่างยึง; เพราะว่าไม่มีสอนกันเรื่องนามธรรม, หรือเรื่องจิต หรือเรื่องพระธรรมโดยตรง.

## สัมมาที่ฏิฐีมือยู่ในทุกศาสนา.

ทีนี้ สมมาทิฏฐินี่เหมือนกันหมด; จะเป็นสมมาทิฏฐิในพระศาสนา เพื่อกับทุกข์ไปนีพพาน ก็อย่างนั้นแหละ, หรือ สมมาทิฏฐิที่จะอยู่ในโลกอย่าง ชาวโลก ก็อย่างนั้นแหละ, เพราะว่า สัมมาทิฏฐินี้ท่านตรัสไว้ว่า รู้เรื่องความทุกข์ รู้เรื่องเหตุให้เกิดทุกข์ รู้เรื่องความคับทุกข์ และ ทางให้อึงความดับทุกข์ คำนีมันยัง กลาง ๆ อยู่ แล้วแก่จะใช้กับความทุกข์ระคับไหน.

ถ้ารู้สึกว่าเป็นทุกข์ มันก็ดับได้ โดยหลักของสัมมาทีฏฐิ ทั้ง ของแต่ละคน, และของสังคม, คือทั้งของบุคคลคนหนึ่งๆ และของโลกทั้งโลก, ก้องอาศัยสัมมาทีฏฐิอย่างเคียวกันนี้ คือรู้ให้ถูกต้อง เสียว่า ทุกข์เป็นอย่างไร เหตุ ให้เคิดทุกข์เป็นอย่างไร ความตับทุกข์สนิทไม่มีเหลือนั้นมีสภาพเช่นไร แล้วทำอย่าง ไรจึงจะได้มา? กฎเกณฑ์อันนี้ใช้ไก้ทั้งแต่ค่ำที่สุด จนถึงสูงที่สุด. ฉะนั้นเรื่อง ที่เรา หลงใหลอยู่ในเรื่องโลก ๆ อย่างเลวที่สุดนี้ ก็ต้องแก้ด้วยสัมมาทีฏฐิ ที่มีหลัก อย่างนี้เหมือนกัน แต่ในระกับที่ต่ำลงมา.

ที่นี้เราอยู่กันในโลก มีความรับผิดชอบร่วมกัน ก็ต้องนึกถึง สัมมาทีฏฐิ ของโลก ปัญหามันก็อยู่ที่การศึกษาที่ถูกต้อง ที่ทำให้มีสัมมาทีฏฐิ; ถ้าการ ทึกษาถูกต้อง อื่น ๆ จะถูกต้องไปหมด อย่างที่พูดมาแล้ว. หรือว่าใคร ๆ ก็มองเห็น ได้เอง. อาตมาก็ไม่ต้องพูด ว่าถ้าการศึกษาถูกต้องแล้ว จะทำให้มีสัมมาทีฏฐิ; พอมีสัมมาทีฏฐิแล้ว ความต้องการก็ถูกต้อง การกระทำมันก็ถูกต้อง; เมื่อการ กระทำถูกต้อง ผลของการกระทำมันก็ถูกต้อง. ในทางธรรมแจกองค์มรรคไว้ถึง ๔ องค์ ที่เรียกว่า อัฏฐิจัดิกมรรด แต่ องค์แรก นี่แหละ สำคัญ คือ สัมมาทีฏฐิ; พอ องค์แรกนั้นถูกต้องแล้ว องค์อื่นมันก็ถูกต้องไปหมดได้.

## การศึกษาที่ถูกต้องช่วยให้มีสัมมาที่ฏฐิ.

ทีนี้เรื่องโลกๆของมนุษย์ มิจฉาทิฏฐินี้ก็เหมือนกัน; ถ้ามันกลับไล้ที่ ทิฏฐิ คือมิจฉาทิฏฐิจางไป เกิดสัมมาทิฏฐิจินมาแทน เพราะการศึกษาถูกต้อง ขึ้นแล้ว; เรื่องนอกนั้นจะถูกต้องตามไปเป็นหาง:--

การเสรษฐกิจ ที่ทำเพื่อทำโลกให้ฉีบหายนี้ ก็จะกลายเป็นการเศรษฐกิจที่ พอเหมาะพอกี ทำโลกให้เรียบร้อย ราบรื่น.

การเมืองระหว่างประเทศนี้ ถ้ามีการศึกษาถูกต้อง ก็มีการเมืองที่ดีขึ้น หรือบริสุทธิ์ขึ้น : โลกนี้ก็ไม่เบียดเบียนกันถึงขนาดนี้.

หรือว่า *การหหาร* นี้ ถ้า มีสัมมาทิฏฐิ แล้ว บางที่จะเล็กได้ เลิกการ ทหารเลียก็ได้ เพราะไม่ต้องมากันอีกแล้ว. หรือถ้าจะมีการทหาร เหลืออยู่ ก็น่าคู. หรือพอเหมาะพอสม แก่เรื่องแก่ราว.

มีสัมมาทิฏฐินล้ว *การปกครองบ้านเมืองกายในประเทศ* นี้ถือกูกต้องราบรื่น เรียบร้อย.

วัฒนธรรมก็คงจะอยู่ในร่องใบรอย ไม่ไปตามกันวัฒนธรรมเนื้อหนัง.

สือธรรมก็จะดี กระทั่งกล่าวได้ว่า สังคมศาสตร์ สังคมวิทยา ก็แชนง ๆ ก็จะถูกต้องไปหมด : มนุษย์ก็หมดบัญหา. ทีนีการศึกษาถูกต้องนี้จะช่วยให้มีสัมมาทีฏฐิ ละนั้นจะปรับปรุงสัมมาทีฏฐิ ก็ค้องปรับปรุงการศึกษาให้ถูกค้อง. อย่าไปศึกษากันแค่เรื่องปากเรื่องท้อง ที่เรียกว่าวิชาชีพ. หรือว่า อย่าไปศึกษากันแค่เรื่องวิชาหนังสือ จนไม่รู้ว่าจะเอา ไปทำอะไร; นอกจากจะไปทำให้ฉลาก สำหรับที่จะไปเป็นอันธพาลที่ฉลาก แล้ว ปราบปรามยากขึ้นเท่านั้นเอง. ให้การศึกษาทำให้มีสัมมาทีฏฐิ เกิดสัตบุรุษเพิ่ม จำนวนมากขึ้น. มิจฉาทิฏฐิก็ลดลง; สัตบุรุษก็เพิ่มขึ้นๆ, นี้เป็นเรื่องที่ว่า ธรรมะจะคุ้มครองโลก เพราะเราปรับปรุงระบบทิฏฐิในโลกนี้กันเสียใหม่ อย่างที่กล่าวมานี้.

นี้ถือเรื่องธรรมะกรองโลก: วาดภาพเมื่อธรรมครองโลกไว้ดี ๆ แล้วจะได้ช่วยกันทำให้ธรรมะมาครองโลก ด้วยการจักการศึกษาให้ดี, จัดระบบ ทิฏฐิกวามกิดกวามเห็นของมนุษย์ให้ดี; แล้วก็มองเห็นสู่ทางที่พอจะมองเห็นได้ว่า ไม่เหลือวิสัย เราจะแก้ไขได้.

แก่คลอกเวลาแม้ว่าเราจะ แก้ไขไม่ใต้, หรือยังไม่ทันจะแก้ไข เรา ก็ไม่มีความทุกซ์; เพราะเรามีที่หลบมุมอยู่แท่งหนึ่ง ที่ที่พระพุทธเจ้าท่านมอบไว้ ให้. เราต้องไม่มีความทุกซ์ก่อน ไม่อย่างนั้นจะไม่เป็นพุทธบริษัท; ระหว่างนั้นก็ แก้ไขเพื่อเพื่อนมนุษย์ คือ ช่วยกันชำระสะสางมนุษย์ให้พันจากความทุกข์. นี้ เรียกว่าได้อาศัยเกรื่องมือ คือ สมมาทิฏฐิ ที่เป็นเครื่องมือที่สำคัญอย่างยึง.

นีเวลาที่มีก็หมดแล้ว ขอยุคิการบรรยายวันนี้ไว้เพียงเท่านี้ เพื่อเป็นโอกาสให้ พระกุณเจ้าท่านสวกคณสาธยายส่งเสริมกำลังใจของพุทธบริษัททั้งหลาย เพื่อปฏิบัติหน้าที่ ชองคน ๆ โดยใม่มีความกลัวหรือความท้อดอย อะไรอีกค่อไป.

เมื่อธรรมครองโลก

— ๗ — ห็นโค้ง ๑ ก.ย. ๑๖

# ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ต้องยึดหลักสมมาทิฏฐิ มิใช่ปรัชญา.

ท่านสาขุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ ในภาคอาสาพหะ ได้ดำเนินมาถึงครั้งที่ ส ในวันนี้แล้ว ซึ่งได้กล่าวมาโดยสำตับ โดยหวังเ้อใหญ่ว่า เพื่อธรรมครองโลก. ในวันนี้ก็จะได้กล่าวโดยหวังเ้อย่อย ต่อจากการบรรยายกรั้งที่แล้วมาว่า ถ้าจะให้ ธรรมะครองโลก ต้องมีจุหลักสัมมาที่ผูฐิ มิใช่หลัดปรัชญา.

#### (คาปรารภ และทบทานถึงหน้า ๑๑๑)

ในที่นี้อยากจะขอทบทวนอยู่เสมอว่าการบรรยายชุกนี้ ส่วนใหญ่ต้องการจะ ให้เราช่วยกันพิจารณาคูโลก ช่วยกันทำตามที่จะสามารถทำได้ เพื่อให้โลกนี้ประสบ สันติสุข: และโดยที่ถือว่า เป็นพุทธบริษัท จะต้องนึกถึงผู้อื่นด้วย ไม่ใช่นึกถึงแต่ ตัวคนเกียว. ที่ต้องทำตั้งนี้ ก็เพราะว่า เป็นพระพุทธประสงค์ให้เราช่วยกันทำ อย่างนั้น แม้พระองค์เองก็ทรงทำ อย่างนั้น แล้วก็หวังให้สาสนาของพระองค์ มีความ สำเร็จประโยชน์อย่างนั้น. นีเราเรียกว่า เราจะตัดงทำตามพระพุทธประสงค์ นึกถึง คนทั่วไปทั้งโลก แล้วช่วยตามที่จะทำได้.

แล้วอีกอย่างหนึ่ง ในฐานะที่ว่ามันเป็นเรื่องของธรรมชาติ เป็นกฎเกณฑ์ ของธรรมชาติ; นับคั้งแก่ว่า เราอยู่คนเคียวในโลกไม่ได้. และว่า *เราเป็น "เพื่อน* ทุกขึ้ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งโลก"; เพราะเหตุฉะนั้น เราจะต้องนึกถึงสัง ที่เรียกว่าโลก คือเพื่อนมนุษย์ หรือเพื่อนสัตว์ทั้งหลายทั้งปวง ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น.

นี้จะค้องขอร้องให้ทำไว้ในใจ ไม่ดื่มเสีย ไม่อย่างนั้นแล้วก็จะเบื้อ ที่จะ พึ่งข้อกวามอย่างนี้ แล้วบางที่ก็จะนึกเลยไปถึงว่า ไม่ใช่ธุระอะไรของเรา อย่างนี้ไปก็ได้.

ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก จะต้องทำโดยประการที่กล่าวมาแล้ว ในการ บรรยายครั้งที่ ๖ ว่าจะต้องจัดการศึกษากันเสียใหม่ มีข้อความภามที่ได้กล่าวในการ บรรยายครั้งนั้น. และในครั้งที่ ๗ ที่แล้วมานี้ ก็มีหัวข้อว่า *ถ้าจะให้ธรรมะครอง* โลก ต้องปรับปรุงสันมาทิฏฐิกันเลียใหม่; เพราะว่าในโลกนี้มีสัมมาทิฏฐิ ที่ไม่ เป็นสัมมาทิฏฐิเสียแล้ว แล้วก็ได้บรรยายโดยละเอียดแล้ว ในการบรรยายครั้งที่ ๗ นั้น. ส่วนในครั้งที่ ๘ นี้ มีหัวข้อว่า ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็จะต้อง ยึดหลักสัมมาทีฏฐิ มิใช่ยึดหลักปรัชญา ก็เป็นอันว่า เป็นการบรรยายที่ติดต่อกัน. ถ้าจะให้ธรรมะครองโลกแล้ว ๑. จะต้องจักการศึกษากันใหม่. ๒. จะต้องปรับปรุง สัมมาทิฏฐิกันใหม่. ๓. จะต้องยึกหลักสัมมาทิฏฐิ มิใช่ยึดหลักปรัชญา แล้วก็ยังมีข้อ อื่น ๆอีก ที่จะช่วยกันทำไปเรื่อย ๆ ในลักษณะที่ให้ธรรมะมาครองโลก.

#### โลกล้ำอังพกใต้ต้นนาจวัตถุ: ค้องทำให้กลับมามีศาสนาให้องให้.

ช่วนในที่นี้จะค้องพิจารณา ให้เข้าโจเหคุผลเหล่านี้. เกี๋ยวนี้ โลกกำลัง จมอยู่ภายใต้วัฒนธรรมทางวัตถุ; เรียกสั้น ๆ ก็เรียกว่า เนื้อหนัง. ก็อไม่รู้จัก เรื่องทางจิต ทางวิญญาณนี้ ยิ่งขึ้นทุกที่: แล้วก็ไปรู้แต่เรื่องทางวัตถุ มากจนเกิน แล้วก็หลงใหลในผล ทางวัตถุนั้น ๆ.

อย่างนี้เรียกว่า มันจมอยู่ให้วัฒนธรรมทางวัตถุ จึงได้รุนแรงยึ่งขึ้นทุกที่ ด้วยราคะ ด้วยโดภะ ด้วยโทสะ ด้วยโกสะ ด้วยโมหะ ที่ว่ามีการกระทำอะไร ก็ทำ ไปแต่ในทางที่จะส่งเสริม ราคะ โทสะ โมหะ.

คังนั้น วิวัฒนาการของมนุษย์สมัยนี้ จึงเป็นไปเพื่อวินาศนาการ. ที่เราคันอว่า กระทำสิ่งนั้นสิ่งนี้ ผลิตสิ่งนั้นสิ่งนี้ขึ้นมา มากมาย นี้เรียกว่าริวัฒนาการ: แก่แล้วผลมันก็เป็นไปเพื่อวินาศนาการ. อย่างน้อยก็ทำให้วัตถุมีล่วในแผ่นดินนี้มัน หมดไปเปล่าๆ คือว่าไม่เป็นประโยชน์.

อยากจะพูดอีกครั้งหนึ่งว่า วิทยุเมื่อวาน หรือเมื่อวานซืนนี้ มีข่าวบรรทุก ม้าด้วยเครื่องบิน เป็นฝูง ไปแข่งกันที่ต่างประเทศ คือระหว่างประเทศ. นี้ก็เรียกว่า วิวัฒนาการของเขา สามารถที่จะเอาม้าแข่งบรรทุกเรือบินเป็นฝูง ไม่แข่งวะหว่าง ประเทศ; แล้วอย่างนี้มันเป็นไปเพื่ออะไร? ก็ เพื่อเปลื่องเปล่า เพื่อเหนื่อย เปล่า, และ เพื่อไม่สนใจกับคนที่ยังมีความทุกข้อผู้. อย่างนี้แหละคือคัวอย่าง ที่อาคมาเรียกว่า วิวัฒนาการเพื่อวินาศนาการของมนุษย์.

นี่เมื่อมีแก่การกระทำอย่างนี้ แล้วมีแก่การศึกษาที่ส่งเสริมการกระทำอย่างนี้ เรียกว่า มีการศึกษาหรือวัฒนธรรม ที่จับคนไปเป็นหาสของกิเลส. เมื่อเป็น ทาสของกิเลส แล้วก็จมลงไปในกิเลสโดยไม่รู้สึกกัว: อย่างที่เรียกว่า "เห็นกงจักร เป็นคอกบัว" แล้วก็พุคกันไม่รู้เรื่อง ที่จะทำให้เกิดสันติภาพ.

กังนั้นแหละ จึงได้เสนอความคิดขึ้นมา ว่า ถ้าจะให้ธรรมะช่วยโลก ก็ต้องจัดระบบการศึกษากันเสียใหม่ ปรับปรุง ถึงที่เรียกว่า สมมาทิฏฐิกันเสีย ใหม่ ให้ถูกต้องสำหรับโลกนี้. ถ้ากล่าวอย่างส้นที่สุดก็ว่า ให้โลกนี้กลับมามี ศาสนากันอีกนั้นเอง.

โลกที่เคยมีศาสนานำดู น่าชื่นใจ ค่อยๆ เปลี่ยนไป เป็นไม่มีศาสนา; หรือถ้าจะกล่าวอีกทีหนึ่ง ก็เปลี่ยนศาสนา ไปเป็นศาสนาวัตถุ, ศาสนาได้, ศาสนาเงิน, กระทั่งเป็นศาสนาบุชาความสุขทางวัตถุ ทางเนื้อทางหนัง; เอาสิงเหล่านี้ เป็น ศาสนา เขาก็มีศาสนาอย่างนี้. แก่ว่าเราไม่อยากจะเรียกสิ่งชนิตนี้ว่า เป็นศาสนา; เพราะมันไม่ใช่สัมมาทีฏฐิ. จะมีสัมมาทิฏฐิ อย่างถูกต้องกามหลักของศาสนาทั้งปวง นี้ต้องแก้ไขกันใหม่; แล้วก็ไม่มีใครมาช่วยได้ นอกจากมนุษย์นั้นเอง.

## มนุษย์เป็นทาสวัตถุ ก็ต้องใช้สัมมาทีฏฐีคิงให้คืนมา:

ที่นี้มนุษย์จำนวนมาก คกไปเป็นทางของวัตถุเสียแล้ว; ก็เหลือไม่ก็คน ที่จะไปย้อแย่งคนเหล่านั้น ให้กลับมาในทางของศาสนา บางคนก็ไม่เอา บางคนก็ท้อดอย.

นี่เรื่องนี้ขอให้นึกถึงข้อที่ว่า ไม่ต้องท้อลอย คอยช่วยประคับประคอง เขา ให้เหมาะสมแก่กาลเวลา ที่มันจะมีอะไรเกิดขึ้น; มันก็กว่าที่ไม่มีใครคอย เดือนสติกัน. เพราะว่าส่วนใหญ่ที่สุดนั้น ก็คือความทุกข์นั้นเอง มันจะบีบคั้นคน มนุษย์ในโลกนี้หนักเข้าๆ; ถ้าไม่ชิงตาย หรือวินาศไปเสียก่อน มันก็สำนึกไก้, แล้วมันก็กลับตัว; แต่ถ้ามันกลับตัวช้ำเกินไป มันก็มีวินาศนาการมากเกินไป. ฉะนั้นเราจึงมาคิดกันใหม่ ปรึกษากันใหม่ ว่าจะช่วยกันกึงกลับมาได้เร็ว ๆ อย่างไรก็จะทำอย่างนั้น.

เพราะฉะนั้นการบรรยายชุกนี้ ที่เรียกว่า เมื่อธรรมครองโลก นี้จึงเกิกขึ้น และได้บรรยายมาจนถึงตอนที่ ๘ แล้ว กังที่กล่าวแล้วข้างต้น เพราะฉะนั้นเรื่องที่จะ บรรยายต่อไป ก็คือเรื่องสัมมาทิฏจินั่นเอง โดยหัวข้อว่า เรวจะต้องยึดหลักสัมมา-ทิฏจิ ไม่ใช่ยึดหลักทางปรัชญา.

#### [เริ่นการบรรยายทามหัวข้อแห่งวันนี้,]

เมื่อพูดอย่างนี้ บางท่านอาจจะไม่เข้าใจ เพราะว่า บางท่านยังไม่ทราบว่า ปรัชญานั้น **กืออะไร.** ส่วน *สัมมาทิฏจิ* นั้น *เชื่อว่า คงจะเข้าใจกันอยู่ เป็นส่วน* มาก และพอสมควรแล้ว; เพราะว่าเราได้ยืนได้พึ่งคำนี้มากั้งแต่เล็ก. พุทธบริษัท เกิดในคระกูลของพุทธบริษัท จะเคยได้ยืนคำว่า มีจลาทิฏฐิ มาตั้งแต่เล็ก และสัมมาทิฏฐิ คู่กันมาด้วย; ฉะนั้นจึงพอเข้าใจ ว่า เป็นเรื่องที่ถูกต้องในทางความคิดเห็น ความเชื่อ ความรู้ ฮะไรต่าง ๆ เป็นสัมมาทิฏฐิ ก็จะดับทุกช์ได้ และเป็นเรื่องของศาสนา ของแต่ ละศาสนา ที่กำลังพยายามใช้สิ่งนี้ เพื่อช่วยมนุษย์ให้รอดจากความทุกข์.

ส่วนคำว่า "ปรัชญา" นั้น ก็เกยพุดมามากแล้วเหมือนกัน แต่บางคนก็จะ ยังไม่เข้าใจก็ได้: คือ ระบบวิชาความรู้อันใหม่อันหนึ่ง ที่เขาเพิ่งจะเอามาสนใจ กันเป็นพิเศษและมากขึ้น, เป็นวิธีการที่จะคำนึงคำนวณ หาความรู้ เกี่ยวกับ ความจริงของสิ่งที่เรายังไม่รู้ในเวลานี้ และยังไม่อาจจะรุ้. แต่อยากจะรู้ และรัก ที่จะรู้ ก็ใช้วิธีการคำนวณออกไปตามเหตุผล เท่าที่จะดึงเอามาใต้, แล้วก็ เป็นเรื่องของนามธรรม คือ ความคิดนึก.

การคำนวณมันไม่มีทั่วตน ก็เลยไปกันได้ใกล ไปกันได้มาก จนเลยความ จำเป็น เลยขอบเขตของความจำเป็น จนกลายเป็นเรื่องที่น่ำหัวเราะ: หรือมีการ หัวเราะเยาะกันอยู่แล้วคลอดเวลา ว่า เรื่องของปรัชญานั้น เป็นความจริงเพื่อประโยชน์ แก่ความจริง เป็นสัจจะเพื่อประโยชน์แก่สัจจะ.

พังกุให้ดีว่า สจัจะเพื่อประโยชน์แก่สัจจะ ไม่ใช่เพื่อเราเลย ไม่ใช่ เพื่อมนุษย์เลย; เป็นสัจจะ หรือความจริงที่ไกลออกไป, ไกลออกไป ว่ามันจะ จริงอย่างไร มันจะถูกอย่างไร; ไกลออกไป, ไกลออกไป ไม่มีทางที่จะหยุด.

เราค้องการสจัจะ ที่เป็นประโยชน์แก่มนุษย์เรา ที่คับความทุกข์กันที่นี่ และเคี๋ยวนี้: แล้วก็ลงมือกันที่นี่เกี๋ยวนี้, เป็นความจริงที่จะคับทุกซ์ลันที่นี่และ เคี๋ยวนี้. ส่วน เรื่องปรัชญา นั้น เขาไปไกล ไม่ยยากจะทำง่าย ๆ อย่างนี้; อยาก จะทำยาก ๆ ให้มันลึกซึ้งยิ่งขึ้นไป ให้สุดกวามสามารถของมนุษย์. มันจึงตั้ง บัญหาไปในทางว่า จริงละหรือ ? จริงละหรือ ? เรื่อยไป; ก็เลยล้อไว้ ด้วยคำ เปรียบอันหนึ่งว่า.

นกปรัชญานี้มักเหมือนกับคนที่เห็นทางรถไฟมีสองราง, แต่พอมองโกล ไปตามทางรถไฟ มันเห็นเป็นทางเคียวกัน มันเล็กติดเป็นเป็นทางเคียวกัน; ไม่ใช่ สองรางเหมือนที่เห็นอยู่ตรงนี้. เขาก็เลยตามไปดู ตรงที่เห็นเป็นทางเคียวกันนั้น. พอกามไปถึงที่นั้น มันก็เกิดเป็นสองรางอีก. นี้ก็มองคูต่อไปอีก ไกลสุกตาโน้นมัน ก็เห็นเป็นรางเคียวอีก; เขาก็วึ่งตามไปดูที่นั้นอีก และมันก็สองรางอีก. แต่ตา ยังเห็นรางเคียวกันอีก เขาก็วึ่งไปเรื่อย ไม่มีกำหนดว่า จะหยุควึ่งไปลูกันที่ไหน และเมื่อไร.

นี้ ประโยชน์ มันก็มีเพียงเท่านี้ เพื่อจะรู้ว่ามันจริงอย่างไร, จริงใน ลักษณะเช่นไร จึงจะเรียกว่าจริง อย่างนี้เป็นกัน. เช่น ตั้งปัญหาว่า ทางรถ ไฟนี้มันคู่ หรือเคียว คูตรงนี้มันคู่ คู่ไปมันเคียว; คนก็วึงไปเรื่อย เพื่อจะคู่ให้รู้แน่ว่า มันคู่หรือเคียวกันแน่. นี่อุปมาอย่างนี้ สำหรับใช้กับสิ่งที่เรียกว่าปรัชญา มันจะออก ไป—ออกไป—ออกไป จนไม่ได้ปฏิบัติอะไร.

แม้การคำนึงคำนวน ในทางความเกิด ความตาย โลกหน้า โลกหลังอะไร ก็เหมือนกัน ถ้าทำไม่ก็มันก็เป็นเรื่องปรัชญาไปหมด; แล้วไม่ได้ปฏิบัติอะไรกันเลย. มัวนั้งเถียงกันว่า "ตายแล้วเกิด ตายแล้วเกิด" จนได้ทะเลาะวิวาทกัน ด้วยข้อความ นั้นนั้นเอง; คือไม่ตั้งบัญหาว่าเดี๋ยวนี้เรากำลัง เกิดอยู่ หรือไม่เกิด นี้ไม่ สำคัญ; แต่ว่า มีความทุลซ์ หรือไม่มีความทุลซ์ ก้ามีความทุกข์ก็รีบกับทุกช์กันเคี๋ยวนี้ แล้วจะคับได้อย่างไร ? นั้นแหละ เป็นสิ่งที่ค้องการ, ถ้าทำอย่างนี้ไม่เป็นปรัชญา มันเป็นศีสธรรม เป็นศาสนา เป็น สมมาทิฏฐิ เป็นการปฏิบัติธรรมลงไปตรงๆ แต่ ถ้าไปมัวตั้งยี่ผูหาว่า คายแล้วเกิด หรือไม่เกิด ? อ้างเหตุผลอย่างนั้นอย่างนี้ ไม่มีจุดจบ มันก็เป็นปรัชญา. แล้วก็ ไม่รู้ว่า จะไปได้ประโยชน์ที่ใคร; คนนั้นก็คายเปล่า, เหมือนคนที่จะรึ่งไปดูราง รถไฟที่สุดตาโน้น ว่ามันรางเคี๋ยวหรือรางคู่ อยู่เสมอไป อย่างนี้.

# สมัยบังจุบัน กุนพลงปรัชญา แต่ไม่รู้จักสัมมาทิฏฐิ.

แค่ที่นี้มันน่าประหลาดที่ว่า คนสมัยนี้ยึงหลงปรัชญา ลือการคำนึง คำนวณ คิดไปตามเหตุผลในสึงที่ยังไม่รู้: ก็ได้รับประโยชน์อยู่บ้าง เหมือนกัน ใน การที่ทำอะไรได้นี้. แก่มัน ไม่มีจุดจบลงที่ความสงบสุข หรือสันติสุขของมนุษย์เรา; มันดูได้ง่าย ๆ ที่ว่า โลกนี้ถือกันว่าเป็นโลกที่กำลังเจริญด้วยการศึกษา ค้นคว้า และ สงสุดอยู่ค้วยความรู้ทางปรัชญา ยึงขึ้นทุกที. แก่แล้ว โลกนี้ก็ยึงไม่มีความสงบสุข ยึงขึ้นทุกที; มีแต่วิกฤติการณ์ ความทุกข์ยากลำบากเพิ่มมากขึ้น อย่างนั้น อย่างนี้ กระทั่งถึงเรื่องเหนื่อยเปล่า, เปลืองเปล่า, มากขึ้นทุกที ท่าวักถุให้หมดไป ทำโลก ให้สกปรกเร็วขึ้น. นี่ผลของการค้นคว้า และกระกัวหน้า ในทางที่มันไม่จำเป็น มัน เป็นอย่างนี้.

นี่เราแยกเรื่องสมมาทีฏฐิ กับเรื่อง ปรัชญา อยกไปเป็นสองเรื่อง อย่างนี้. อย่าให้มันปนกันยุ่ง จนแยกไม่ออก แล้วมันมีทางที่จะปนกันได้ง่ายๆ: เพราะ เหตุว่า มันเป็นเรื่องของความคิดเห็นด้วยกัน. เรื่องสมมาทิฏฐิก็เป็นเรื่องความคิดความเห็น; แก่มนักิดเห็นลงไป บนสิ่งที่มีอยู่จริง; เช่น มีความทุกข์มนเล้วก็คิดลงไปบนนั้น. พลิกหารากเพง้าของ ความทุกชิว่า มีอยู่อย่างไร; แล้วก็ทำลายมันเสีย; ถ้าคิดอย่างนี้เป็นสัมมาทิฏฐิ ที่ จะคับทุกข์. ถ้าคิดไปทางอื่น แล้วไม่มีตัวจริง สำหรับมาเป็นวัตถุสำหรับคิด ถือ ไม่ใต้ดูกันที่ความทุกซ์ ไปดูแต่ที่ว่าอะไรเป็นความจริง ในอนากตระเป็นอย่างไร.

หรืออาจจะทั้ง ปัญหาชนิดที่ไม่รู้จบ ว่าที่เรียกกันว่า ความทุกข์นี้ มันเป็น กวามทุกข์แน่ละหรือ ๆ มันไม่ยอมเรียกนี้ว่าความทุกข์ก็ได้. ถ้าอย่างนี้ละก็ ความ คิดเห็นนั้น มันก็เคลิดเปิดเบิง ไปในรูปของปรัชญา. แล้วก็ไม่มีทางที่จะเรียก ว่า สมมาทิฏฐิได้; เพราะไม่ได้ไปจับเอาสึงที่มีอยู่จริง เป็นอยุ่จริงเฉพาะหน้ามาคิด มาพิจารณา หาทางแก้บัญหานั้น ๆ.

นะนั้น ความคิดความเห็น ความก้าวหน้า ที่เป็นรูปปรัชญา นั้นจึงไป ไกลออกไป สำหรับความเป็นนักปราชญ์ที่เพื่อ, เป็นนักปราชญ์ที่ไม่ทำโลกนี้ ให้มีสันทิไก้. แต่ถ้าความคิดเห็นที่เป็น เรื่องของสัมมาทิฏฐิ แล้ว มันก็แยกตัว ออกมาต่างหากจากกันนี้ สามารถทำให้โลกนี้มีสันดิ หรือประสบความสงบสุขได้ โดยเร็ว.

นึกลัวจะปนกันยุ่ง สำหรับบางท่านที่ยังไม่ทราบ แม้บางท่านที่เป็นนัก ปรัชญา ใปเล่าเรียนมาจากเมืองนอกเมืองนา เต็มไปด้วยลวามรู้ทางปรัชญา ก็ยังไม่รู้ จักสัมมาทิฏฐิ; ก็เลยไม่รู้ว่า เรื่องสัมมาทิฏฐินี้ จะเอามาใช้แก้บัญหาของโลกได้อย่างไร ? เพราะไม่รู้จัก, ก็รู้จักแต่จะแก้บัญหาของโลกนี้โลยวิธีทางปรัชญา มาเปรียบถูกัน แล้ว มันก็หลบมูมกันอย่. พวกท่านทั้งหลายรู้จักสัมมาทิฏฐิ แต่ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ปรัชญา; แล้ว พวกที่เขาไปศึกษาเมืองนอกเมืองนามา เขารู้จักสิ่งที่เรียกว่า ปรัชญา จนล้นสมอง. แต่เขาก็ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า สมมาทิฏฐิ จึงไม่มีทางที่จะแยกออกจากกันได้ ว่าเรา กวรจะเอาอะไรกันแน่ ที่จะเป็นที่พึ่งแก่เราได้. เดี๋ยวนี้ ขอให้พูดกันอย่างพุทธ บริษัท ที่รู้จักสัมมาทิฏฐิ ที่จะยึดหลักสัมมาทิฏฐิเป็นที่พึ่ง แล้วก็ไม่ยึดหลักปรัชญา เพื่อเจ้อ ไม่มีจุดจบ.

เมื่อพูกถึง สมมาทิฏฐิ แล้ว ต้องจัดสิ่งนี้ไว้ในรูปของวิทยาศาสตร์ คือ ไม่ใช่ปรัชญา: วิทยาศาสตร์ต่างจากปรัชญากนละแนว.

ปรัชญาไปค้นหาสิ่งที่มิได้มีตัวตนอยู่จริง ก็ไช้การคำนึงคำนวนไกลออกไป เพื่อจะหาสิ่งที่ยังไม่รู้, หรือไม่รู้โดยประการทั้งปวงเลย. แต่ถ้า วิทยาศาสตร์ เขา ไม่ทำอย่างนั้น; เขาต้องการจะเอาสึงที่มีอยู่เฉพาะหน้านี้. ถ้าเป็นทางวัตถุก็เอาวัตถุ มา, ถ้าเป็นเรื่องทางจิต; ก็เอาสิ่งที่กำลังรู้สึกอยู่ในจิตมา, มาดูมาพิจารณา มาค้นหา ให้รู้จักสิ่งนี้ และต้นเหตุของสึงนี้ แล้วแก้ปัญหาเฉพาะที่เราต้อง แก้. ไม่ตั้งปัญหาให้มากมายเกินจำเป็น และไม่ให้โกลออกไป ไกลออกไป; ให้อยู่ แก่ตรงที่มันเป็นปัญหาเฉพาะหน้า แล้วแก้ปัญหาเหล่านั้นให้ได้ ก็ดับทุกซ์ได้ อย่างนี้. วิธีการอย่างนี้ เป็นเรื่องทางวิทยาศาสตร์.

ล้าเป็น เรื่องของปรัชญา ก็เรียกว่า เหมือนกับมันมืดอยู่เรื่อย; จะ ผ่านมืดตรงนี้ไปก็ไปพบมืดข้างหน้า ผ่านมืดข้างหน้าไป ก็ไปพบมืดต่อไปจากนั้นอีก, อย่างเรื่องทางรถไฟคู่หรือเคี่ยว อย่างนี้เป็นต้น. แต่ถ้าเป็นเรื่องของสมมาทิฏฐิแล้ว ไม่ต้องวึงออกไปอย่างนั้น จักการกันที่นี้ จึงจักสิ่งที่เรียกว่า สมมาทิฏฐินี้ เป็นเรื่องที่อยู่ในระบบทางวิทยาศาสตร์ ไม่ใช่ ทางปรัชญา และจะเรียกอย่างที่เราเข้าใจกันก็ก็ต้อง เรียกว่าศาสนา ไม่เรียกว่า ปรัชญา.

สิ่งที่เรียกว่าปรัชญา นั้น ไม่ใช่ศาสนา; เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่า ปรัชญา นั้น ไม่มีอะไรที่เป็นสิ่งที่แน่นอนลงไปได้ ว่าอะไรเป็นอย่างไร. เพราะว่า อำลังจะค้นหาต่อ ๆ ต่อไป ๆ ไม่มีจุดจบ; แม้ที่สุดแต่ที่จะพูดว่า อวามจริงคืออะไร ความคีคืออะไร ก็ยังไม่มีจุดจบ จึงไม่เป็นศาสนาอะไรได้.

ถ้าเป็น เรื่องทางศาสนา ก็ต้องมีปัญหาคือความทุกข์ ถือเอาความ ทุกข์นี้เป็นสิ่งที่ไม่ก็ เป็นผลของบาป; นี่ก็ต้องแก้ไข ก็เลยพบคันเหตุ คือกิเลส อย่างใคอย่างหนึ่ง จึงทำการกำจักกิเลสนั้นลงไป โดยวิธีการอย่างใคอย่างหนึ่ง. อย่าง นีจึงเรียกว่าศาสนา

ข้อเท็จจริงที่ค้นหาทางปรัชญานั้น มันไม่รู้ว่าเพื่ออะไร; แค่มัน เพื่อความจริงเท่านั้น จึงพูดว่า ความจริงเพื่อความจริง, ส่วน ทางศาสนา นี้ ระบุ ชัดลงไปว่า ความจริงต้องเพื่อความดับทุกข์. ถ้าความจริงเพื่อความจริง มัน ก็ไม่รู้ไปได้ที่ใคร; แค่ถ้าให้ความจริงนี้เพื่อความกับทุกข์ มันก็ได้ที่บุคคลผู้มีความ ทุกข์. ฉะนั้นเราจึงหวังพึ่งศาสนา; ไม่มีประโยชน์ที่จะไปทวังพึ่งปรัชญา เว้นไว้ แต่ว่ายยากจะเป็นนักปราชญ์ ที่ไม่มีที่สั้นสุดในการคิกการนึก.

## ปรับญาเป็นเรื่องไม่คายตัว จึงต้องใช้สัมมาที่ฏฐิ.

แต่ที่นี้ก็อยากจะให้ทราบค่อไปว่า ลึงที่เรียกว่าปรัชญานั้น มันไม่มีคายตัว, มันเอาไปใช้คิดอะไรก็ได้. ฉะนั้นเขาจึงเอาปรัชญานี้ มาคิดลงไปบนเรื่องสัมมาทีฏฐิ ก็ได้. เรื่องความกี ความชั่ว ความผิด ความถูกอะไรก็ได้; แม้แต่ก้อนพินก้อนนี้ จะมองดูกันในรูปของปรัชญา คิดกันไปในแง่ของปรัชญาก็ได้; แต้วก็ไม่มีที่สิ้นสุด อยู่นั้นเอง เพราะมันมีจุดหมายปลายทางว่า ความจริงเพื่อความจริง แล้วก็ยุติลงไม่ได้ สักทีว่ามันอยู่ที่ตรงใหน.

นี่เราไม่ประสงก์สัจจะเพื่อสัจจะ, สัจจะเพื่อประโยชน์แก่สัจจะ, เราไม่ ค้องการ เราค้องการสัจจะที่เพื่อประโยชน์แก่มนุษย์ ที่กำลังมีความทุกข้อยู่. โลกนี้ มันกำลังมีความทุกข้อยู่; ฉะนั้นเราจึงค้องการสึงที่จะมาช่วยกันคับทุกข์โดยเร็ว. ก็เป็นอันว่า เราจะใช้สึงที่เรียกว่าสัมมาทิฏฐิ ความเห็นอย่างถูกต้องนี้ เป็น สึงที่จะแก้ปัญหาของมนุษย์ในโลก ให้เป็นสัมมาทิฏฐิ เพื่อการแก้ไขทางการ ศึกษาให้ดีขึ้น, แก้ไขทางศึกธรรมให้ดีขึ้น, ซึ่งจะได้พิจารณวกันโดยละเอียกต่อไป.

แต่ที่สำคัญที่สุดก็คือ ระบบการเมืองในโลกเวลานี้ มีหลายแบบหลายชนิด แต่ละประเทศก่างก็ยึดถือแปลก ๆกันไป; ถ้าหากว่า สัมมาทีฏฐิตรองโลกเมื่อไร มนักจะกลายเป็นเหลือแต่ระบบเตียว คือระบบที่ จะทำให้ โลกมีสันติเท่านั้น. ส่วน ระบบหลาย ๆ อย่าง ที่จะคึงโลกให้แกว่งไปทางโน้นบ้าง ทางนี้บ้าง ไม่มีทางที่จะรัก ใคร่ปรองดอง หรือศกลงเพื่อสันคึภาพกันได้; อย่างนี้ต้องเรียกว่ามิจฉาทิฏฐิ. ถ้า หยาบคายหรือมากเกินไป ก็เรียกให้เพราะสักหน่อยว่าปรัชญา แล้วก็ยังเพื่อเจ้ออยู่ นั้นเอง ไม่รู้ว่าจะไปจบลงที่ไหน.

ระบบการเมืองทุกลัทธิ เขาก็มีปรัชญาของเขาค้วยกันทั้งนั้น; แล้วก็อ้าง มาสำหรับเอาชนะกัน ให้ผ่ายหนึ่งยอมแพ้ มายอมถือปรัชญาของฝ่ายนี้ รับระบบการ เมืองอย่างนี้; อย่างนี้เป็นค้น. นี้เราไม่เรียกว่าสมมาทิฏฐิ จะเรียกว่า ระบบ ปรัชญาที่กำลังเพื่ออยู่ในโลก ยังไม่อาจจะช่วยโลกให้มีสันดิได้, มาหูกถึง สิ่งที่เรียกว่าสมมาทิฏฐิ ซึ่งไม่ใช่ปรัชญากันคีกว่า.

## สมมาทิฏฐิ มีราลฐานอยู่ที่ ยลาภูคล้มมัปขั้ญญา.

จะทั้งหวังข้อขึ้นว่า สัมมาทีฏฐินั้นคืออะไร? นัก็ตอบได้หลายอย่าง ตอบได้หลายทาง หรือหลายคำ. ถ้าจะคุรากฐานของสัมมาทีฏฐิ ก็จะตอบว่าสัมมาทีฏฐิ เป็นสึงที่ มีรากฐานอยู่ที่ยอาภูตลัมมัปขึ้ญญา. ถ้านี้ก็แปลกหูและยาวเพื่อย สำหรับท่านบางคน ที่ไม่เคยได้ยิน ในทางพุทธศาสนาเรียกเป็นภาษาบาลีว่า ยอาภูตลัมมัปขึ้ญญา แปลว่า ปัญญาที่เห็นชอบ หรือถูกต้องตามที่เป็นจริง.

โกร ๆ ก็อาจจะเถียงว่า ของเขาก็ล้วนแต่เป็นบัญญาที่เห็นชอบ ถูกต้องตาม ที่เป็นจริงทั้งนั้น: ที่นี่จะเอาอะไรมาตัดสิน มันก็ต้องเอาเรื่องผลของการกระทำ ตาม กวามถูกต้องนั้นๆ. ถ้า ความถูกต้องของโครดับทุกข์ได้ ความถูกต้องของคน นั้นถูกต้องสามที่เป็นจริง.

ที่นี้ความถูกค้องที่เขามาอ้างกันส่วนมาก มันคับทุกช์ไม่ได้ มันก็เลยเป็น กวามถูกค้องที่ปลอม ที่ไม่จริง ที่เก็ ที่อะไรต่างๆ ซึ่งไม่อาจจะเรียกว่า ยถาภูต- สมมับปัญญา ในที่นี้. การเห็นชอบหรือถูกต้องตามที่เป็นจริงนี้ เรียกว่า สมมาทิฏฐิ ใม่อยู่ในรูปของปรัชญา เพราะไม่คว้าออกไป ใกลออกไป ใกลออกไป ที่ใหน พยายามที่จะดับหุกข์ให้ได้ อยู่ที่ครงนี้เอง.

ที่อาทมาเอาคำแปลก ๆ คำนี้ และค่อนช้างยาวนี้มาพูด ไม่ใช่เพื่อว่าจะอวด อ้างอะไร, หรือไม่ใช่เพื่อจะทำให้ท่านทั้งหลายรำคาญ: แก่มันเป็นคำที่จำเป็น มันเป็นซึ่งที่จำเป็น หรือ เป็นเรื่องที่จำเป็น จะต้องรู้จัก และต้องพูดถันอยู่ติด บ่าก; เหมือนกับคำที่ไม่มีประโยชน์อีกมากมาย เราเอามาพูดติดปาก. แก่คำที่มี ประโยชน์ที่สุด เรากลับไม่เอามาพูดให้ติดปาก.

ทั่วอย่าง เช่นเรื่อง อิทัปบัจจยตา ไม่ก่อยมีใครเอามาพูด เป็นคำพูด ในชีวิตประจำวัน ซึ่งที่แก้มันเป็นเรื่องนั้น ไปในทุกทนทุกแท่ง; ก็อุทสำห์อ้างจาก พระบาลี มาบรรยายให้ฟังคั้ง ๑๐ กว่าครั้งให้เข้าใจเรื่อง อิทัปบัจจะตา. เพื่อให้มา เป็นคำพุดที่คิดปาก พลั้งปากก็พลั้งเป็น อิทัปบัจจะยก: มีนไปก็มีนเป็น อิทัปบัจจะยก: หรือจะกระทำอยู่ด้วยความรู้สึกสติสัมปชัญญะนี้ ก็ให้มันถูกค้องกามกฎ เกณฑ์ของอิทัปบัจจยตา ซึ่งหวังอยู่ว่าในโอกาสข้างหน้า คำนี้ถึจะเป็นคำที่อยู่ในภาษา พูด และอยู่ในจิกในใจอะไรของเราเป็นประจำวัน.

และในกรณีนี้ก็เหมือนกัน อยากจะให้คำว่า ยถาภูตสัมมั**ปปัญญา**, ยถาภูตสัมมั**ปปัญญา**; อุตส่าห์ห่องไว้หน่อย มาอยู่ที่คำที่ถึกปากของเระ, แล้ว พูกจาอยู่เป็นประจำวัน *ยถาภูตะ* แปลว่า ตามที่มันเป็นจริง สัมมัปปัญญา แปลว่า ขัญญาที่ถูกต้อง ที่ขอบ ที่ถูกต้อง ยถาภูตสัมมัปปัญญา ขัญญาที่รอบรู้อย่างถูกต้อง ตามที่เป็นจริง ในถึงที่มีอยู่จริง. นี้ขอให้ช่วยใช้กำพูกคำนี้กันให้ชินปาก ก่อไปค้วย.

### จะมีสมมาทีฏฐีถูกต้อง ต้องปฏิบัติตามหลักลาลามสูตร.

ทีนี้ก็จะอธิบบคำนี้ พร้อมกันไปกับคำว่า สัมมาทิฏฐิ, สัมมาทิฏฐิ – ความเห็นชอบ หรือ เห็นถูกต้อง มันก็มีบี้ญญาที่เรียกว่า ยถาฎตสัมมัปบัญญา นั้นเอง มาเบ็นเครื่องเห็น, แล้วก็จะเห็นอย่างถูกต้อง ถ้าเห็นอย่างนี้ก็ไม่มีทางที่ จะเป็นปรัชญา หรืออะไรเพ้อเจ้อไปทางไหนได้; จะคงเป็นแต่สัมมาทิฏฐิในพระพุทธ- ชาสนา, เบ็นเรื่องทางวิทยาสาสตร์; แต่ว่าเป็นวิทยาศาสตร์ทางจิตใจ ไม่ใช่ วิทยาศาสตร์ทางวัตถุ สมมาทิฏฐินี้ ก้องเป็นสึงที่มีฐานรองรับ มีคัววัตถุ มีสึงที่จะ มาใช้พิจารณาลงไปบนวัตถุ เห็นผลออกมาเป็นความจริง.

ถ้าจะพูกให้เกลี้ยงเกลา ก็ต้องพูดถึงหลักที่ว่า กาลามสูตร อีกกร้ง หนึ่ง เพราะว่าสัมมาที่ภูฐิที่แท้จริงนั้น มันกั้นออกมาใก้ จากเครื่องกรองของกาลามสูตร ทั้ง ๑๐ อย่างนั้นเอง. ถ้ามันผ่านเครื่องกรองของกาลามสูตร ๑๐ อย่าง มาใต้แล้ว ออกมาแล้วก็จะเป็นสัมมาที่ภูฐิ แล้วก็ไม่เป็นปรัชญา ไม่เพ้อเจ้อยะไรหม่ด จึงขอร้อง ให้อักทนทำความเข้าใจ เกี่ยวกับกาลามสุตร กันอีกสักกรั้งหนึ่ง.

ข้อที่ ๑. ที่ว่า *มา อนุสุสเวน* – อย่าเชื่อ อย่ารับ อย่าเห็นด้วย อย่าอะไร ค้วยเหตุสักว่า พึ่งตามๆ กันมาแต่นมนานแล้ว แต่ก็กล้าบรรพ์แล้ว. ก้องเป็นเรื่อง ยถาญกลัมมัปบัญญา จึงจะยอมรับ ยอมเชื่อ ยอมพึ่ง ยอมรับเอาเป็น หลักเกณฑ์ที่ถูกก้อง.

ข้อที่ ๒. มาปรมุปราย - อย่าเชื่อ อย่ายอมเห็นด้วย หรืออย่ารับ เอา ด้วยเหตุสักว่า มันมีการกระทำ ประพฤติตาม ๆ ตาม ๆ กันมา อย่างที่ เรียกว่า tradition หรืออะไร ที่เขาชอบกันนักเวลานี้. ทำอะไรเป็น tradition แล้วก็ ไม่อยากจะเลิกร้างไป ทั้งที่มันเลวทรามที่สุด พิสูจน์ผลเป็นความเลวทราม ก็ยังไม่ อยากจะเลิก; เพราะว่ากนมันเลวลง มันก็อยากจะทำสิ่งที่เล่วลง ทำกาม tradition ผิดๆ หรือขยายออกไปจนผิดๆ.

อย่าง tradition รับน้องใหม่ของมหาวิทยาลัยบางแห่งนั้น เป็นเรื่องของภูคผี ปีศาจ; แต่ก็ยังสงวนไว้เป็น tradition ไม่ยอมเปลี่ยนแปลง จนมีเรื่องเป็นเรื่องคาย กันชื้นมา จึงจะยอมเปลี่ยนแปลง อย่างนี้เป็นต้น. ถ้าทำตามๆกันมาอย่างหลับหุ หลับตา อย่างนี้ก็ผิดหลักข้อที่สองนี้ ที่เรียกว่า "มา ปรมุปราย". อย่ายึกไว้ รับไว้ หรือเห็นค้วย เพราะเหตุว่ามันเป็นสิ่งที่ทำตามๆกันมานานแล้ว.

ข้อที่ ๓. มา อิดิ กิราย – อย่ายอมรับยอมเชื่อ ยอมเห็นด้วย เพราะเหตุว่า มันกำลังลือกระฉ่อนอยู่ทั้งบ้านทั้งเมือง หรือทั้งโลก; แม้ เขากำลังลือกระฉ่อนกันอยู่ทั้งโลก ว่านั้นเป็นอย่างนั้น ก็ยย่ารับเอา ด้วยเหตุที่ว่า มัน เป็นสิ่งที่ลือกันอยู่กระฉ่อน ทั้งบ้าน ทั้งเมือง ทั้งโลก แล้วก็เห็นอยู่บ่อยๆ ได้ยืนอยู่ บ่อยๆว่า เวลานี้บางทีก็ลือกันทั้งโลก ว่าโลกจะวินาศปีนั้นบีนี้ อะไร; จะทำนาย กันอย่างนั้นอย่างนี้ แล้วก็ลือกระฉ่อนกันไปทั้งโลก ก็โกหก ไม่มีใครรับผืดชอบ เป็นเรื่องความหลอกลวงกัน โดยไม่ต้องมีใครรับผิดชอบ นี่เสียงลือกระฉ่อน; นี้เขามักจะเรียกกันอีกอย่างหนึ่งว่า ตื้นข่าว.

นี้ สามอย่างนี้ มัน เป็นเรื่องของเครื่องกรอง ที่จะใช้กรองดึงที่ให้ยิน ให้พังทางทู หรือเป็นเรื่องของการพั้ง ว่าพังตามๆ กันมา หรือทำตามๆ กันมา หรือ กำลังเล่าลือกันอยู่กระฉ่อน. ยะารับเอา; ต้องผ่วนตะแกรงนี้ไปเสือก่อน ให้มันมี เหตุผลกว่านี้ ให้มันจริงกว่านี้ ซึ่งเจี๋ยวก็จะได้สรุปกล่าวทีเดียวกัน. ทีนี้ข้อท่อไป ซึ่งเป็นข้อที่ ๔ นั้น มา ปัฏกสมปทาเนน – อย่าเชื่อถือ อย่ารับเอา อย่าเห็นด้วย เพราะเหตุว่า มันมือ้าง มีที่อ้างอยู่ในปีฎก คือใน ตำรา รวมทั้งพระไทรปัฏกตัวย; ไม่ว่าปัฏกชนิดไหน ไม่ว่าคำราชนิดไหน เรียกว่า ปีฎกทั้งนั้น. อย่ารับเอา อย่าเชื่อถือ อย่ายึดมัน อย่ายอมเห็นด้วยเหตุลักว่ามันมือยู่ ในปีฎก หรืออ้างปีฎกมาคูได้.

นี้เกี่ยวกับคำรา มีอยู่อย่างเคียว แล้วเกี่ยวกับการคำนวณ มีอยู่ ๔ หัวข้อ.

ข้อที่ ๕ มา ตกุภเหตุ – อย่ายอมรับ เอามาเชื้อถือ ด้วยเหตุ ว่ามัน มีเหตุผลในทางตรรก ในทางตรรกวิทยา ที่เขาเรียกกันว่า logic อะไรอย่างนี้ เวลานี้. พูดเม็นภาษาบาลีเขาเรียกว่า ตกุก เรามาแปลเป็น ตรรกวิทยา; นี้คำนึงคำนวณด้วย เหตุผล ที่อยู่ปลายริมผีปาก เป็นเรื่องของการพูดจา มากกว่าอย่างอื่น เป็นเรื่องตรรกวิทยาคืออย่างนี้. อย่าเชื้อด้วยเหตุผล ยอมรับเอาก้วยเหตุผลทางตรรก.

ข้อที่ ๖ มา นยเหตุ — อย่าเชื้อเอา ถือเอา โดยเหตุผลทางนัยะ. นัยะนี้คือปรัชญาที่กำลังพูดอยู่ นี้ใช้สำหรับคิดโดยนัยะ ไปยังสึงที่มองไม่เห็นตัว ไกลอลกไปทุกที รู้ได้โดยนัยออกไปทุกที ๆ ๆ; อย่างนี้เรียกว่าโดยนัยะ. นั้นแหละ คือวิธีการที่เรียกว่าปรัชญา ในโลกนี้ เวลานี้ ที่ใช้กันมากอยู่ในเวลานี้. ตรงกับข้อ ที่พระพุทธเจ้าท่านแนะไว้ว่า อย่าไปเอากันมัน คือ มา นยเหตุ. อย่าเชื้อ อย่ารับเอา อย่าอะไร ค้วยเหตุแห่งนัยะ คือการค่านึงคำนวณไปโดยนัยแท่งเหตุผล ที่มันลากกันไป ตามแบบนั้น.

ข้อที่ ๗ มา อาการปริวิทกุเกน – อย่าเชื่อหรือรับเอา ถือเอา โดย การตรึกตามอาการ, อาการ ปริวิทกุเกน – การตรึกตามอาการ นี้คือสามัญสำนึก ที่เรียกว่า comman seuse อันนี้ก็ใช้ไม่ได้; จะยึกถือนั้นเป็นหลักโดยส่วนเคียวก็ไม่ได้. แล้วสามัญสำนึก ก็มีกันทุกคน แล้วส่วนมากมักจะถูกหรือจะคืเหมือนกัน สามัญสำนึกนี้; แต่ก็อย่ามองให้สามัญสำนึกนี้ทั้งหมดทั้งสิ้น.

ข้อที่ ส มา ทิฏจินิขุญานกุขนุติยา — อย่าเชื้อถือ อย่ารับเอา อย่า เห็นด้วย โดยเหตุว่ามันเข้ากันได้ หรือมันทนได้ กับความคิดเห็นของเรา. สึงใคเมื่อเราเอาความคิดเห็นของเราเองเข้าไปจับ แล้วมันทนอยู่ได้ คือมันไม่แสดงว่าผิด อย่างนี้ก็อย่าเพ่อ มันไม่ถูกก็ได้; เพราะถ้าเราโง่ไป มันก็ผิดได้. เมื่อเราโง่เหตุ ผลของเราก็โง่. นี้เอาเหตุผดของเราเข้าไปวัด มันทนได้; แล้วก็ถือว่านี้ถูกอย่างนี้ ก็ยังไม่ได้ ยังไม่ใช่ยถาภูสสัมมัปบัญญาอยู่นั้นแหละ.

นี้สื่อย่างนี้มันเป็นเรื่องกำนึงถ้านวณ อย่าเชื่อเอาค้วยเหตุผลทางตรรก, อย่าเชื่อเอาค้วยเหตุผลทางปรัชญา, อย่าเชื่อโดยการตัดสินค้วยสามัญสำนึก, แล้วก็อย่า เชื่อตัวยเหตุว่ามันทนกันได้กับความคิดเห็นของเรา.

ที่นี้หมวกสุกท้ายก็เกี่ยวกับบุคคล **น้อที่ ธ** มา ภพฺพรูปตาย – อย่าเชื้อถือ อย่ารับเอา อย่าเห็นด้วย เพราะเหตุว่าผู้พูดนี้มีลักษณะควรเชื้อ นี้เรามัก จะพบบุคคลบางคนที่เราเห็นลักษณะท่าทางน่าเชื้อ ควรเชื่อ น่าเคารพนับถือ เป็นผู้รู้ เป็นผู้ที่มีลักษณะคือย่างนี้. นี้ก็อย่าเพ่อ อย่าเพ่อ. ช้อสุดท้าย **ข้อที่ ๑๐ มา สมโณ โน ครูติ –** อย่าเชื่อถือ อย่าเห็นด้วย อย่ายอมรับเอา เพราะเหตุว่า สมณะผู้นี้เป็นครูชองเรา. เหตุผลเพียงเท่านั้น ไม่พอ สำหรับที่จะให้รับเอา เชื่อเอา มาถือไว้เป็นสัมมาทีฏฐิ.

นี่รวมค้ายกันเป็น ๑๐ ช้อ ไปทบทานภูให้ดี เขียนกิดไว้ข้างฝาก็ยึงดี ว่า ๑๐ อย่างนี้ พระพุทธเจ้าท่านได้ครัสห้ามไว้ ว่าอย่าใช้เป็นหลักสำหรับเชื้อ, หรือ รับเอา หรือเห็นด้วย หรืออะไรทำนองนั้น. แก่ให้พิสูจน์ ให้กระทำ ให้ทดลอง เป๋ จนกระทั่ง มัน มียถาฎตสัมมัปปัญญา เกิดขึ้นในภายในใจ ของกัวเอง คาม กฎเกณฑ์ของธรรมะ ของสัจจะที่แท้จริง จึงจะยอมรับเอามาเชื้อ มาเห็นค้าย.

ทีนี้มันมีความสับสน ที่ทำให้เข้าใจผิดได้. บางคนก็ว่า อ้าว, ถ้าอย่าง นั้นเราก็ไม่ต้องทำอะไร ไม่ต้องเชื้ออะไร ยังมีคนเคยเขียนค่าอาคมาโดยอ้อมแหละ ไม่กล้าค่าโดยทรง แต่ก็รู้ว่าเขาค่าอาคมา ว่าชอบพูดนักว่า ไม่ให้เชื้อคามปัฏกตามคำรา แล้วทำไมทั่วเองก็อ้างพระไครปัฏก อยู่ในการพูดการเทศน์ หรือการพิมพ์หนังสือ มันก็อ้างพระไทรปัฏกบอกเลขหน้า บรรทัดอะไรอยู่ นั้นพึ่งผิด คนนั้นเขาเข้าใจผิด.

พระพุทธเจ้าท่านได้กรัสไว้ ว่า อย่าเชื่อ เพราะเหกุว่ามันมีอ้างได้ในปีฏูกนั้น แต่ท่านไม่ได้หมายความว่า ไม่ควรเลยที่จะไปดูตำรา หรือว่าไปเปิดดูตำรา หรือวีนิจฉัยในคำรา ทั้งหมดทั้ง ๑๐ ข้อนี้ ท่านไม่ได้ห้ามไว้นะ ว่าไม่ต้องไปเกี่ยวข้องเลย.

เรื่องที่เขาพุลกาม ๆ กันมา เราก็หยิบขึ้นมาดู แต่เรายังไม่เชื่อ เรายัง ไม่เชื่อ ไม่ยอมเชื่อ; แต่เราก็หยิบขึ้นมาดู มาใคร่ครวญดู มาอะไรดู ที่เขาทำ ตาม ๆ กันมา เป็นขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี เราก็ไม่ยอมเชื่อ แต่เราหยิบขึ้นมา ดูเหมือนกัน. แล้ว *อิติกิรายะ – เอ่าลือกันกระฉ่อนโลก* ก็ไม่ใช่ว่าให้เราอุกหูเสีย ไม่ใช่ เราอุ<del>ก</del>หูเสีย เราก็ยังคงพึ่ง แล้วเอามาพิจารณาดู.

ในเรื่องปัฏกก็ดู ถ้าจะพูดกับคนอื่นให้เขาเอาไปดูต่อ ก็บอกเลขหน้าเขา ก็ได้ บอกเล่มหนังสือเขาก็ได้.

นี้คำนวณทางตรรก ในบางกรณีก็ใช้เหมือนกัน เหตุผลที่เด็กๆ มันใช้กันง่ายๆนี้ ก็เป็นเรื่องทางตรรกได้ แล้วก็ทางนัยะ :

เหตุผลทางลึกซึ้งสำหรับคำนวณ ก็ถ้ามันมีมาให้คู หรือใครมาเสนอให้ ก็มองดูก็ได้ พิจารณาดูก็ได้ แต่ไม่ยอมเชื่อ.

สามัญสำนึกก็ไม่เชื่อ ถ้ามันเกิดขึ้น ต้องทำต่อไปอีก จนกว่าจะเป็น การเห็นแจ้ง เป็นวิบัสสนา เป็นยถาภูทสัมมัปปัญญา.

คำพูดของผู้อื่นที่ทนต่อความคิดเห็นของเรา เราก็ไม่เชื่อ แท่ว่าเรา รับไว้ได้สำหรับพิจารณา.

ผู้นี้ควรเชื้อ ท่าทางน่าเชื้อ ก็เอาไว้ก่อนอย่างนั้นก็ได้ ยังไม่ต้องเชื้อ; เชื้อกรึ่งหนึ่งก็ได้ ที่ชาวบ้านเขาเรียกว่าเชื้อหูเกี๋ยว. แต่ในที่นี้ต้องการให้พิจารณา ให้สอกส่อง ให้เอาคำที่เขาบอกเขากล่าวเหล่านั้น มาทดสอบพิสูจน์ทดลองดู แล้วจึงเชื้อ; เมื่อมันเป็นเรื่องที่ชักเจน เป็นยถากูตสัมมัปปัญญาขึ้นมา.

แม้ว่าสมณะนี้เป็นครูของเรานี้ก็ไม่ใช่ให้ไม่นับถือว่าไม่ใช่สมณะ หรือไม่ใช่ครูของเรา ก็คงนับถือเป็นสมณะนี้ เป็นครูของเรา พูดอะไรก็พึ่ง แค่ยังไม่เชื่อ คือไม่ปลงศรัทธาลงไป จนกว่าจะได้พิสูจน์ด้วยจิตใจของตนเองว่า ที่พูดนั้นจริงอย่างนั้น.

นี้ พระพุทธเจ้าท่านก็ตรัสอย่างนี้ และข้อกฎอนนี้ก็ใช้กับตัวท่านเอง ตัวย. พระพุทธเจ้าท่าน เป็นประชาชิปไตย เป็นอะไรอย่างยึง. ลองกิดดูบ้าง ว่าแม้แต่ท่านพุดเองก็อย่าเพ่อเชื่อ; เช่นท่านพูดว่า "ราละเป็นของร้อน" อย่างนี้ ก็อย่าเพ่อเชื่อ. ให้มัน เกิดราคะขึ้นมาก่อน แล้วมัน ร้อนหรือไม่ร้อนก็รู้เอา เอง; ถ้า ราคะมันร้อน ก็เรียกว่ายถาฎตสัมมัปปัญญา มัน เกิดขึ้นมา. หรือ โทสะเป็นของร้อนนี้ ไม่ค้องการให้เชื่อทันที ให้ไปมีโทสะดูก่อน. โมหะก็เหมือนกัน อะไรก็เหมือนกัน.

ที่ท่านครัส ๆ ไว้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งคือเรื่อง อริยสัจจ์ ก็ไม่ต้องการ ให้เชื่อทันที. ให้ไปดูที่ตัวความทุกข์, มันทุกช์จริงหรือไม่? ว่ามัน เกิด มาจากผันหาคือความอยากที่มาจากอวิชชา จริงหรือไม่? ให้ดูมาถึงคอนนี้ ๆ ก็ไม่ต้องเชื่อท่าน. แต่ว่าเชื่อยถาฎตสัมมับบือมูญา ที่ได้เกิดขึ้นแล้ว ในจิตใจ ของผู้นั้นเอง, แล้วสิ่งนั้นก็เรียกว่า สมมาทีฏฐิได้ คือมันเป็นสิ่งที่ลอกตะแกรง ๑๐ อย่าง ในกาดามสุดรมาแล้ว มันก็ออกมาเป็นสัมมาทิฏฐิ ที่ไว้ใจได้ ที่เชื่อได้ ซึ่งใน ที่นี้เราเรียกว่ายถาฎตสัมมับบีอุญา.

ถ้าเราถือหลักอย่างนี้ เราก็มีสัมมาที่ฏฐิที่แท้จริง; เราก็ไม่ตกเป็น ทาสของพวกนักปรัชญาทั้งหลาย ที่กำนึงกำนวณแล้วก็พูกไปพลาง, แล้วกำนึง คำนวณแล้วก็พูดไปพลาง. แล้วกระเก็บไกลออกไปไกลออกไป: เช่นวึงไปถูทาง รถไฟว่ามันคู่จริงหรือไม่? ให้วึ่งจนคาย มันก็ไม่ได้คำตอบที่แน่นอน เพราะมัน ยังมีอีก มันมีไม่รู้สุด. ฉะนั้นจะต้องอาศัยความจริงที่ตรงนี้ ที่เพื่อจะดับทุกข์กันที่ ธรงนี้; พอรู้ความจริงนี้แล้วก็กับทุกข์ได้ที่ตรงนี้.

กวามรู้อันนี้เรียกว่า ย**ถาฎตสัมมัปบัญญา** นี้คือ ไม่ใช่ปรัชญา. อุศสาห์ พูคกันมากมายเสียเวลามาก ก็เพื่อให้ท่านทั้งหลาย รู้จักแยกของ ๒ อย่างออกเสีย จากกันโดยเล็ดขาด ว่าสัมมาทิฏฐินั้นไม่ใช่ปรัชญา, ปรัชญานั้นไม่ใช่สัมมาทิฏฐิ. ถ้ามีสัมมาทิฏฐิ มันก็ปฏิบัติถูกต้อง กรงตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ ซึ่งเป็นสิ่งที่เค็ดขาด มีอำนาจเล็ดขาดสูงสุดเหนือสิ่งใด ๆ.

นี่ขอให้รู้จักสิ่งที่เรียงว่า สัมมาทิฏฐิ กันในลักษณะเช่นนี้ ว่าสิ่งที่เรียกว่า ส้มมาทิฏฐินี้ มันมีรากฐานอยู่บนยถาฏตสัมมัปบัญญา; แล้วสิ่งที่เรียกว่า ยถาฎตสัมมัปบัญญานี้ คือสิ่งที่กรอง ลอสเครื่องกรอง ๑๐ ประการแห่งกาลามสุทร ออกมาได้ แล้วมันก็เป็นยถาฎคลัมมัปบัญญาอยู่ในเวลานั้น. นี่คือ สัมมาทิฏฐิ มัน ไม่ฝากไว้กับเหตุผลใก ๆ แต่มัน ฝากไว้กับความจริง ที่กำลังรู้สึกอยู่ในใจ. ความ จริงนั้น เราไม่เรียกว่าเหตุผล เพราะมันเป็นถวามรู้สึกที่สูงสุดเด็กชาด รู้แจ้งอยู่แล้ว; ไม่ใช่เหตุผล ที่จะเอามาใช้เป็นหลักวินิจฉัย หรือประกอบให้เกิดความรู้. แค่นี้มัน เป็นความรู้เสียแล้ว ปรากฏชัตอยู่ในใจแล้ว.

ถ้าที่ฏฐินั้นยังก้องอาศัยการคำนึงคำนวณไปทามเหตุผล ก็ยังไม่เรียกว่า สมมาที่ฏฐิ. แม้ว่าเราจะได้พึ่งมาจากพระพุทธเจ้าเอง มันก็ยังไม่สำเร็จประโยชน์เป็น สมมาที่ฏฐิ: จนกว่าเราจะมาทำให้มันเป็นความรู้แจ้งประจักษ์ขึ้นในใจเรา จึงจะเป็น สมมาทิฏฐิ. เพราะว่าถ้าไม่ใช่เป็นอย่างนี้แล้ว มันก็ง่ายเทินไป; พอพังจากปาก เขาแล้วก็บรรลุธรรมะเลยนี้ มันก็เป็นเสียอย่างนั้น.

เกี่ยวนี้มันไม่เป็นอย่างนั้น; มัน ต้องมาเป็นยลาภูตสัมมัปปัญญาอีก ทีหนึ่ง, อีกชั้นหนึ่ง; จะช้าหรือเร็วก็ไม่แน่. มันอาจจะเร็วจนพูดเสร็จ ก็เกิดยลาภูตสัมมัปปัญญา บรรลุมรรอ ผล นิพพาน ไปเลยก็ได้ ชั่วพูดจบลงไปเท่า นั้น; แก่แล้วมันอาจจะนานมากกว่านั้นก็ไล้.

ถ้ามันไม่เกิดขึ้น ก็ต้องเอามาทำให้เกิดขึ้น ให้มันแข่มแข้งขึ้นมา : อย่างที่เราเรียกว่า ทำกรรมฐาน ทำวิบัสสนา ทำอะไรเหล่านี้ ก็ล้วนแต่ เป็นการ ทำให้เกิดยลาภูตสัมมัปบัญญา ทั้งนั้น. ในข้อที่ได้ยืนได้พึ่งมาแล้วอย่างไร มัน เป็นเพียงได้พึ่งตาม ๆกันมา ได้พึ่งบอกกันมานี้ มันยังไม่เป็นตัวจริงขึ้นมาได้ ต้องเอา มาทำให้เป็นวิบัสสนา.

เช่นเรื่อง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตานี้ ก็พึ่งแต่เพียงพึ่งบอกมา นี้มันก็ไม่ สำเร็จประโยชน์อะไร? เห็นไหม? ก็รู้กันอยู่ทุกลน จนกว่าจะ เอามาทำเป็นยถาภูต-สัมมัปปัญญา โดยถูกต้องวิธี ตามวิธีของศาสนา ของพระพุทธศาสนา แล้วจะรู้สึก ประจักษ์ความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตาขึ้นมาทันที. วิธีทางปรัชญาเอามา ใช้ไม่ได้ มันจะไม่ให้เกิดความรู้สึกอย่างนี้! ที่มันทำให้เกิดความรู้สึกอย่างนี้ได้นั้น ไม่ใช้วิธีทางปรัชญา. อย่าเข้าใจผิก ถ้ามันเกิดรู้สึกแจ้งขึ้นมาได้ในวิบัสสนา อันนั้น ไม่ใช้ปรัชญา, เป็นวิถีทางของศาสนา โดยเฉพาะของพุทธศาสนาทำให้เกิดยณากูดสมมัปปัญญาขึ้นมาอย่างนี้.

น์พูดถึงสึงที่เรียกว่าลัมมหิฏฐิกันเสียเป็นวรรคเป็นเวร กลัวว่าจะไม่เข้าใจ, แล้วจะเอาไปปนกับปรัชญา หรือว่า ที่มันยนกันอยู่ ก็แยกกันไม่ออก. นั้ก็เห็นว่า พอสมควรแล้ว สำหรับคำว่า สัมมาทิฏฐิ คือมัน กรองออกมาใค้จากหลักแห่ง กาลามสูตร ๑๐ ประการ เป็นกัน ออกมาเป็นยถากูตสัมมับบัญญา. เมื่อผู้ใคมอง เห็นสิ่งใจอยู่ก้วยบัญญาอันนี้ ผู้นั้นก็เรียกว่า มีสัมมาทิฏฐิ: เช่นว่าทุกข์นี้เป็นอย่างไร, เหตุให้เกิดทุกข์เป็นอย่างไร, ความกับทุกข์เป็นอย่างไร, ทางถึงความกับทุกข์เป็นอย่างไร, จึงเป็นรายการของสัมมาทิฏฐิ.

### สมมาที่ฏิจิ เป็นสิ่งอำเป็นแก่การสึกษา.

เกี่ยวนี้เราก็เข้าใจกำว่า สมมาทีฏฐิ พอสมกวรแล้ว ก็พูกก่อไปถึงเรื่องที่ ว่า ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก เราต้องอาศัยสัมมาทีฏฐิ ไม่อาศัยปรัชญา.

สัมมาที่ฏฐีที่เข้ามาช่วยเป็นคัวเป็นคน ในการศึกษาของมนุษย์เรานี้ จะช่วย ให้เกิดการศึกษา ชนิดที่จะทำให้โลกนี้เดินถูกทาง, ให้ทุกสิ่งทุกอย่างเดินไปถูกทาง, ให้วิวัฒนาการทั้งหลายเป็นวิวัฒนาการที่ถูกทาง. ฉะนั้นจะคู สัมมาที่ฏฐีกัน ในแง่ ที่ว่า มันเป็นสิ่งจำเป็นแก่การศึกษา ของโลกมนุษย์เรา.

สมมาทีฏฐิ นั้น ถ้าเป็นสมมาทิฏฐิจริง เข้ามาเกี่ยวข้องกับการศึกษา แล้ว การศึกษาก็จะเป็นไปถูกทาง เช่นว่า การศึกษานั้น จะปราสจากอำนาจของ วัตถุนิยม จะเป็นอิสระจากวัตถุนิยม. ถ้าสัมมาทิฏฐิไม่เข้ามา การศึกษาของคนใน โดก มันเป็นทาสของวัตถุนิยม; อย่างลูกเด็ก ๆ ซองเรา เดี๋ยวนี้เป็นทาสของวัตถุ นิยมหมด เพราะว่าสัมมาทิฏฐิไม่เข้ามาอยู่ในการศึกษา. เขาก็จัดการศึกษากันไปทั้ง โตกอย่างนี้ มันก็ไปเป็นทาสของวัตถุนิยม เด็ก ๆ ก็หายใจเป็นวัตถุนิยม บูชาวัตถุ นิยม; ฉะนั้นความเคารพบิดามารดา ความสัตย์ชื่อ กตัญญูอะไร มันก็หายไป หายไป หายไป ตามปริมาณที่ไปเป็นทาสของวัตถุนิยม ซึ่งมันไม่ใช่สัมมาทิฏฐิ. นี้ ข้อแรกต้องนึกกันอย่างนี้:—

### ข้อที่ ๑. การศึกษาต้องเป็นสิ่งที่ทำให้เป็นอิสระจากวัตถุนิยม.

วัตถุนิยม อ็อวัตถุมากเกินไป บูชาวัตถุ เป็นทาสของวัตถุ. เลี้ยวจะไป เข้าใจผิดเสียว่า เราไม่ต้องการวัตถุ ไม่ต้องอาสัยวัตถุ อย่างนี้มันก็ผิดมากไปอีก; เพราะว่าเนื้อหนังร่างกายของเรานี้ ก็เป็นวัตถุ ผ้านุ่งผ้าห่มของเรานี้ก็เป็นวัตถุ, บ้าน เรือนของเราก็เป็นวัตถุ; แต่เรามิได้บูชาวัตถุ เรามีแต่พอความสะควกสบาย.

ถ้าบูชาวัทถุก็ว่า เห็นแก่ความสุขสนุกสนาน เอร็คอร่อยทางวัทถุ ทางเนื้อ ทางหนัง; โดยเฉพาะก็เรื่องกามารมณ์ เรื่องเพศตรงกันข้าม นี้ก็เรียกว่าวัดถุ เป็น เรื่องทางวัทถุ เป็นเรื่องทางเนื้อหนัง. สัมมาทิฏฐิจะช่วยป้องกันไม่ให้เป็นอย่าง นั้น เรียกว่า การศึกษาต้องเป็นอิสระจากวัทถุ.

และ ข้อที่ ๒. การศึกษาต้องไม่ลื้มตัว กระทั้งเมาปรัชญา เมา สีงที่พูดมาตะก็นี้แหละ. การศึกษาต้องไม่ลืมตัว ไม่หลงใหล ไม่รู้จัดตัวเองจนว่า มันไปเมาในปรัชญา. ปรัชญาคือสิ่งที่กล่าวมาแล้วว่า มันท้องอาศัยการคำนึงคำนวณ ที่ไกลออกไป หาความจริง เพื่อความจริง ไกลออกไปนั้น.

#### การแค้ทุกนี้ จะแก้ตัวยปรัชญาให่ดำเร็จ.

สึงที่เรียกว่า ปรัชญานี้ มัน ตั้งรากฐานของมันบนความสงสัย ว่า เป็นอะไร? แล้วมันก็อยากจะรู้ แล้วภ็อยากจะรู้ไม่จำกัดทิศทาง ไม่มีวัศถุประสงค์ที่ แน่นอน เพียงแก่อยากจะรู้ความจริง ซึ่งมันพร่าไปทุกด้าน ทุกมุม ทุกทิศ ทุกทาง นี้. แล้วก็เลยเป็นความจริงเพื่อความจริง อันไม่รู้จักสิ้นสุด; ขยายออกไปเท่าไร มันก็ยึงมากเรื่องขึ้นเท่านั้น. แล้วก็ยึงพอใจว่าเป็นนักปราชญ์ เก๋ง เฉลียวฉลาด เหนือกว่าใครยึงขึ้นเท่านั้น; เขาก็เลยพอใจตัวเอง ว่าได้เป็นนักปราชญ์ ไปเป็นครู ผู้สอน. นั้มันเป็นโรคของบุคกลที่เป็นอาจารย์ หรือเป็นขรัว.

ขอเกือนให้สังเกลสักหน่อยว่า กนที่เป็นอาจารย์ เขาไม่ยอมใครง่ายๆ ใช่ ไหม? แล้วเขาไม่อยากจะให้ใครขึ้นมารู้ ในระดับเดียวกันด้วย แล้วถ้าว่า ไปว่า เขาผิดแล้ว เขาโกรธดายเลย. โรคของอาจารย์ หรือของนักปราชญ์ มันเป็นอย่างนี้, หมายถึงนักปราชญ์ทางปรัชญา มันเป็นอย่างนี้. ฉะนั้นเขาจึง ติดความรู้ปรัชญานี้ ติดเหมือนกับคิดฝืน คิดเชโรอีน อย่างยึง แล้วยึงกว่าเชโรอีน, เชโรอีน ทางวิญญาณ.

ความรู้ทางปรัชญา เป็นที่ตั้งแห่งความเมา จนเรียกได้ว่าเป็นเฮโรอื่น ทางวิญญาณ เป็นเครื่องเสพคิดที่สูงที่สุด; ฉะนั้นนักปรัชญาสูงสุด มันจึงเป็นฮิปปี้ ทางวิญญาณชั้นสูงสุด คือเมาวิชาความรู้ เหมือนกับพวกฮิปปี้เขาเมาที่ภูฐิความคิดเห็น ของเขา. แต่นี้ก็เมาความรู้ทางปรัชญา ไม่มีที่สิ้นสุด นักปรัชญาก็คือ ชิปป้ทาง วิญญาณชั้นสูงสุด ติกปรัชญาเหมือนกับติดเฮโรอีน.

### พิจารณากูที่เรากำลังพิจารณากันเรื่องปรับญาในวงการศึกษา.

นี่เราอย่าให้มันมากถึงขนาดนี้เลย เรื่องสติบัญญานั้นดี แต่ว่าอย่าให้มันมาก ถึงขนาดนี้เลย มันไม่มีจุกจบ แล้ว เคี๋ยวนี้โลกก็กำลังหมุนมาทางนี้. เขาพูด กันแต่เรื่องปรัชญามากขึ้น ๆ จนจะไม่ต้องพุดค้วยคำอื่นแล้ว. เมื่อเร็ว ๆ นี้ก็ยัง ได้อ่านข่าวคราว ที่เขาพิจารณากันถึงเรื่องเกี๋ยวกับปรัชญา ในวงการศึกษาของประเทศ ไทยเรานี้; และทั้งหมดนั้นอาดมาก็มองเห็นว่า มันไม่ช่วยได้ หรือมันจะพูดกันไม่รู้ เรื่องกับพวกเรา ซึ่งนิยมสัมมาทีฏฐิ ไม่นิยมปรัชญา.

เขาตั้งหัวข้อขึ้นมา ให้พิจารณากันว่า ให้ช่วยกันพิจารณาเรื่อง ปรัชญาของการศึกษา, การศึกษาของยุวชนในขาติไทยของเรานี้ มันมือะไรเป็น ปรัชญา ? หรือมีปรัชญาอย่างไร ? เขาใช้คำนี้ ก็ตั้งบัญหาว่า การศึกษาคือ อะไร ? ผลของการศึกษาถืออะไร ? จะคำเนินการศึกษาอย่างไร ? ถ้าเขาไปตั้ง บัญหาในแบบปรัชญา ใช้วิธีการทางปรัชญาแล้ว ไม่พบคำคอบที่ถูกต้องได้.

เช่นว่า การศึกษาลืออะไร ก็ถือให้รู้สังจะ ความจริงอะไรยิง ๆ ขึ้นไปนี้ มนิไม้วอมาตอบตามแบบของศาธนา ที่ว่า การตึกษานี้ ก็เพื่อจะช่วยให้คนได้ รอดพนิจากความทุกข์ โดยวิธีอย่างนั้น ๆ. ถ้านักปรัชญาเขาก็จะถามว่า การ ศึกษาคืออะไร ? บัญหาคืออะไร ? ความจริงคืออะไร ? ความถูกคืออะไร ? กวามผิกคืออะไร ? มันไกลออกไป, โกลออกไปทุกที จนคำตอบนี้มากมายก่ายกอง เอามาวางกองลงก็ไม่หวาดไม่ใหว. แล้วผลของการศึกษาคืออะไร? ก็ยังวิจารณ์กันไม่จบ จนเคี๋ยวนี้
แหละ ไม่รู้ว่าผลของการศึกษานั้นคืออะไร ตามวิถีทางของปรัชญา. แค่ถ้าตามวิถี
ทางของพวกเรา ที่เป็นคนโง่ ไม่ใช่นักปรัชญานี้ เรามุ่งแต่จะเอาสันติสุข สันติภาพของสังคม หรือของบุลกล; แล้วถารศึกษาก็เพื่อแก้ปัญหาข้อนี้ หรือ ทำให้
มีพีลธรรม แล้วเราก็ไม่มีเรื่องที่เป็นอันธพาล ที่เบียกเบียนกัน ให้วุ่นวายไป
หมดทั้งบ้าน ทั้งเมือง ทั้งโลกนี้ มันอยู่ใกล้ ๆ ส้น ๆ ง่าย ๆ แค่นี้. แต่ถ้าปรัชญา
แล้ว เขาก็ไปใกลออกไป เหมือนกับมันมีรัตมีรอบคัวโกลออกไป, ไกลออกไป มัน ไม่จบ.

แล้วประวัติการศึกษาแต่หนหลัง จะบอกเราได้อย่างไร? หรือเท่าไร? นี่เขาเอามาสำหรับจะกันหากวามจริงต่อไป แล้วมันไม่ถูกจุก; แล้วมันก็ไม่พอที่จะ แก้ปัญหา เพราะ ไม่ดูลงไปที่ตัวความทุกข์ที่เป็นตัวปัญหา ไม่ดูลงไปที่ความเดือด ร้อน กวามเป็นอันธพาสของมนุษย์ในโลกนี้. แล้ว จะแก้ไขกันที่ตรงนั้น จัดการ สึกษาให้แก้ไขข้อนั้น มันก็จะเสร็จเร็วเข้า ได้ประโยชน์เร็วเข้า. ไปมัวตั้ง บัญหาเป็นปรัชญา จนไม่รู้จะไรกันแน่; แล้วก็ไม่มีใครจะบังคับใครให้เชื่อใครได้ ก็ค้างเด็งกันอยู่นั้น. ฉะนั้น ทฤษฎีทางปรัชญา ก็มากขึ้น ๆ ๆ เป็นคำรับคำรา ท่วม หูท่วมหัว มันก็ไม่มีประโยชน์อะไร อยู่นั้นเอง.

นี่ขอทั่วทายอย่างนี้ แล้วถ้าเขาแย้งหรือค้าน ก็ตอบไปอีกคำหนึ่งว่า ก็คู โลกนี้ เลี้ยวนี้ก็แล้วกัน โลกนี้ เวลานี้ ที่เต็มไปด้วยความรู้ทางปรัชญา ของ พวกสรัง ที่เราไปเป็นลูกศิษย์เขานั้นแหละ. แล้วทำไมโลกนี้มันจึงยึงเลวลง? ทำไม ยึงมีวิกฤติการณ์มากขึ้น? มีความเดือดร้อนมากขึ้น. ทำไมความรู้ทางปรัชญานั้น มันไม่ช่วย? ก็เพราะว่า มันไม่มุ่งมา เพื่อความดับทุกข้อย่างนี้ ที่นี่และเคียวนี้ มันมุ่งไกลออกไป สำหรับจะเป็นนักปราชญ์ ที่ตอบได้ไม่มีที่สิ้นสุด. สรุปความว่า เรากำลังไม่ได้เอาตัวความทุกข์จริงๆ มาเป็นบัญหา, มหบ็นทั่วบัญหา มาพลิก ๆ กุทุกแง่ ทุกมุม แล้วกำจัดรากเหง้านั้นเสีย. เรา อยากแต่จะพูดอวดสติบัญญา เฉลียวฉลาด แง่นั้นแง่นี้ มุมนั้นมุมนี้ เป็นเรื่องพูด เป็นเรื่องใช้เหตุผลสำหรับพูด, แล้วก็ไวลออกไปจากสิ่งที่มองเห็นตัว: เพราะว่า ปรัชญาเขาชอบสีงที่มองไม่เห็นตัว ที่ยึงลึก ยึงเช้าใจยากนั้นแหละ เขาว่ายึงเก่ง. ฉะนั้นยึงพูดไม่รู้เรื่องนั้นแหละ เขาว่ายึงเป็นนักปราชญ์ ใครอยากเป็นนักปราชญ์ ก็ พูดให้มันอย่าให้ใครฟังรู้เรื่อง เขาก็จะยกย่องว่าเป็นนักปราชญ์ลึกเข้าไปทุกที่ นี่เรื่อง ปรัชญา ที่ว่ามีในการศึกษา.

ทีนี้ เขาให้เปรียบเทียบปรัชญาในทางทีวิต ปรัชญาของทีวิต ของขาว ตะวันตก กับขาวตะวันออก คือเรากับฝรั่งนี้ จะมาประสมประเส ประสานกันได้ อย่างไร ?

#### บัญหาค่าง ๆ เกิดเพราะก็เลสใหมด ไม่ใช่อยู่ที่เพดเล่าพันธ์ .

นึมันเห็นได้ทันทีว่า ถ้ามีการแยกเป็นชาวกะวันออก ชาวคะวันกก อย่างนี้ แล้ว มันเป็นเรื่องของเค็กอมมือ ก็อเขามองสั้น ๆ ที่จะเห็นเป็นชาวกะวันออก ชาว กะวันกก ไม่มองที่เดียวเป็นมนุษย์ ที่มีรากฐานหรือมีอะไรมันเหมือน ๆ กัน. เป็นชาวกะวันออกกะวันกก นี้มันเป็นผิวเผ็นที่เปลือกเล็กน้อยเท่านั้น: นี้ ไปมองที่เปลือก.

เพราะว่า **บัญหาใหญ่ มันอยู่ที่ส่วนลึกของจิตใจ** ที่ไม่เป็นชาวคะวันออก ไม่เป็นชาวคะวันคก; ส่วนลึกนั้นคือกิเลส เช่น โลภะ โทสะ โมหะ นี้ไม่เป็น ชาวคะวันออก ไม่เป็นชาวคะวันคก, มันเป็นของธรรมชาติที่เหมือนกันเลย โลภะ โทสะ โมทะ จะมีที่คะวันออก หรือจะมีที่คะวันคก หรือมีบนสวรรค์ ในนรกอะไร มัน ก็เหมือนกันหมด, ทำไมไม่ดูที่นี่, แล้วนี่ที่เป็นคันเหตุ ที่จะให้มันเกิดความทุกข์ ก็ต้องคับที่นี่.

นี้มามัวเปรียบเทียบปรัชญาตะวันออก ตะวันตก แล้วพูดบีหนึ่งยังไม่จบเลย. มันก็จะมีประโยชน์อะไร มันไปดูที่เปลือกที่มิว; ไม่มองพื้นฐานลึกสุดของมนุษย์ ตาม กฎเกณฑ์ของธรรมชาติ ซึ่งมันเป็นปัญหาเดียว ปัญหาลึก อยู่ที่เป็นมิจฉาพิฏฐิ ไม่ เป็นสัมมาทิฏฐิ. แล้วก็ ไม่รู้จักความดับทุกข์ มันเป็นความรู้อุดริของใครในตอน หลัง หรือของพวกฝรั่งเอง ที่จะมาแบ่งเป็นชาวตะวันออกชาวตะวันตก ที่มันผิว ๆ เท่านั้น ส่วนลึกมันเป็นคน ที่มีกิเลส ทำผิด แล้วก็มีความทุกข์อย่างเดียวกัน, ทำ ถูก แล้วก็ตับทุกข์อย่างเดียวกัน; ไม่ต้องมีตะวันออก ไม่ต้องมีจะวันตก ถ้าต้อง การเรื่องคับทุกข์; เว้นไว้แต่ต้องการเรื่องอื่น เรื่องผิวนอก ที่จะทำให้แปลก ๆ ออกไป.

นี้ เราก็เสียเวลาไปเปล่า ๆ ที่จะไปจักที่ผิว ที่ผิว ๆ ไม่จักที่ส่วนลึก ที่เป็น ตัวจริง หรือที่เป็นเรื่องตัวจริง. นี่เรา ไปสร้างปัญหาที่เปลือก ที่ผิวกันเรื่อย ไม่มีเวลาจบ. บัญหาที่เป็นผิวนั้น เราก็เห็นเป็นของใหญ่โด แล้วมีเท่านั้น; ก็ เป็นอันว่า ไม่ได้มลงคูที่บัญหาอันแท้จริง ที่ลึก อยู่ในส่วนลึก ของสิ่งที่เรียกว่ามนุษย์ หรือของสิ่งที่มีชีวิตทั้งหลายนี้.

ถ้าว่าเราเป็นพุทธบริษัท เราจะมองที่กิเลส มองที่ความทุกซ์ จะเห็น ว่า เรื่องผิวขาว ผิวคำ ผิวเหลือง. นี้เป็นเรื่องบ้าๆ บอ ๆ ไม่ใช่เรื่องสาระอะไร เป็น เรื่องที่ผิว. แต่เรื่องที่เนื้อตัวจริง ๆ มันอยู่ที่จิตใจ ที่มีก็เลส หรือไม่มีกิเลส ; ฉะนั้น พุทธบริษัทจึงเพ่งไปยัง การที่มันจะกับความทุกข์ที่นั่นได้, หรือกำลังพยายามที่จะ ทำให้เป็นอย่างนั้น. เราไม่ไปเข้าใจที่ผิว ๆ เพื่อประโยชน์ทางการเมือง มีความหวาด กลัวทางการเมือง มีความต้องการทางวัตถุ จึงไปตามกันฝรั่งที่เป็นพวกผิวขาวนี้ เกิด เป็นปัญหาผิวคำ ผิวขาว มีตะวันออกตะวันตกขึ้นมา; เพราะเรื่องผิวทั้งนั้น มันไม่ แก้บีญหาอะไรได้จริง.

นี้ขอให้ระวังว่า เราอย่าไปควมกันเขา ที่มามัวกิดแต่ปัญหา เรื่องคะวันออก กะวันคก มันกับทุกข์ไม่ได้. แบบคะวันออกมันก็ไม่ได้ แบบคะวันอกมันก็ไม่ได้ มันกับทุกข์ไม่ได้ ถ้ายังไม่รู้จักกิเลสตัณหา; ถ้ารู้จักกิเลสตัณหา มันก็ตับทุกข์ ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์ตะวันออก หรือมนุษย์ตะวันตก. นี้ไปแยกให้มันต่างกัน; แทนที่ว่าจะถูกค้วยกันทั้งสองฝ่าย มันก็กลายเป็นผิดค้วยกันทั้งสองฝ่าย เพราะมัน เป็นเรื่องเปลือก.

การที่จะสนใจปรัชญาตะวันออก ปรัชญาตะวันตกนั้น ยังไม่อาจ จะแก้บื่อเหา; แล้วมีเรื่องอื่นที่สำคัญกว่า ที่รีบก่วนกว่า แล้วก็ไม่สนใจ. นี้ เรียกว่าอย่าไปเมาปรัชญา ให้เป็นผู้ทิดเฮโรอีนทางวิญญาณ ให้มันมากไปเลย.

### นักปรัชญานีทั่วน้อเกี่ยวหับชีวิตและการศึกษา ซึ่งไม่เข้าถึงศึลขวาหเดย,

เขายังมีหัวข้อที่พิจารณาว่า ปรับญาชีวิต กับ ปรัชญาการศึกษา ของไทย เรานี้ มันกำลังเป็นอย่างไร ? นี่ก็เรียกว่ายังน่าพึ่งหน่อย ที่ว่าทั้งหัวข้อปรัชญาชีวิต ของสิ่งที่มีชีวิต ไม่แบ่งใกรเป็นใคร แล้วปรัชญาการศึกษาของคนไทยกำลังเป็นอย่างไร ? จะเข้ากันได้กับปรัชญาชีวิตหรือไม่? นี่แสคงว่า เป็นนักปรัชญา ใช้แก่คำว่า ปรัชญา, เมาแต่ปรัชญา. เอาปรัชญาเป็นสัจจะ ไม่ใช่เอาสัจจะเป็นสัจจะ หรือว่า ปรัชญามันจะเป็นสัจจะขึ้นมาได้ มันก็จะเป็นสัจจะเพื่อสัจจะ สัจจะเพื่อสัจจะ ไม่ใช่ เพื่อมนุษย์.

แต่ถ้าเอาสัจจะอริยสัจจ์ของพระพุทธเจ้าแล้ว มันจะเป็นสัจจะที่จะ เพื่อมนุษย์ แล้วมันก็ไม่ใช่ปรัชญาล้วย. แก่ไม่ใช่ว่า จะไม่มีใครสามารถเอาเรื่อง อริยสัจจ์ ของพระพุทธเจ้า ไปพูลอย่างปรัชญานะ: เขาเอาลำสอนของพระพุทธเจ้า ไปพุลอย่างปรัชญาเพื่อเจ้อก็ได้ ไม่มีที่สิ้นสุดเหมือนกัน. แต่เลี้ยวนี้ ในพระพุทธ-ศาสนานี้ เรื่องอริยสัจจ์ไม่ใช่เรื่องปรัชญา, เป็นเรื่องศาสนา เป็นเรื่องศีสธรรม.

หัวข้อที่แฝกกันก็ว่า พุทธธรรม กับ ปรัชญาการศึกษาของไทย จะว่าเป็น อันเดียวกันหรือไม่ ? หรือแยกกัน หรือว่าจะเข้ากันได้อย่างไร นี้ก็ยังค่อยยังชั่ว ใช้คำว่า พุทธธรรม นี้มันก็ถูกแล้ว เป็นเรื่องของพุทธศาสนา. แต่ที่ไปพูดกับปรัชญา การศึกษาของไทยนี้; ถ้าการศึกษาของไทยยังอึงปรัชญามากเกินไป มันก็เข้ากันไม่ได้ กับพุทธธรรม ซึ่งไม่ใช่ปรัชญา. แต่การที่คนคั้งบัญหาดั้งมาอย่างนี้ ย่อมแสดงว่า ถนตั้งบัญหานั้น เขามองเห็นว่าปรัชญาของชีวิตนี่ กับสิ่งที่เรียกว่าพุทธธรรมนั้น ไม่ใช่ ซึ่งเดียวกันแน่; แล้วเขาต้องการให้เปรียบเทียบกัน ให้วิจารณ์กันในคนละแง่ ถนละมุม.

แต่ ถ้าเข้าใจสิ่งที่เรียกว่าพุทธธรรมอย่างถูกต้อง หมายถึงตัวศาสนา แล้วก็นับว่าถูก แล้ว มันก็ไม่ใช่ปรัชญา; จะเอาสึงที่ไม่ใช่ปรัชญา ไปผสมกับสิ่ง ที่เป็นปรัชญา จะได้หรือไม่ก็ตองจู. แต่ในที่สุด ก็ควรจะถือว่า การศึกษาของ คนไทยเรานี้ ควรจะยึดพุทธธรรม หรือพระศาสนานี้เป็นหลัก. เมื่อเอามา ปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ก็ควรจะเรียกว่าศึลธรรมในชีวิตประจำวัน, ธรรมะในชีวิต ประจำวัน, อย่าได้เรียกว่า ปรัชญาแห่งชีวิตประจำวัน อะไรเลย, เพราะว่าเป็น ปรัชญาแล้ว มันจะไม่เป็นเรื่องเป็นราวที่จะคับความทุกซ์ได้ เป็นคำที่กำลวมอยู่ นั้นแหละ; ถ้าขึ้นใช้คำว่าปรัชญา จะคงคำควมอยู่คลอดไป คือจะเป็นเพียงทฤษฎี ความคือเห็นที่ใกลออกไป, ไกลออกไป.

นี้เพราะมันไม่มีความชักเจนทายตัวแน่นอน สำหรับสึงที่เรียกว่าปรัชญา มันทั้งรากฐานอยู่บนความสงสัยแปลก ๆ ใหม่ ๆ ออกไปเรื่อย ตลอดเวลาเลย ; เพราะ สึงที่เรียกว่าปรัชญา เขามีตันเหตุมาอย่างนั้น. ที่เขาเรียกว่า philosophy เขาว่ารักรู้ รักอยากจะรู้ ในสึงที่ยังไม่รู้ เพราะมีความสงสัย. นี่สึงที่เรียกว่า philosophy เป็น อย่างนี้ ; แต่เอามาให้ชื่อในภาษาไทยว่าปรัชญา มันก็เลยตึกลับกันยุ่งไปหมด. แต่ เคี๋ยวนี้ก็ถือเอา คำว่า ปรัชญานี้มีความหมายอย่างคำว่า philosophy ข้องพวกฝรั่ง คือ การกันควาตามความสงสัย อยากจะรู้ แล้วก็ไม่มีที่สิ้นสุด เพราะมันขยายตัวออกไปได้เรื่อย.

นี้การศึกษาของไทยเรา กำลังจะถูกทำให้เป็นปรัชญา หรือฝากตัวไว้กับ ปรัชญา จึงมีปัญหาหัวข้อค่อไปว่า *นำปรัชญาไปใช้ในหลักสูตร การเรียน การสอน* ในการศึกษาได้อย่างไรหรือไม่ ร

นี้มนอธิบายยาก ยากที่จะเข้าใจได้ว่า จะทำกันได้โดยวิธีโด? เพราะถ้า เอาเรื่องปรัชญาไปเป็นเรื่องการประพฤติปฏิบัตินี้ มนจะทำใต้หรือไม่? ที่แล้วมามันพิสูจน์ว่า เรื่องปรัชญา มัน ไม่ใช่เรื่องการปฏิบัติเลย เป็น เรื่องกิกผันทั้งนั้น: ฉะนั้นจะเอามาทำไก้ก็เพียงเป็นพิธีการ เป็นแบบ เป็นอะไร ๆ ที่ เป็นเรื่องพิธีการ, พิธีการ ให้มันมองดูแล้ว มันลึกซึ้งเป็นนักปราชญ์ แต่แล้วก็กับ ทุกข์ไม่ได้ ไม่เป็นศึลธรรม ไม่เป็นศาสนา. ลำ ไปหวังปรัชญาแล้ว ศีลธรรม จะล้มเหลว ศาสนาจะล้มเหลว ก็มีความคิกอย่างเสรีเพ้อเจ้อไป: ในที่สุดก็ได้ เป็นอิปปีทางวิญญาณ เสพลึงเสพคิกทางสติบัญญาทางวิญญาณ ถอยกลับมาไม่ได้.

ข้อสุดท้าย เกี่ยวกับปรัชญาของการศึกษานี้ เขาตั้งหัวข้อว่า *ปรัชญาการ* ศึกษาของไทยเรา ในทัศนะของคนรุ่นใหม่ เป็นอย่างไร? นี้เข้าใจไม่ได้ เพราะ กนรุ่นใหม่ก็คือกนหลงปรัชญา ทีนี้ในทัศนะของกนรุ่นใหม่ ก็นิยมปรัชญา ก็ดึงการ ศึกษาไปในวูปของปรัชญา.

ถ้าว่ากันที่แท้แล้ว การศึกษาของไทยเรานี้ ไม่เคยเป็นปรัชญา เคย อยู่ในรูปของศึลธรรมฝากอยู่กับวัดกับวากับศาสนา; เพิ่งแยกออกไปนี้ แล้วก็ไป เข้ากลุ่มปรัชญา แล้วไม่มีปรัชญาที่แน่นอน, แม้ปรัชญาของการศึกษาก็ยังเถียงกัน อยู่คลอดเวลาหลายสืบปีมาแล้ว หรือหลายร้อยปีมาแล้ว ซึ่งมันไม่แน่นอน. อนรุ่น ใหม่นี้ ก็อนที่กำลังศึกเชโรอีนชองปรัชญา; ฉะนั้นไม่ต้องถาม เขาก็นิยมในเรื่อง ของปรัชญาไปตามแบบของคนรุ่นใหม่.

ถ้าคนพวกนี้ไม่ได้คิดเฮโรอีนทางปรัชญา แล้วจะเรียกว่าคนรุ่นใหม่ได้ อย่างไรกัน; ในโลกนี้ทั้งโลก ไม่เฉพาะในประเทศไทยนี้ ถ้าเขาไม่ได้ติดเฮโรอีน ทางปรัชญา แล้วก็ไม่เรียกว่าคนรุ่นใหม่. คนรุ่นใหม่ต้องเป็นคนหลงใหลใน ความรู้แบบปรัชญา. ฉะนั้นเรากำดังมือนรุ่นใหม่ ที่จะไปเป็นอย่างนั้น มันก็ ไม่สำเร็จประโยชน์ ในการที่ว่า จะให้คนรุ่นใหม่ ช่วยแก้ไขความผิดพลาดทางปรัชญา แก้ประการใก.

นี้ข้อนี้ยึกยาวหน่อย เพราะอาคมาอยากจะพูดเสียกราวเคียวกัน ให้มันสิ้น เรื่องว่า :--

การศึกษาต้องเป็นอิสระจากวัตถุนิยม ๒. การศึกษาต้องไม่ลืม
 ตัว กระทั่งไปเป็นทาสของปรัชญา หรือเมาปรัชญา.

ทีนี้จะแสคง ข้อ ๓ ค่อไปว่า การศึกษานั้นต้องเคียงคู่กันไป กับสิ่ง ที่เรียกว่าสาสนา.

ศาสนาไม่ใช่ปรัชญา นี้บอกแล้ว, แล้วก็ ศาสนานี้เป็นข้าศึกกับ วัตถุนิยม นี้ก็ได้บอกมาแล้วหลายสิบครั้ง. ฉะนั้นสิ่งที่เรียกว่า ศาสนา นี้ คือ ระเบียบปฏิบัติชนิดที่ว่า มันแผดเผาก็เลสลงไปตรงๆ; เหมือนกับจับคัว กิเลสมา แล้วก็เอาขวานผ่าหัวมันลงไปนี้. ระบอบอย่างนี้จึงจะเรียกว่าระบอบศาสนา; ไม่ใช่ปรัชญาหรือไม่ใช่อะไรอื่น.

ถ้าการศึกษาของคนในโลก มันเกียงคู่กันไปกับศาสนา ก็เป็นการศึกษาที่ ถูกต้อง; ไม่ว่าศาสนาใหนจะใช้ได้ทั้งนั้น เพราะว่าทุกศาสนาจะทำลาย ความเห็นแก่ตัว. นี่ไม่ต้องอธิบายมาก เพราะเลยอธิบายมามากแล้ว. ทีนี้ ข้อที่ ๔. นี้ การศึกษาต้องจัดให้มนั้นสามารถที่จะรู้จัก รู้โดย ประจักษ์ หรือเผชิญหน้ากับบัญหาของแต่ละบุคคล หรือของสังคมก็ตาม ถือ กิเลสนั้นแหละ คือความสุ่มหลง หลงใหลไปตามอำนาจของกิเลส เป็นทาสของ วัตถุนิยม จนเกิดความทุกข์นี่.

การศึกษาท้องจักให้เก็ก ๆ หรือยุวชนเขารู้จักสิ่งนี้ มันจึงจะเป็นการศึกษา; ถ้าไม่อย่างนั้นจะไม่เป็นการศึกษา. หรือว่าใม่ใช่การศึกษาที่อาศัยสัมมาที่ฏฐิ จะช่วยให้เราทุกคนรู้จักชัดซึ่งตัวกิเลส ซึ่งเป็นค้นเหตุของ กวามทุกช์; แล้วลากคอมหมา เอาขวานผ่าหัวมันเสียอย่างนี้ จึงจะเรียกว่า การศึกษา ที่ทำให้บุคคลรู้จักต่อบัญหาของมนุษย์ สึงที่เป็นความทุกข์ ที่เป็นบัญหาสำหรับมนุษย์.

เอาละ, เป็นอันว่า วันนี้ธรรมชาติไม่อำนวย ไม่อาจจะพูคให้จบได้ ฉะนั้น ชอยุทิค้างไว้แค่เท่านี้ คือเรื่องชองสัมมากิฏฐิ ที่มีความจำเป็นอย่างยิ่ง ที่จะค้องเข้ามา เกี่ยวข้อง กับสิ่งที่เรียกว่า การศึกษา เพราะเหตุ ๔ ประการดังที่กล่าวมาแล้วยังไม่จบ เหลือ ไว้กล่าวในวันหลังอีก.

วันนี้ขอยุติการบรรยายใว้เพียงเท่านี้ เพราะฝนกำลังมา.

เมื่อธรรมครองโลก

— ๓๙ — พินไค้ง ๘ ก.ย. ๑๖

# ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ก็ต้องยึดหลักสัมมาทิฏฐิ มิใช่ยึดหลักปรัชญา. (ต่อ)

#### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคอาสาพหนูชา ดำเนินมาเป็นครั้งที่ ส ในวันนี้แล้ว และได้กล่าวตลอดมาโดยหวังเ้อใหญ่ว่า เพื่อธรรมครองโลก เป็นลำดับมา จนกระทั่งวันนี้ ซึ่งกล่าวโดยหวังเ้อย่อยว่า อ้าจะให้ธรรมะครอง โลก ก็ต้องชื่อหลักสัมมาทีฏฐิ ไม่ใช่ชื่อหลักปรัชญา, และการบรรยาย วันนี้ เป็นการบรรยายต่อจากการบรรยายในครั้งที่แล้วมา ซึ่งบรรยายได้ไม่ทัน จะจบ ก็มีฝนตกลงมาเสีย; เพราะฉะนั้นท่านทั้งหลายจะต้องระลึกถึงการ บรรยาย ในครั้งที่แล้วมา ว่ามีอยู่อย่างไร จะได้พึงให้ติดต่อกันไป.

#### (คำปรารภ และทบทวนขนถึงหน้า ๓๕๐.)

แต่อย่างไรก็ตาม อาตมาจะขอร้อง ให้ทุกท่าน ทบทวนความรู้สึก
เกี๋ยวกับการบรรยายนี้อยู่เป็นประจำทุกครั้งไป ถึงข้อที่ว่า ทำไมเราจึงทนลำบาก จักให้
มีการบรรยายในทำนองนี้. มันเป็นหน้าที่ของเรา ที่เป็นพุทธบริษัท ที่รับผิกชอบ
ในหน้าที่ของคน ที่จะทำให้ตนเอง มีความรู้ความเข้าใจ ในพระศาสนา ยิ่งขึ้นไป.
อีกทางหนึ่งก็ เพื่อจะสามารถ ช่วยเผยแผ่พระพุทธศาสนา ให้เป็นประโยชน์
แก่โลก ในฐานะที่เป็นหน้าที่ ตามที่พระพุทธองค์ทรงประสงค์; คังนั้นขอให้คั้งใจ
พัง ให้ลำเร็จประโยชน์ อย่างน้อยก็ในสองอย่างนี้.

ข้อที่ว่า เมื่อธรรมครองโลก นั้นหมายความว่า เมื่อนั้นโลกนี้ก็มี
ธรรมะ ประกอบไปด้วยธรรมะ เป็นโลกที่ได้รับประโยชน์จากธรรมะ. เราจึงต้อง
พิจารณาบัญหาต่างๆ สืบต่อกันมาตามลำดับ; นับตั้งแต่ต้องพยายามทำความเข้าใจ
ให้ยึงๆ ขึ้นไป เพื่อให้เข้าใจว่า สึงที่เรียกว่าธรรม หรือธรรมะนั้นเป็นอย่างไร, สึงที่
เรียกว่าโลกเป็นอย่างไร; และเห็นว่าในบัจจุบันนี้ วิวัฒนาการในโลก ล้วนแต่เป็น
ไปเพื่อวินาสนาการของโลกนั้นเอง; เพราะว่าโลกกำลังเจริญ แต่ด้วยสึงที่เพิ่มราคะ
โทสะ และโมทะ.

เรากำลังมือันตรายจากวัฒนธรรมตะวันตก ซึ่งเป็นวัฒนธรรมเนื้อ หนังวักถุนิยม. เราเรียกกันว่าตะวันตก ไม่ใช่จะกุถุลพวกกะวันตก; แต่โดย เหตุที่ว่า ต่วนใหญ่มันได้ก่อรูปขึ้นที่นั้น เป็นวัฒนธรรมเนื้อหนัง ท่างไกลจากธรรมะ ในทางจิต หรือทางวิญญาณ ยิ่งขึ้นทุกที. ข้อนี้ก็มิได้หมายความว่า ขาวตะวันตกจะเป็นอย่างนั้นมาแต่เดิม ในทอน ต้น ๆ ก็เป็นผู้เคร่งถ้วยศาสนา วัฒนธรรม ชนิกที่เห็นแก่ความสงบสุขในทางจิตใจ อยากจะไปอยู่กับพระเจ้าเป็นต้น ถ้วยเหมือนกัน. แต่ถ้วยเหตุอะไรก็ไม่มีใครจะสนใจ นัก: เพียงแต่ยอมรับกันว่า มันโดยบังเอีญ ที่การศึกษา และการก้าวหน้าในผ่าย ตะวันถณนั้น มันก้าวพรวดพราดไปโดยยังไม่อยู่ ไปในทางวัตถุ หรือเนื้อหนัง. เพียงไม่ก็ชั่วอายุคน มันก็เปลี่ยนมาก; แล้วก็เปลี่ยนมากเมื่อเร็ว ๆ นี้ จนเป็น อารยธรรมเนื้อหนัง เป็นวิวัฒนาการชนิดที่เป็นไปเพื่อวินาศนาการของโลก. การศึกษาของโลก ก็พ่ายแพ้แก่อารยธรรมเนื้อหนังเหล่านั้น เพราะว่าผู้จัดการศึกษานี้ ก็เป็นมนุษย์ เป็นคน ๆ ธรรมลานี่เอง.

เมื่อคนเหล่านั้นตกอยู่ใต้อิทธิพล ของอารยธรรมทางเนื้อหนังเสียแล้ว เชาก็ จัดการศึกษาในโลกทั้งหมด ให้เหกันไปในทางเนื้อหนัง โดยรวดเร็ว; ก็หมายความว่า ก็เลสกำลังครองโลก ไม่ใช่ธรรมะครองโลก. ส่วนเรื่องอื่น ๆ ก็เป็นอุปกรณ์ไป หมด; เรื่องเศรษฐกิจก็ดี เรื่องวัฒนธรรมก็ดี; แม้แต่กระทั้งเรื่องศิลปก็ตี ก็กลายเป็นบริวาร ของการจัดโลกให้เป็นไปในทางเนื้อหนัง หรือทางวัตถุนิยมไปเสีย ทั้งหมด. เราก็ไม่ต้องไปโทษสิ่มหล่านั้น หรือว่าไม่ต้องไปสนใจกับสิ่งเหล่านั้นนักก็ได้; สนใจแต่เรื่องที่เป็นต้นตอของมัน คือการศึกษา.

ทีนั้มาคุกนในทางหนึ่ง คือ การที่จะแก้รายให้กลายเป็นดี โดยพิจารณา กันว่า *ล้าจะให้ธรรมะกลับมาครองโลก* อีก *เราจะต้องทำอย่างไร ?.* ข้อนี้ก็ได้ วิสชีนามาแล้วตามลำกับ นับทั้งแต่ว่า ๑. *ต้องจักระบบการศึกษากันเสียใหม่* และ ๒. ถ้าจะจัดระบบการศึกษากันเสียใหม่ ก็ต้องปรับปรุง สิ่งที่เรียกว่าส้มมาทิฏฐิกัน เสียใหม่ แล้วก็ ๑. ต้องขีดหลักสัมมาทิฏฐิ ไม่ใช่ไปยึดหลักปรับญา พุกได้เพียงครึ่ง เวลาผนก็ตก จึงต้องกล่าวถึงข้อ ๓. นี้ต่อไปจนจบ คือการบรรยายโดยหัวข้อว่า ถ้าจะ ให้ธรรมะครองโลก ก็ต้องยึดหลักสัมมาทิฏฐี ไม่ใช่ยึกหลักปรัชญา ต่อไป.

ข้อความที่กล่าวกับไว้ นั้น ก็กล่าวถึงสมมาทิฏฐิ แห่งการศึกษา ของโลก คือต้องให้การศึกษาของโลก เป็นไปค้วยสัมมาทิฏฐิ จะให้การศึกษาของ โลก อยู่ในคลองของสัมมาทิฏฐิ จะต้องจัดการศึกษา ให้เข้ารูปกันกับ สัมมาทิฏฐิ โดยทุกแง่ทุกมุม ซึ่งในที่นี้ คั้งใจจะชี้ให้เห็น เท่าที่จะชี้ได้ หรือจำเป็น เป็น ๙ หัวข้อต้วยกัน:—

หัวข้อแรก ก็ได้บรรยายมาแล้ว ว่าต้องจัดการศึกษา ให้เป็นอิสระจากวัตถุ นิยม ที่กำลังรุกรานอยู่ทั่วไป ทุกหัวระแหงในโลกนี้ คือไปบุชาวัตถุเกินไป.

และ *ข้อที่ ๒. ต้องจัดการศึกษาไม่ให้ลื้มตัว ไปในทางที่จะเมาปรัชญา* คือเป็น idealism มากเกินไป เป็นเรื่องทางจิตถึจริง แก่มันเป็นเรื่องที่มากเกินไป ขนาดที่เรียกว่าเมาปรัชญา นี้ก็ได้กล่าวโดยละเอียกแล้ว ในการบรรยายในครั้งที่แล้วมา.

แล้ว ข้อที่ ๑. ต้องจัดการศึกษานี้ ให้เคียงคู่กันไป กับสิ่งที่เรียกว่าสาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งพุทธศาสนา นั้นก็คือกัวการศึกษา; เพราะว่า พระพุทธเจ้าท่านจัด พระมมจรรย์ หรือสาสนาของท่าน เป็น สิ่ดสึกขา – ศึกษาในส่วนศึด, จิตตสึกขา หรือสมาธิสิกขา เป็นไปในส่วนจิด หรือส่วนสมาธิ, แล้วก็ปัญญาสิกขา เป็นไปในส่วนจิด หรือส่วนสมาธิ, แล้วก็ปัญญาสิกขา เป็นไปในส่วนจิด หรือส่วนสมาธิ, แล้วก็ปัญญาสิกขา เป็นไปในส่วนจิด หรือส่วนสมาธิ, แล้วก็ปัญญาสิกขา เป็นไป

ทีนี้ การศึกษาของชาวบ้านในโลกนี่ ต้องเคียงคู่กันไปกับสิ่งที่ เรียกว่าศาสนา เพราะว่ามนุษย์รอกได้ด้วยการปฏิบัติถูกต้อง ตามหลักของศาสนา. เมื่อจักการศึกษาในเบื้องคนั้งสำหรับเค็กๆ มันผิดไปเลียแล้ว มันไขว้กันไปคนละทาง, หรือมนักจึงกับครงกันข้ามแล้ว มันก็ยาก ที่ว่าเด็กคนนั้นหรือมนุษย์คนนั้น จะไปพบกัน เข้ากับทางรอกของมนุษย์ ที่เรียกว่าศาสนานี้เป็นหลักใหญ่ๆ.

แต่เคี๋ยวนี้มีความหมาย หรือความมุ่งหมาย ว่า การศึกษาสำหรับยุวชน ทั้งหลาย จะต้องเคียงคู่กันไปกับศาสนานั้น ก็เพราะว่า ต้องการให้จิตใจ ของเขานั้น มีความถูกต้อง มีความเหมาะสมอยู่ตลอดเวลา.

เมื้อเขากำลังศึกษาวิชาความรู้ตามธรรมดาสามัญ เช่น รุ้หนังสือ รู้วิชาอาชีพ รู้อะไรต่างๆเหล่วนี้ มันไม่เป็นการรับประกันได้ ว่าจิดของเขา จะไม่ ออกไปนอกทางของศาสนา; หมายความว่า จิตของเขาอาจจะเหออกไปนอกทาง ของศาสนา ไปเป็นบ่าว ไปเป็นทาลของกิเลส ของวัทถุนิยม; แล้วก็ใช้วิชาความ รู้นั้น ทำสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ตัว เห็นแก่ตัว จนทำลายผู้อื่น. อย่างที่กำลังเป็นอยู่ เลียน เดียวน์ :--

ใช้วิชาความรู้เพื่อทำให้ตัวเองมัวเมาในวัตถุ หรือในกิเลส จนไม่มีมนุษย-เมื่อไม่พอก็เบียกเบียนผู้อื่น แล้วก็ตาม ๆ ถันไปทั้งโลก; มันก็เป็นอันว่า เสียทายกันทั้งโลก เป็นการศึกษาที่เบียดเบียนคนทั้งโลก; เพราะเป็นการ **ศึกษา ที่ไม่เคียงคู่กันไปกับศาสนา.** ถ้าเขาจักการศึกษาให้เคียงคู่กันไปกับศาสนา มันก็เป็นอย่างนั้นไม่ได้ คือยังมีจิดใจที่ทั้งอยู่ในท่วนองหลองธรรม จึงกล่าวว่าการศึกษา ท้องจัดไปในลักษณะที่เคียงกู่กันไปกับศาสนา. นี้ก็ได้บรรยายโดยละเอียกแล้ว.

ทีนี้ ข้อที่ ๔. ที่ว่าต้องจัดการศึกษา ให้คนทุกคนรู้ประจักษ์ขัดแจ้ง ต่อ บัญหาของตน ๆ เรียกว่าปัจจักตบัญหา คือบัญหาเฉพาะถน ซึ่งมีอยู่โดยธรรมชาติก็มี ซึ่งเพิ่งจะมีขึ้น เพราะเนื่องกัวยสังคม ที่สัมพันธ์กันไปก็มี.

บัญหาโดยธรรมชาติ ก็เกิด แก่ เจ็บ ตาย และทำให้เกิดเป็นบัญหาขึ้น หรือการที่ทุกอย่างจะไม่เป็นไป ตามความต้องการของคนใดคนหนึ่ง นี้เขาก็ต้องรู้ ด้องแก้ใชให้ถูก มิฉะนั้นแล้ว ก็จะมีการแก้ไขอย่างอันธพาล.

นี้บัญหาปดีกย่อยเกิดขึ้นมาใหม่ ซึ่งไม่ใช่ที่เป็นไปตามธรรมชาติโดยแท้ ก็ยังมีอีกมาณาย; กวรจะเห็นว่าบัญหานั้นเป็นบัญหา ไม่ใช่เห็นกลับกันไปเตีย โดยเอาดึงที่เป็นความทุกร์ หรือว่าเป็นอันตรายนั้น กลายเป็นสึงที่น่าปรารถนา หรือเอา สึงที่เป็นบัญหา มาเป็นสึงที่นี้ใช่บัญหา ก็เลยมิได้สนใจ ในการที่จะแก้ไข อย่างเดี๋ยวนี้ เรากำลังไม่ได้สนใจให้ถูกตัวบัญหา และแก้ไขบัญหานั้นให้ได้ เพราะเราไม่รู้ว่ามันเป็น บัญหา อย่างนี้ก็มีอยู่มาก นี้ก็ได้ปรรยายแล้ว ในการบรรยายลรั้งที่แล้วมา.

#### [เริ่มภารบรรยายต่อจากครั้งที่แด้วุมา]

บักนี้ก็มาถึง ข้อที่ ๕. ว่าการศึกษานี้ เราจะต้องจัดต้องทำ ให้เป็นเรื่องของการกระทำ ไม่ใช่เป็นเรื่องสำหรับพูด หรือไม่ใช่เรื่องสำหรับ กำนึงคำนวน อย่างเถียว. การศึกษามักจะเป็นไปแก่ในเรื่องสำหรับพูด. พุดกัน แล้วก็เลิกกัน หรือว่าจดไว้ในสมุด ปัตสมุดแล้วก็เลิกกัน. ถ้าอย่างนี้มันไม่เป็น การศึกษา เพราะว่าผสแท้จริงมิโด้เกิดจากการพูด หรือเพียงแต่พูดกัน หรือจดไว้ใน สมุด ผลของกรรทึกษาจะเกิดต่อเมื่อได้ปฏิบัติอย่างถูกต้อง ตามหลักเดณฑ์นั้น ๆ.

อีกทางหนึ่ง สมัยนั้นก็ขอบในผืน ในทางกิดคำนึ่งคำนวณ ไม่ในรูปของ ปรชิญา จนไม่มีการปฏิบัติ มีความเคยชินแต่การที่จะคำนวณ ค้วยเหตุผลอย่างนั้น อย่างนี้ จนทิกนิสัย ไม่มีการปฏิบัติ; เพราะไปเข้าใจผืดในคำว่าศึกษา ว่าหมายถึง การศึกษาเล่าเรียน; ไม่เข้าใจให้ถูกต้องว่า การศึกษานั้น หมายถึงการกระทำ ลงไปจริง ๆ. การศึกษาเล่าเรียนนั้น เรียนเพื่อให้รู้ว่า จะทำอย่างไร อย่างนี้ยังไม่ จบการศึกษา เขาต้องทำเบ็น จึงจะเรียกว่ามีการศึกษา.

ถ้าเปรียบเหมือนอย่างว่า ให้เรียนสอนการทำกระบุงหรือตะกร้า สอนค้วย ปาก ทำเท่าไรๆมันก็ยังทำไม่ได้, ให้ลงมือทำ มันก็ยังทำไม่ได้, มันต้องทำ ไปเรื่อย ๆ จนกว่าจะทำใต้. คอนนี้แหละเป็นการเรียนที่แท้จริง. การศึกษาอย่างอื่น ก็เหมือนกัน มันกูยากตรงที่ว่า การศึกษาบางอย่าง เย็นเรื่องทางจิตใจ; เพราะมัน เป็นเรื่องทางจิตใจ ก็ต้องทำในทางจิตใจ จึงจะสำเร็จประโยชน์ในการศึกษาเรื่องนั้น

ฉะนั้นเคี๋ยวนี้ การศึกษาของยุวชน ยังอยู่ในรูปของคำพูด มากเกินไป แล้วก็เพื่อค้วย คือให้เขาเรียน ให้เขาจำ สิ่งที่มันไม่จำเป็นจะค้องเรียนค้องจำนั้นแหละ มาภไปเสียกว่าสิ่งที่จำเป็น. แล้วก็ม้วแต่พูดกันอย่างเคียว ยังไม่ได้ทำ; ในทาง กายกี้ที่ ทางวาจาก็ที่ ทางใจก็กี่ ยังไม่ได้ควบคุม ให้มีการกระทำที่ถูกต้อง อย่างนี้ ไม่เรียกว่า การศึกษานี้เป็นสมมาที่ฏฐิ; ยังเป็นการศึกษาที่โงเขลาอยู่นั้นเอง หาความ เป็นสมมาทิฏฐิไม่ได้.

สมมาทิฏฐิแห่งการศึกษา ของโลกมนุษย์เรานี้ ต้องเป็นเรื่องการ กระทำ เช่นเดียวกับหลักเกณฑ์แห่งพระพุทธศาสนา : ฮือลิกษา ก็ประหฤติ ในส่วนศึก, สมาชิสิกขา ก็ประพฤติในส่วนจิต, บัญญาสิกขา ก็ประพฤติใน ล่วนทั้ญญา; นีจึงจะเรียกว่า มีสมมาที่ฏฐในการศึกษานั้นๆ.

ข้อที่ ๖. ต่อไป สมมาพิฏฐิแห่งการศึกษานั้น จะทำให้มีการ จัดการศึกษา ที่ไม่ต้องแพง หรือไม่ต้องแพงลิบลิ้ว อย่างทีเป็นอยู่เกี่ยวนี้. แล้วในที่สุดมันก็มีผล อย่างกับว่า ตำน้ำพริกละลายทะเล.

ท่านทั้งหลาย อย่าคือว่า อาทมาพูลมากเกินไป เขาพูลกันแก่ว่า "ต่ำน้ำพริก ละลายแม่น้ำ" เกี่ยวนี้มันไม่พอ; มันมีผลขนาดว่า "ตำน้ำพริกละลายทะเล" ในเรื่องการจัดการศึกษาของมนุษย์นี้. เราพูคอย่างนี้ พวกที่เขาจัดการศึกษา เขาก็ ต้องกิดว่า เราไง่ เราคูไม่เป็น เราไม่เข้าใจ. อาทมาก็ยอม แม้ว่าเขาจะคิดว่า อย่างนั้น; แต่อยากจะชี้ให้เห็นว่า การจัดการศึกษาที่แท้จริงนั้น ไม่ต้องแพงลิบลีว.

จะดูกันไปตั้งแต่ของเบื้องต้นที่สุด ตั้งค้นที่สุด อย่างว่า เรานั้งพึงเทศน์ หรือพึ่งบรรยายที่นี่ กับว่าเราจะต้องนั้งพึงเทศน์บนศาลา บนติก บนวิมานนี้ มันจะ ต่างกันอย่างไร. บางทีนั้งพึงเทศน์กลางดินนี้ จะได้รับประโยชน์จากการพึง; ยึงเชีย กว่านั้งพึงเทศน์บนติก บนวิมานเสียอีก. เพราะว่ามันไกลธรรมชาติอยกไปเท่าไร มันก็ยากที่จะเข้าใจธรรมชาติ: เรื่องความจริงนั้น มันเป็นเรื่องของธรรมชาติ.

อุปกรณ์การศึกษา ก็เหมือนกัน มัน ไม่ต้องมากอย่างที่เราคิด ที่เขา จักกันระบบใหม่ ให้มันแหงให้มันมากนั้น มันก็ได้ผลเหมือนกัน: แต่มันค้องเกิน แล้วมันจะไม่ได้ในทาง หรือในส่วนที่ควรจะได้. มันจะได้ในส่วนที่มันแหวกแนว ออกไป คือใกลไปจากความสงบ. หรือบางที่ก็ทำให้ผู้ศึกษา เด็ก ๆ ผู้ศึกษานั้น มีนิสอจับจก หนักไม่เอนบาไม่สู้ เอนเค่สะควก เอาแต่ง่าย, ไม่มีความอกทน ไม่มีการพื้นฝ้าความยากลำบาก.

ข้อน้อย่าดื่มว่า โลกกำลังเป็นโลกที่เจริญค้วยวัตถุ แล้ว คนจัดการ **ดึกษา** เหล่านั้น เขาก็เป็นคน เมาวัตถุ เมาผลทางวัตถุ เมาการภระทำทางวัตถุ; แม้จะจัดจะทำอะไร มันก็ต้องให้ยิ่งขึ้นไปในทางวัตถุ. มันก็เลยมีจิตใจเอียงไป ในทางวัทถุ ใช้วัตถุลงทุนมากหรือแพง ในการจักการศึกษา. แค่แล้วผลที่ได้มา นั้นมันไม่คุ้มกัน อาจจะทำให้ฉลาด; แต่ว่าฉลาดแต่ในทางที่จะเป็นทาสชองวัตถุ, ฉลากไปในทางที่จะเป็นทาศของกิเลส, เป็นบ่าวเป็นทาตของกิเลส. นี้เรียกว่า เป็นทาสขยงวัตถุก็ได้ บางที่ก็เกินไปสำหรับที่จะอยู่ในโลกนี้ถ้วยซ้ำ ไม่เหมาะสำหรับที่ จะอยู่ในโลกนี้; เรียนมากไป จนไม่เหมาะตำหรับที่จะอยู่ในโลกนี้.

นี้ การศึกษาที่แท้จริง ไม่ต้องแพงลิบลิ่ว. ถ้าใช้คำว่าอย่างนี้ มันหยาบลายหน่อย ก็สุดแท้ แต่ว่ามันพึ่งง่ายดี ยึงถ้าเป็นเรื่องการศึกษาทางธรรม ทางศาสนาควัยแล้ว ยึงจะค้องเป็นอย่างนี้มากขึ้น. แม้ว่าจะล่วงมาคั้งสองพันกว่าปีแล้ว มันก็ไม่มีอะไรที่เปลี่ยนแปลง ถึงขนาดที่จะทำให้เกิดมีหลักเกณฑ์อันใหม่ขึ้นมาว่า เราจะ ค้องศึกษากันบนศึกบนวิมาน จึงจะบรรลุมรรถ ผล นิพพาน; ยึงไปศึกษาบนศึก บนวิมาน ยึงจะไกลต่อการบรรดุมรรค ผล นิพพาน. ถ้ายังศึกษากันอยู่ทามกลางคิน ตามอะไรนี้ ยังจะใกล้มรรค ผล นีพพานกว่า.

ขอให้นึกถึงข้อที่ว่า อาคมาเคยพูดแล้วพูดอีกซ้ำ ๆ ชาก ๆ จนท่านทั้งหลาย ราคาญ ว่า พระพุทธเจ้านั้นท่านประสูติกลางดิน ท่านตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าก็กลางดิน ท่านนิทพานก็กลางคิน. โดยมากท่านก็ต้องประทับอยู่กลางคิน ; เพราะว่า:เม้แต่ กุฏิของท่าน ก์พื้นคืน นี่เป็นอย่างนี้.

แม้ว่าจะล่วงมาตั้งสองพันกว่าปี ก็ไม่เห็นมีอะไร ที่ทำให้เปลี่ยนแปลงหลัก เกณฑ์อันนี้ให้; คือหลักเกณฑ์ในข้อที่ว่า ยิ่งใกล้ชิคธรรมชาติเท่าไร มันก็ยึ่งง่าย ยิ่งสะควกคาย ยิ่งแจ้มแจ้ง ยิ่งชักเจน ต่อความจริงก่าง ๆ ที่มันเป็นเรื่องของธรรมชาติ, มัน ต้องเป็นไปตามธรรมชาติ. เดี๋ยวนี้เราจะทำผิดกันมาก ไปแล้วก็ได้ ที่เรา จักการศึกษาชนิกที่มันแพง แล้วมันก็ได้ผล ไปในทางที่ ไกลจุดมุ่งหมาย คือ ความสงบ.

แต่ข้อนี้ก็มิใค้หมายความว่า เราจะไม่ลงทุน หรือไม่จัดอะไร โห้มัน สะควกสบาย เรียบร้อยกันเสียเลย. มุ่งจะกล่าวแต่ในข้อที่ว่า ที่มันแพงลิบดิ่วนั้น มัน จะเป็นเรื่องไม่จำเป็น ไปเสียทั้งนั้น; มันกลายเป็น "ละลายน้ำพริกลงไป ในทะเล" มันไม่เห็นผล. เมื่อก่อน เรามีการสำเษา อย่างที่เรียกว่า ไม่ค้องลงทุน อะไรมากนัก : ศาลาวัดก็เรียนได้ ครูก็เงินเดือน ๕ บาท ๑๐ บาท ; เล็กนักเรียน จบประถมเวลานี้ ที่แม้จะเรียนบนดึก หรือครูเงินเดือนกั้งพันอย่างนี้เป็นต้น.

มันต้องมีข้อเท็จจริงอะไรบางอย่าง ที่มันยังไขว้กันอยู่. ขอให้ระวังให้ดี ว่าแม้แต่เราจะให้การศึกษาเป็นส่วนตัว เฉพาะภายในครอบครวังแก่ลูกแก่หลานของเรา ก็ตาม มัน ต้องไม่แพง มันก้องไม่แพงลืบลีว. ลองให้อย่างแบบแพงลิบลิ๋ว; มันก็จะได้ผลตรงกันข้าม.

หรือว่า จะซื้อชองเล่นให้ถูกเล่น มันก็ไม่จำเป็นจะต้องเป็นเรื่องแพงลิบลิ๋ว; ยึ่งแพงเท่าไร จะทำความฉิบหาย ให้แก่จิดใจของลูกเด็กๆ มากขึ้นเท่านั้น. ฉะนั้น ของจริงไม่ต้องแพง. จริงที่สุด ไม่ต้องใช้เงินเลย; อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "นิพพานนี้ให้เปล่า ไม่เอาสตางค์". ถ้าเรายังถือหลัวเกณฑ์อันนี้อยู่ เราคงจะจัด การศึกษาที่ไม่แพงได้ และได้ผลดีด้วย. ขอให้ไปกิดดู ในที่สุดจะเห็นด้วยว่า การศึกษาที่จัดแพงนั้น เป็น มิจฉาทีฏฐิ. การศึกษาที่เป็นสมมาทิฏฐิ ต้องไม่แพง.

ข้อที่ ๗. การศึกษาต้องไม่พุ่มเพื่อช ไม่เพื่อ ด้วยวิชาที่ไม่ จำเป็น. นีมนเกี่ยวเนื่องกันไปหมดทุกแขนง.

เรากำลังทำ สิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องทำ อยู่มากทีเดียว ในโลกนี้. เมื่อเป็นกังนี้ การศึกษาก็จักไปในทางที่เพื่อ หรือไม่จำเป็น ไปตามด้วย: เพราะว่า เราอยากจะทำสิ่งที่ไม่จำเป็น. เราจะไปโลกพระจันทร์ ไปโลกพระอังคาร ไปโลก อะไรก็สุดแท้เกอะ ซึ่งมันยังไม่จำเป็นจะต้องทำ เพราะว่าสิ่งที่จำเป็นกว่านั้น ยังมีอีก มาก ถ้าเป็นไปเพื่อสันทิสุขของมนุษย์. แต่นี้เรามันอยากจะก่ง หรืออยากจะดี หรืออยากจะข่มขู่ผู้อื่น อะไรนี้ ก็จะต้องไปให้ได้; ก็ต้องลงทุน, ก็ต้องทำสิ่งที่ เรียกว่า ยังไม่ต้องทำ, ยังไม่จำเป็นต้องทำ. สิ่งที่กวรทำกว่านี้มันยังมีอยู่ นี้เป็น หลักการใหญ่; ในโลกทั้งหมด ในเวลานี้ สิ่งที่ไม่จำเป็นจะก้องทำ มีมากขึ้น.

ที่เรียกว่า กวามเจริญทั้งหลายนั้น ชอให้ไปกู, แล้วลูกันด้วยจิดใจที่ เป็นธรรม, กูให้ละเอียก จะพบว่า; ในบรรกาซึ่งที่เรียกว่า ความเจริญทั้งหลาย นั้น มีส่วนที่เพื่อ คือไม่จำเป็นอยู่ตั้งก่อน, ทั้งกรึ่งกั้งก่อน.

อย่างว่า เราจะเดินไป ในถนนไหญ่ ในมหานครใหญ่ๆของโดก เราจะ เห็นว่า มันเด็มไปด้วยสีสัน แสง เสียง อะไรนี้; ก็ไปแยกแยะคูว่า อะไรมันจำเป็น. มัน ล้วนแต่สิ่งที่เพื่อทั้งนั้น แล้วก็บ่นว่า กระแสไฟฟ้าไม่พอ น้ำไม่พอ ความสะอาด ไม่พอ อะไรนี้. มันจะพอได้อย่วงไร เพราะส่วนหนึ่งมันคอยแต่จะทำให้เพื่อ หรือว่าเกินจำเป็นอยู่เรื่อย.

นี่กวามเจริญ มนัก เจริญในเรื่องที่เพื่อ เจริญเพื่อความวินาศ เจริญ เพื่อส่งเสริมโลภะ โทสะ โมหะ. นึ่มนุษย์กำลังเป็นมิจฉาทิฏฐิ หลับหูหลับทา ทำสิ่งที่ไม่ค้องทำ แล้วก็มาบนว่า เคือดร้อน ว่าเป็นทุกซ์ ว่าอะไรต่างๆ.

หรือว่า ถ้าจะมองให้ละเอียดอกไป มันเป็นการที่สัมพันธ์กันอยู่ ซึ่งจะ ต้องแบ่งแยกออกไป ว่า คนหนึ่งไง่, กนหนึ่งจะทำนาบนหลังคนโง่ มันก็ต้องหาอะไร มาหลอก มาล่อ ให้หลง ให้ใหล. เรื่องเพื่อมันก็เกิดขึ้นเพราะเหตุนี้: เราก็ต้อง ไปเสียเวลา ทำสิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องทำ, บางทีมันก็มาคึงเอาไป ทั้งที่เราไม่อยากจะไป อย่างนี้.

ถ้าสิ่งใดที่มันส่งเสริมกิเลส สิ่งนั้น ก็นิยมกันมาก ก็เลยพาไปแค่ ในทางนั้น. เกี๋ยวนี้กิจการมหรสพค่าง ๆ จะไรค่าง ๆ นี้ มันเพื่อยึงกว่าเพื่อ, มันเกิน ยึงกว่าเกิน. มันเป็นมิจฉาทีฏริ ยึ่งกว่ามิจฉาทีฏริ แค่ก็ไม่มีใครเห็นกันอย่างนี้ ไม่มี โครร้องทุกข์อย่างนี้ บางทีก็ไปช่วยผสมโรงกับเขาค้วยซ้ำไป.

ทีนี้ การศึกษานั้น มัน อยู่ในกำมือ ของคนที่จัดการศึกษา แล้ว คน ที่จัดการศึกษานั้น อยู่ในกำมือของก็เลส ของภูลมี ปักาจแห่งความเพื่อ; แล้วก็ ก้องจัดการศึกษาเพื่อไปด้วย เป็นธรรมดว, มันเป็นการพุ่มเพื่อย เรียนในสิ่งที่ไม่ควร เรียน จนไม่รู้ว่าเรียนไปทำไม; นอกจากว่า ให้ฉลาด ให้ทันเพื่อน ให้รู้อะไรมาก ๆ. เราเห็นเล็กนักเรียนตัวเด็ก ๆ ให้เรียนวิชาอะไรบางอย่าง ที่ยังไม่ จำเป็นจะต้องเรียน; เช่นเรียนรู้เรื่องเมืองนอกเมืองนาทั่วโลก แม้แก่ว่าเมืองที่ไม่ ไก้เกี่ยวข้องกับเรา ก็ยังไปรู้เขาว่ามีอะไร เป็นอะไร ที่ไหน อย่างไร. แต่พอจะถามว่า พระพุทธเจ้าเกิดที่ไทน? ไม่รู้. เป็นเด็กไทยนี้ไปรู้เรื่องเมืองนอกเมืองนา ฝรั่งอย่าง นั้นอย่างนี้. แต่ถาม พระพุทธเจ้าเกิดเมืองไหน? ไม่รู้. แล้ว เรามีความทุกข์ ต้องร้องไท้บ่อย ๆ อยู่นี้ มันเพราะเหตุอะไร? อย่างนี้ ตอบไม่ถูก; แต่ไปรู้เรื่อง เมืองนอกเมืองนารารพักอย่าง.

สมัยก่อนเคยเห็นมี ให้เค็กต้องท่องราชชื่อของแม่น้ำ ชองภูเขา ของนคร-หลวง ของอะไรประเทศต่าง ๆ จะทั่วโลกไปเลย; แต่ข้อที่มันจำเป็น ที่จะต้องรู้เคี๋ยวนี้ ว่าเก็ก ๆ จะต้องทำอะไรบ้าง? จะต้องช่วยเหลือพ่อแม่อย่างไร? นี้ก็ยังไม่รู้. ถาม พระพุทธเจ้าเป็นโอรสของใคร? อะไร? ก็ไม่รู้ทั้งนั้น. นี่มันเพื่อไปใน ทางที่ไม่จำเป็น แล้วมันชาดอยู่ในทางที่จำเป็น. การศึกษาชนิดนี้เป็นมิจฉาทีฏฐิ โดยไม่รู้สึกตัว ก็หลับตาจัดไป ทำไป.

ถ้าเป็น การศึกษาสัมมาที่ฏฐิ ต้องไม่พุ่มเพื่อยด้วยวิชาที่ไม่จำเป็น ต้องเอาสึงที่จำเป็น มาเป็นอันดับหนึ่ง แล้วก็จำเป็นรองลงไป, รองลงไป, แล้วก็ จำลักไว้เพียงเท่านั้น ก็จะพอก็กับความสามารถ เรี่ยวแรง กำลัง ของผู้ศึกษา. แต่เคี๋ยวนี้ เขามันหลงกัน แข่งกัน ในทางเพื่อ กลัวจะไม่เพื่อมากเหมือนเขา.

นี้ ข้อที่ ๘. สมมาทีฏฐิแห่งการศึกษา จะต้องจัดการศึกษา ที่มีรากฐานในทางธรรมะ หยังลึกลงไปในสันดานของยุวชน. การศึกษานั้นต้องให้มีรากฐานที่เป็นธรรมะ แล้วมันหยังลึกลงไปใน สันภาน ผั้งลงไปในสันภานของยุวชน ผู้กระทำการศึกษา.

ทางธรรมะ นี้ก็หมายถึงทางศีลธรรม ซึ่งมีเรื่องที่ต้องพุคกันมาก ก็ไว้พูลกันวันหลังก็ได้. แต่จะให้เป็นหัวข้อว่า ถ้ามิจฉาทิฏฐิ แล้ว ก็จะทำไปใน ทางที่ ไม่มีเนื้อที่เหลือไว้ในจิตใจของเด็กๆ สำหรับที่จะให้ธรรมะหยังลงไปเป็น รากฐาน; เพราะเอาไปบรรจุไว้ด้วยความลุ่มหลงทางวัตถุนิยม ทางสวย ทาง งาม ทางเนื้อทางหนัง ทางก็ทางเล่น ทางกิน ทางกาะ ทางเกียรติ นั้นไปหมด: ไม่มีที่ว่างสำหรับธรรมะ หรือศีลธรรม, ไม่มีใครรับผิดชอบ ว่ามนุษย์จะเป็นอย่างไร, ไม่มีใครเป็นเจ้าของมนุษย์โดยแท้จริง หรือว่าไม่มีใครรับผิดชอบ เรื่องความเจริญ หรือกวามฉิบหายของโลก.

ก็คิกคูเกอะ โครจะเป็นผู้รับผิดชอบในเรื่องนี้ มันรับไม่ได้; มันไม่ สามารถจะรับได้ มันก็มีแก่ลนที่จะเอาเปรียบโลก ใช้โดกเป็นเครื่องมือ หานั้นหานี้ ตามที่ตัวค้องการ ไม่ต้องคำนึงว่า จะเป็นธรรม หรือไม่เป็นธรรม. หลักสูตรการ ตึกษา จึงคืมอักอยู่ค้ายการที่จะวึงแข่งกันไป ในทางความเจริญทางวัตถุทั้งนั้น; จะมีเรื่องของทางธรรมะ หรือจิตใจบ้าง ก็อย่างที่เรียกว่า พอแก้ชัก หรือ พอ แก้เกือ ว่าจะไม่มีเสียเลย คือมันนึกละอายในข้อที่ว่า แต่หนหลังที่เล้วมานั้น เขาเลยมี. หรือบางที่ก็จะคิดว่า ประเทศของเราเจริญด้วยศาสนา; อย่างนี้ก็ต้องมี พอกันข้อกรหา เท่านั้นเอง.

นี้เราจึงเห็น ยุวชน รุ่นหลัง ๆ มานี้ มีความประพฤติเสื่อมเสียทาง ศีลธรรมมากขึ้นๆเพราะว่าการศึกษาไม่ถูกต้อง ไม่เพียงพอที่จะควบคุมเขาได้; แล้วมันก็ไม่มีทางที่จะหยังรากลึกลงไปในจิดใจ ให้เขามีรากฐานของศึลธรรม เป็นพืช พันธุ์อยู่ แล้วก็เจริญงอกงานขึ้นมาขามลำกับ.

มันเป็นเรื่องที่พูดแล้วพูดเล่า ซ้ำแล้วซ้ำเล่า ในข้อที่มนุษย์ค่อย ๆ ลืม ตัวไป ทีละยุค, ทีละยุค ว่ามนุษย์ควรจะเป็นอย่างไร ? ควรจะมีอะไร ? มันกลาย เป็นผล่อยไปตามอำนาจของความคึงคุค ของสึงรอบค้าน ซึ่งเป็นเรื่องของกิเลส, เป็น เหยื่อของกิเลส ของคนอื่นที่เขามีกิเลส; กัมาคึงคนที่ยังไม่มีกิเลสนี้ ให้มีกิเลสใหม่ ๆ เพิ่มขึ้น ๆ ก็เลยเป็นโรคที่ประหลาด. ไม่มีช่องว่างในจิดใจของมนุษย์ ที่จะให้ ศีลธรรมเข้าไปตั้งมัน; เพราะมิจฉาทิฏฐิ หรือ อธรรม หรืออะไรก็ตาม มัน เข้าไปแย่งที่อยู่เสียหมด ในจิดใจของมนุษย์.

น้ำเป็นข้อหนึ่งที่ว่า การศึกษาไม่อยู่ในรูปของสัมมาทิฏฐิ คือไม่ได้ จักการศึกษา ให้เกิดช่องว่างในจิศใจของเก็ก เพื่อจะเป็นรากฐานทางธรรมะ ทาง ศีลธรรม ผังแน่นอยู่ที่นั้น; จนกระทั่งกรูเองก็ไม่รู้ ว่าศีลธรรมคืออะไร. ทีนี้ เก็กรุ่นหลังโกขึ้นมา เป็นครูอึก ก็ยิ่งไม่รู้มากขึ้นไปอีก ว่าศีลธรรมคืออะไร; นอกจากทำไปตามหลักสูตรให้ดีที่สุด ก็สอบไล่ได้ดีที่สุด ก็ได้อาชีพทีที่สุด ได้เงิน เคือนมากที่สุด; รู้แต่อย่างนั้น ในที่สุด ก็เอาการได้ การสนุกสนาน นี้เป็นของที.

ที่นี้ข้อสุกท้ายเป็น ข้อที่ ธ. อาตมาอยากจะพูดว่า สมมาทิฏฐิแห่ง การศึกษา จะทำให้จัดการศึกษา ชนิดที่หวังผล เพื่อให้ใด้คนดี ซึ่งคว่า ที่จะให้ได้คนมีความรู้. พูดให้สั้น ๆ ก็ว่า เอาคนดีกันก่อน; ไม่ท้องการถนมีความรู้. คนที่ ร่ำรวยด้วยความรู้อย่างเคียวนั้น จะเป็นอันธพาดสุดเหวียง ไม่ทันรู้ตัว. คนดีแม้ไม่ ค่อยมีความรู้ อย่างที่เขามี ๆ กัน; แต่จะไม่เป็นอันธพาตเลย.

การศึกษา ต้องจัดโดยหวังจะให้ได้คนดี ไม่ใช่ให้ได้คนมีความรู้.
พยพูลอย่างนี้ เขาว่าบ้า; เพราะว่าทุกหนทุกแห่ง เขากำลังจัดการศึกษา เพื่อให้คน
มีความรู้, แล้วก็ไม่เคยนึก ไม่เคยเฉลียวไปถึงว่าต้องเป็นคนดี, หรือจะเหมา
เอาเองว่า ถ้ามีความรู้แล้วก็เป็นคนดี อย่างนี้ก็เป็นมิจฉาทิฏฐิสองเท่า; เพราะ
ว่าเข้าใจผิดถึงสองซ้อนสามซ้อน.

อาคมาคิกว่า จะไม่ต้องอธิบายอะไรกันนักแล้ว เรื่องคนดี กับ คนมี ความรู้ นี้มันไม่ใช่คนเดียวกัน; ไม่ใช่อย่างเคียวกัน. คนอาจจะเป็นทั้ง คนดีและคนมีความรู้ด้วยก็ได้ นี้ก็ยิ่งดี; แต่ถ้ามุ้นเป็นเพียงอย่างเดียว เช่นคน หนึ่งเป็นคนดี, คนหนึ่งเป็นคนมีความรู้นี่. โครจะเลือกเอาคนไหน ? ถ้าจะต้อง เลือก คนใหนมันจะปลอดภัย ?

ฉะนั้นเกี่ยวกับการศึกษา ที่จัดให้แก่เด็กๆนี้ มัน เป็นการเพื่อ ในทาง ที่จะจัดให้ เป็นคนมีความรู้ และไม่เป็นคนดี เพราะมันเมาความรู้. เพียง เท่านี้มันก็บ้าแล้วใช่ใหม? เพียงแต่มันบ้าเรียน บ้าความรู้นี้ มันก็เป็นคนไม่คีแล้ว; เพราะเป็นคนบ้าแล้ว. ถ้าเป็นคนคี้ ก็ต้องไม่บ้าอะไร. ถ้ามันรู้มาก มันก็บ้าจน ไม่นับถือพ่อแม่ ไม่นับถือคนเฒ่าคนแก่ ไม่นับถือครูบาอาจารย์ ในที่สุด.

ฉะนั้นอยทาจะพูคว่า สร้างวิญญาณให้นักเรียน ดีกว่าให้นักเรียน เรียน หนังสือ. พวกที่เป็นครูนี้ ถ้าทำได้ "สร้างควงวิญญาณให้นักเรียน ตึกว่าให้เรียน ให้เรียนหนังสือ ก๊อย่างที่มีอยู่ในหลักสูตรให้เรียน : เรียนๆ เรียน หนังสือ". หนังสือ รู้หนังสือ รู้วิชากวามรู้, กระทั้งรู้วิชาชีพ. เราต้องเรียนหนังสือก่อน เราจึง เรียนวิชาชีพได้ รวมกันแล้วก็เรียกว่า เรียนหนังสือ: เสร็จแล้วมันเป็นอะไร ? ก็ เป็นคนที่มีความรู้ รู้หนังสือ แต่ไม่มีวิญญาณอย่างมนุษย์ก็ได้ คือใจมันไม่สูง.

ที่ว่า "สร้างวิญญาณให้เด็กๆ" นี้ หมายความว่า ให้เขามีจิตใจสูง คน ไม่รู้หนังสือเลยก็มีจิตใจสูงได้. ยึ่งย้อนหลังไปทางข้างหลัง หลายร้อยปีหลายพันบี คนมีจิกใจสูงมาก แล้วส่วนมากก็ไม่รู้หนังสือ.

แม้ในประเทศไทยเรานี้ อย่างสมัยอยุธยา สุโชทัย อะไร ถอยๆหลัง เข้าไป เข้าก็ไม่ค่อยรู้หนังสือ กันกี่คน; แต่ก็ไม่ใต้มีจิตใจเลวกว่าคนสมัยนี้ ที่รู้หนังสือมาก. แล้วมันยังพิสูจน์ว่า การเบียกเบียนมันน้อย; การที่จะฆ่าพ่อ ฆ่าแม่กันอย่างเดี๋ยวนี้ มันก็หายาก, ที่จะตีกันในมหาวิทยาลัยนั้นเป็นไม่มี, หรือ ว่า จะเรียกกรูว่าอ้ายว่าอื่ อย่างนี้มันมีไม่ใต้. มันจึงมีรากฐานทางศีตธรรมอยู่ใน จิกใจมาก; เพราะว่า เขามุ่งกันแต่จะให้เป็นเด็กที่ ให้เป็นคนดี.

เขาให้เรียนเข้าไปทางกาย ทางวาจา ทางใจ; เขาไม่ให้เรียนทาง ทา ทางพูเหมือนสมัยนี้ เขาให้เรียนเข้าไปทางกาย ทางวาจา ทางใจ ก็หมายความว่า ควบกุมกันเค็มที่ ที่จะให้มีความประพฤติทางถายนี้ก็ขึ้น ๆ, มีการพูลจาทางวาจาดีขึ้น ๆ, มีการกำรงจิดใจในทางจิดใจนี้ดีขึ้น ๆ. สำหรับวิชาหนังสือนั้น ปล่อยให้ลากหางตามมา รู้ก็ได้ ไม่รักได้.

นี้มันกลับทรงกันข้ามอยู่อย่างนี้. เพราะว่าในคระกูลที่เป็นสัมมาทิฏฐิ, สมมุติว่าคระกูลหนึ่ง เขากวกขันกับเค็ก ๆ มาทั้งแค่อ้อนแค่ออก ให้เค็กมีกาย วาจา ใจ ที่ถูกท้อง หนังสือยังไม่เรียน. โทชื้นอายุครบจะบวชเณรบวชพระ จึงค่อยมาเรียน หนังสือที่วัดก็ยังให้นี้; ก่อนหน้านั้น ยังไม่ได้เรียนหนังสือเลย แต่ว่ามีกาย มีวาจา ใจ กายทววร วจีทวาร มโนทวาร อะไรที่บรรจุความก็ หรือธรรมะ หรือศีลธรรม หรือรากฐานของศีลธรรมไว้เต็มปรี่. นี่ยังไม่รู้หนังสือ ค่อยเรียนต่อเมื่อจะละควก; จะเรียนเมื่อไรก็ได้เมื่อครบอายุ, อายุครบจะบวชเฉรบวชพระ ค่อยเรียนก็ยังได้ แต่ขอ ให้มีรากฐานในจิตใจดีมาก่อน.

เคียวนี้อาคมาก็ถนทนึ่งละ ที่จะต้องสารภาพว่า เหลือจะทนทานได้แล้ว คนที่มาเป็นเข้านาค บวชเณรก็ดี บวชพระก็ดี มันเหลือที่จะทนทานได้แล้ว มันพูด กันไม่รู้เรื่อง. ที่เป็นชนิกลูกทุ่งนี้ก็ยืมพุดกันไม่รู้เรื่อง แม้ที่ว่าจะเดยร่ำเคยเรียน มีปริญญามาจากเมืองนอกเมืองนา กัวยช้ำไป มัน ก็ยังพูดกันไม่ค่อยรู้เรื่อง ว่าเรื่องของพระพุทธเจ้านั้นจะเป็นอย่างไร, เราจะต้องอกทนอย่างไร, จะต้องปับบังกับ กาย วาจา ใจ อย่างไร, มันณนละเรื่อง. เขามากไปด้วยปริญญามา แล้วก็ยังจะมา หาปริญญาอย่างเดียวกันอีก จากทางศาสนา ไม่ใช่มาหาการฝึกฝนกาย วาจา ใจให้เกิดธรรมะ ให้เกิดความปลอดภัย.

เขาหลงใหลในปริญญา วิชาความรู้ ที่ได้รับการรับรอง จะมาเรียน นักธรรม เรียนบาลี หรือ เรียนอะไรก็สุดแท้ ให้ เป็นการเพิ่มเกียรตินิยม ไม่ได้หวังว่าจะมาขูดเกลากิเลส เป็นการประพฤติปฏิบัติ. เขาไม่รู้ว่า ที่วัด เรานี้ ก็มีปริญญา เหมือนกัน; แต่ไม่ใช่ปริญญาที่ยาวเป็นหางอย่างนั้น มันเป็นปริญญา ที่จะทำให้หางหดสั้นเข้า ๆ คือเป็นปริญญาที่ไม่มีตัวกู ไม่มีของกู, เป็นปริญญา ที่ตายเสียให้ได้ ก่อนร่างกายตายนี้. เมื่อมีปริญญาอย่างนี้ ก็เลยไม่เข้าใจ; ก็ไม่อยากได้ หรือก็ไม่เอา. นี่ด้วอย่างที่มันพูดกันไม่รู้เรื่อง.

คนที่เป็นชนิด "น้ำชาลันถ้วย" มาแล้ว แล้วพูดกันไม่รู้เรื่อง ลำบาล ยุ่งยาก กำลังจะยอมแพ้อยู่ทุกวันแล้ว; หมายความว่า ที่ได้รับการศึกษาอย่างดีมา ก็พูดกันไม่รู้เรื่อง, ที่ไม่ได้รับการศึกษาอะไรนัก เป็นลูกทุ่งลูกนา ก็พูดกันไม่ค่อย รู้เรื่อง, กำลังมีบัญหาอย่างนี้; เพราะไม่จัดการศึกษาชนิดที่ว่า สร้างดวง วิญญาณ ดีกว่าให้รู้หนังสือ; อย่างที่ว่ามาแล้วนั้นเอง.

การศึกษาอย่างโบราณ มนแฝงไว้ มนแทรกไว้ ด้วยการอบรม
ทางศึกธรรม มากเกินกว่าให้วิชากวามรู้ทางหนังสือ. อย่างชั่วไม่ก็สืบปี อย่างอากมา
เป็นเก็ก ๆนี้ ไปอยู่วัด เวลาเรียนหนังสือไม่เท่าไร; แค่เวลาที่ต้องทำนันทำนี้
หลายอย่างนั้น มากถว่าเวลาเรียนหนังสือ. ถ้านอนที่วัด ตื้นเช้าขึ้น ก็ต้องทำนัน
ทำนีบ้าง ก่อนที่จะไปเอาปืนโท ไปเอาหม้อแกงในหมู่บ้าน. กลับมาแล้วยังต้องจัด
ให้เรียบร้อย สำหรับที่จะให้พระได้ฉัน แล้วยังต้องคอยปฏิบัติพระ. ทั้งหมดนี้ต้อง
ทำไปด้วยความรับผิดชอบ ทำผลาดไปนิณฑียวก็ถูกถื ไม่มีอะไรพูด ถือพูดก้วย
ไม่เรียว; ไม่ต้องบอกว่าทำผิดอย่างไรคอก ก็ดีใด้เลย. ถึงเวลาเรียนหนังสือก็เรียน
บ้าง กว่าจะตอนเพลอีก มันก็ต้องทำอีก ตอนบ่ายก็เรียนอีกนิลหน่อย ตอนเย็นก็ต้อง
ไปทำอะไรที่ตานวัดนั้น ไปกวาดบ้าง ไปตักน้ำบ้าง ไปทำสวนครัวบ้าง แล้วพอกำลง
ก็ต้องทำอะไรอีกบางอย่าง กระทั่งใหว่พระสวอมนต์ตามธรรมเนียม.

แค่ว่า ตลอดเวลาเหล่านั้น ต้องระวังตัวแจ แล้ว ต้องรับผิดชอบ เองด้วย ถือว่า ซึ่งต่างๆ ไม่ได้รับคำสั่ง, หรือไม่ได้รับคำบอกว่าต้องทำอย่างไร มากนัก; มีการบอกกันค้วยไม้เรียวเลย บอกว่าเรื่องนี้ใหม่ยังไม่เคยทราบ ก็ไม่ได้ ไม่ใช่ข้อแก้ตัว. แล้วมันก็ต้องระวังเอาเอง ค้องถามเอาเอง ก้องลอยสอกส่องเอาเอง ว่าเขามีระเบียบอย่างไร. เราเพิ่งมาอยู่ที่หลัง ก็ต้องคูเอาเอง; มันก็เป็นเรื่องอบรม ความเข้มแข็ง ความอกกลั้นอดทน ความรอบคอบสุขุม หุกอย่างทุกประการ กระทั่ง กวามแลียสละ. เราจะต้องทำสวนครัว ของนี้ไม่ใช่ว่า เราจะเป็นผู้ได้ประโยชน์ ต้องถวายพระฉัน ก้องแจกชาวบ้าน อะไรนี้.

ที่จีกว่านั้น ก็คือ นิสัยขอมแพ้ อ่อนน้อม ถ่อมตัว มาตามลำดับ ต้องเลารพเฉร ค้องเลารพพระ, ต้องเลารพลรูบาอาจารย์, ต้องเลารพลนเพ่ว ลนแก่, อย่างที่อยากจะเล่าแล้วเล่าอีกว่า คนบ้าเคินผ่านมากลางวัด ก็ต้องใหว้ นี่อาตมานี้ ไม่ต้องใครอื่น เพราะว่ามันเป็นระเบียบของวัลของอาจารย์ว่า ลนแก่มา ต้องใหว้ ไม่ต้องถามว่า คนแก่น็อนดีหรือลนบ้า ทุกคนเด็กๆ ทุกคนก็ต้องใหว้. ลนแก่ลนหนึ่ง อยู่ที่นอกนา เล็กๆ มันก็รู้ว่า ลนบ้า. แต่ถ้าเกิดเลินมากลางวัด ไปนอกนา ก็ต้องใหว้ ต้องทั้งจอบที่ทำสวนครัวไว้ แล้วลึมาใหว้ แล้วจึงไปจับจอบทำสวนครัวอีก; ถ้าไม่อย่างนี้ ก็ต้องถูกไม้เรียว ไม่ต้องถาม.

เพราะฉะนั้นมันจึง เป็นการอบรมที่รุนแรงรวดเร็ว ที่ให้เคารพคน เฒ่าคนแก่ ให้เชื้อพึ่ง ให้เสียสละ; มันก็แก้นิสัย ที่ทำให้วิญญาณค่ำอยู่ในคัว. หนังสือก็เรียนน้อยมาก แต่ก็รู้ได้ในที่สุด ก็คืออย่างนี้. แต่แล้วก็มองเห็นประโยชน์ว่า ได้ความก้าวหน้า ความเจริญ ทางจิต ทางวิญญาณ คือทางกาย ทางวาจา ทางใจ นี้มากกว่าได้รู้หนังสือ.

พอเคี่ยวนี้ การศึกษามันก็เปลี่ยนเป็นอย่างอื่น ออกไปนอกวัด แล้วเด็ก ๆ ก็ไม่ต้องใหว้อนแก่ อะไรก็ไม่ต้องทำ; จะกวาดขยะสักนิดหนึ่ง ก็ต้องให้ภารโรงกวาด. มันเป็นระบอบการศึกษาที่ดีเกินไป; สำหรับจะทำเล็ก ๆ ให้เป็นเทวคา ก็พูดกันไม่ รู้เรื่อง ในที่สุด. ฉะนั้นอาคมาจึงคิดว่า *ถ้ามีอำนาจอะไรที่จะบันดาลการศึกษาได้* ก็จะจัดการศึกษาแบบโบราณ เพื่อสร้างตวงวิญญาณของเด็ก ๆ มากกว่าที่จะให้เด็ก ๆ *ได้รู้หนังสือเร็ว ๆ* คือให้เขามีวิญญาณสุง นำหน้าวิชาหนังสือเสมอไป จะปลอดภัย.

เคียวนี้ เขารู้หนังสือเร็วเกินไป การเจริญทางวิญญาณมันตาม ไม่ทัน ที่นี้ความฉลากปรากเปรื่องในทางหนังสือ มันก็คึงไปหาการตามใจคัวเอง เป็นทาสของกิเลส นำไปสู่ความจองหอง ไม่เคารพบิตามารดา ครูบาอาจารย์, ไม่รู้อะไร; ก็ดีกันได้ในโรงเรียน ในมหาวิทยาลัย ในสนามภ์พา ที่ไม่มีความสงบเลย.

ฉะนั้น การศึกษาควรจะจัดไปในรูป ที่บรรจุศีลธรรมเข้าไปในกาย วาจา ใจ เรื่อยไป แล้วก็เรียนวิชาความรู้ตามหลังที่ละน้อยๆ ถ้าจะพูกตามความ รู้สึกแล้ว ว่าควรจะมีโรงเรียน ชนิดที่ให้เก็ก ๆ เขาทำอะไรเหล่านี้เอง; แม้โรงเรียน ก็สร้างเอง เครื่องเรียน เครื่องอะไร ก็จะต้องเครียมเอง พยายามเอง, กระทั่ง สวนครัว กระทั่งเลี้ยงสัตว์ ที่เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น ก็จะเสียสละเพื่อส่วนรวมอยู่เสมอ. น**ี้ทำเป็นเบื้**องหน้า ให้วิญญาณของเ**ก็**กสูง หนังสือเรียนภามหลัง.

ถ้าทำอย่างที่กล่าวมานี้ เราก็จะมีเด็กๆ ที่อดทน เข้มแข็ง หนักเอาเบาสู้, ในทางจิตใจ มันมีอารมณ์คื. แล้วเค็กก็มือนามัยดี, แล้วเขาก็มือารมณ์ดี, เพราะเขา มือารมณ์ในทางศึลธรรม. เขาก็มีจิตใจดี เขาก็มือนามยัดี เป็นคนที่โกรธยาก เอาเปรียบถนอื่นยาก; เพราะว่าเขาเลยชื่นแก่ในการที่จะสนุกสนานในการทำการงาน.

เดี๋ยวนี้ เขามัน ซินกันแต่สนุกสนานในการอวดเบ๋ง อวดกล้า อันธพาลเกเรนัน เขาจะสนุกกันแต่ทางนั้น; เพราะฉะนั้นเฮโรอีนมันจึงเข้าไปได้ ในโรงเรียนมัธยม โรงเรียนชั้นวิทยาลัย ชั้นมหาวิทยาลัย. อย่างที่เมืองนอก ที่เป็น บัญหามากที่สุดในเวลานี้ ก็คือยาเสพติจ ที่มันเข้าไปในโรงเรียน ในวิทยาลัย ในมหา-วิทยาลัย.

เพียงเท่านี้ก็สรุปได้แล้วว่า เขาจัดการศึกษาแบบไหนกัน; ที่ว่าเด็ก ยึงเรียนยึงมีความเห็นว่า ยาเสพติจเป็นสิ่งที่ถูกต้อง หรือเป็นสิ่งที่ควรสอง หรือเป็น สิ่งที่ดี. เมื่อสมัยก่อนมันไม่เคยมี เรียนจบการศึกษา แล้วยึงเกลียดของอย่างนี้; แต่เกี่ยวนี้ทำไมยึงจบการศึกษา มันยึงรักของอย่างนี้.

กวามเสพคิก ในยาเสพคิกอย่างแรง เป็นผลของการศึกษาจบ เสพคิค ทางวักกุ เช่น เชโรอีน เสพคิกทางวิญญาณ เช่นเป็นชิปปี, ซิปปี้อิสม์นี้มันเป็นการ เสพคิกทางวิญญาณ. มันเป็นกันเสียทั้งสองอย่างทั้งสองทาง เป็นมิจฉาทิฏฐิ; นั้ การศึกษาที่ไม่สร้างควงวิญญาณของเด็ก ๆ มันเป็นอย่างนี้ จึงพูคว่า จัดการศึกษาใหม่ สร้างควงวิญญาณ ก่อนให้รู้หนังสือ ให้เรียนหนังสือ.

## จัดการศึกษาติด เป็นเหตุให้เกิดปั้ญหามาก.

ความผิดมากอีกอย่างหนึ่งในการศึกษา เวลานี้ ก็เอาการเล่น เข้ามา ปนในการศึกษามากเกินไป. เขาหาว่าลนโบราณนั้นไง่เง่า ทำให้การศึกษา

น่าเบื่อน่าระอา; นี้เขาจะแก้บัญหานี้. เอาการเล่นใส่เข้าไปในการศึกษา พร้อมกัน ไปเลย แล้วการเล่นหัวสนุกสนานมันก็มากขึ้น ๆ. เด็ก ๆ ก็ชอบการศึกษา; ในที่สุด มันก็เป็นเด็กที่เรียกว่าโดเล เป็นโดเสบุคคล; จะเอาแค่ที่ง่าย ที่สนุก ไม่เอาชนิด หนักเอาเบาซู้ ถ้าต้องอดทนเป็นไม่เอา. พวกที่ได้รับการศึกษาแบบนี้มาแล้ว ก็จะมี นิสัยจิกใจ ความรู้สึกคนละแบบ.

เช่นมาที่นี่ จะเห็นว่า การที่พระจะต้องกวาดขยะด้วยตนเองนี้ เป็นงานหนักแล้ว ทำไม่ได้แล้ว ก็ต้องยกเลิกระเบียบ หรือวัตร วินัย ต่าง ๆ ที่ว่า พระจะต้องกวากลานวัก วิหาร ลานพระเจกีย์. นี้พวกที่มีการศึกษาชนิดที่ให้โลเล มาแต่เล็ก.

การศึกษาที่คู่กันมากับเล่น กับเพลง กับอะไรท่างๆ จนกระทั่งเคียวนี้ ก็ว่า จะเอาการศึกษาผ่านทางสื่อมวดชน เช่น วิทยุ เช่นโทรทัศน์ พูกคำหนึ่งก็ร้องเพลง คำหนึ่ง, แม้แค่ข่าวก็พูคลำหนึ่งร้องเพลงลำหนึ่ง การศึกษาก็พูลลำหนึ่ง ก็ร้อง เพลงกำหนึ่ง. นี้ก็เรียกว่า สร้างคนให้เป็นมนุษย์โลเล โดยไม่รู้คัว แล้วอย่างยึง เสียกัวย

อีกทีนนึ่ง การศึกษาสมัยนี้ ก็เป็นเรื่องให้โค่งในทางจิ้นตนาการ คิดนึก คำนวณ ปรัชญา อะไรมากเกินไป; ไม่เก่งในทางที่จะใช้เหงือถ้าง ความเห็นแก่กัว. ถ้าสมัยโบราณของเรา จะท้องใช้เหงื่อเพื่อล้างความเห็นแก่กัว. การล้างความเห็นแก่ตัว นั้นคือการศึกษาที่แท้จริง. เขาเอาการเล่นไปไว้แต่การเล่น แล้วก็มีส่วนน้อย มีเปอร์เซ็นค์น้อย. ถ้าการงานก็ต้องเป็นการงาน, ถ้าการเรียน ก็ต้องเป็นการบังคับตัวเคง ขนาดเหงื่อแตกก็ได้ แม้แต่การเรียน.

เดี๋ยวนี้โลกเขาเปลี่ยนการศึกษา ให้เป็นการเล่นหัวสนุกสนาน
แล้วก็เอาระเบียบไหนมา ที่ว่าก็ไม่ไก้; ไม้เรียวนี้ไม่มีแล้ว, เค็กไม่รู้จักไม้เรียว,
แล้วก็ไม่ต้องเคารพครูยิ่งขึ้น ๆ. พอเรียนชั้นสูงมากยิ่งขึ้น ไม่มีครูแล้ว ไม่มีครูบาอาจารย์แล้ว; แล้วก็พร้อมกันที่จะสไทร็ค่ครู, แล้วบางพวกเก่งถึงชนาดว่า จะฆ่า
ครูเสีย ถ้าครูทำให้เขาสอบไล่ตก คือลงบัญชีเขาเป็นผู้ที่สอบไล่ตกนี เขาจะฆ่าเสีย
อย่างนี้ก็มี; ไม่ใช่เป็นเรื่องพูดเล่น มันเป็นเรื่องจริง แล้วจะมีมากขึ้น ๆ นี้การ
คึกษาที่ว่า ไม่สร้างดวงวิญญาณของยุวชน มันให้แก่ความรู้เพื่อ.

นี้ข้อ ๙ ข้อสุดท้ายนี้ อยากจะให้พิจารณากันให้มากว่า ถ้ำจะอบรมเด็ก ให้เจริญ ก็จงช่วยอบรมไปในทางสร้างวิญญาณ ดีกว่าให้ได้มีความรู้ปราด เปรื่อง. ความรู้ปราดเปรื่องนั้นก็ดีเหมือนกัน แต่อย่าให้มันล้ำหน้าความสูงในทาง วิญญาณ.

สมมาทิฏฐิ ของการศึกษา อาคมามีความเห็นอย่างนี้ ก็ต้องเอาเรื่องนี้มาพูด ก็เพราะว่า ธรรมะกำลังเป็นหมัน, ธรรมะกำลังจะเป็นหมัน, ศาสนากำลัง จะเป็นหมัน; เพราะว่ามนุษย์ละทิ้งสมมาทิฏฐิ แล้วก็ไปบูชามิจฉาทิฏฐิ แล้วจะ โทษใกร; จะโทษศาสนาวิไม่มีเหตุผล. เพราะว่า คนทิ้งศาสนา คนละทิ้งศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิง การศึกษานี้ ละทิ้งสมมาทิฏฐิ ปล่อยให้มิจฉาทิฏฐิเข้ามาครอบงำ โคยไม่รู้สึกตัว. นี้เรียกว่า สมมาทิฏฐิของการศึกษาจะต้องปรับปรุงกันเสียใหม่ ถ้าอยากจะให้ธรรมะกลับมาครองโลก ครองโลกทั้งโลก.

## เฉพาะประเทศไทย ก็ต้องจักการศึกษาเสียใหม่ ให้สอดกล้องกับสัมมาพิฏฐิที่กลาวแล้ว.

ที่นี้พูคกันเฉพาะประเทศไทยเราบ้าง ให้ธรรมะกลับมาครองประเทศไทยนี้ ก็ก้องมีข้อปลีกย่อยบ้างเป็นธรรมกา. จะแยกกล่าวเฉพาะประเทศไทยเรา ถ้าจะ ให้ธรรมะมาครองประเทศ ก็ต้องจัดระบบการศึกษากันเสียใหม่ ให้การศึกษาถูกควบ คุมอยู่โดยสมมาที่ฏฐิ ในฐานะที่เป็นพุทธบริษัท. จะต้องนึกถึงพระพุทธ-ภาษิดที่ว่า การสมาทานสัมมาทิฏฐิ ย่อมพ้นจากทุกข์ทั้งปวง สมุมาทิฏจิสมาทานา ลพฺพิ ทุกขี อุปจจคุ้ – คนจะล่วงพ้นความทุกขีทั้งปวงได้ เพราะสมาทานสัมมาทิฏฐิ คือยึกมันในสัมมาที่ฏฐิ. ด้ายึกมันในสัมมาที่ฏฐิ มันก็ต้องมีแบบของสัมมาที่ฏฐิ ก็ตรงกันกับที่ว่ามาแล้วตั้ง ๙ ซ้อ.

ถ้าสำหรับประเทศไทยเรา เขื้อแรก อย่าไปตามกันประเทศที่ไม่นี่ ศาสนา หรือกำลังจะไม่มีศาสนา.

ประเทศใจไม่มีศาสนาก็ดี กำลังจะไม่มีศาสนาก็ดี อย่าไปภามกันประเทศ เหล่านั้น. อย่าไปจัดการสึกษาหลับหูหลับตา ตามกันคนพวกนั้น; ก็ไป พิจารณาดูเอาเองว่า การศึกษาในประเทศไทยเรากำลังไปตามกันเชา หรือตามกันคน พวกนั้นหรือเปล่า?

ไปภามกันเขา ก็จะไม่เป็นสัมมาทิฏฐิ และในที่สุด คำว่า "ไทย" ก็หาย ไป เพราะว่าไปดวมกันเขา. พอไปภามกันเขาเท่านั้นแหละ คำว่า "ไทย" ก็หายไป; เพราะคำว่าไทยนั้นหมายถึงอิตระ ไม่เป็นชี้ข้าใคร ในทางวัตถุก็ดี ในทางจิศใจกีดี ในทางนายธรรมอื่น ๆ ก็ดี. ประเทศที่ไม่มีศาสนา ก็ไม่มีประเทศไทน ก็คือประเทศ วัตถุนิยมทั้งหล่าย. การที่มีวัตถุเป็นที่พึ่งนั้น เราไม่เรียกว่าวัตถุนั้นเป็นศาสนา; เพราะว่ากิเลสเป็นศาสนา อย่างนี้เราไม่เรียกว่าศาสนา, ศาสนากิเลสไม่เขา.

ข้อที่ ๒. ก็ให้ยึดมั่นวัฒนธรรมไทย ที่มีรากฐานแนบสนิท กันอยู่กับศาสนา ก็เป็นไทย แล้วก็เป็นอิสระ; แล้วก็มิวัฒนธรรมเป็น ของไทย เป็นวัฒนธรรมอิสระ.

อิสระในที่นี้ ก็อิสระจากกิเลสก่อนอื่นทั้งหมด; ถ้าอิสระจาก กิเละแล้ว ก็จะเป็นอิสระจากทุกสิ่ง พอเป็นทาสกิเลสอย่างเคียวเท่านั้นแหละจะเป็นทาล ของทุกสิ่งไปเลย.

นี้ วัฒนธรรมไทย ก็มีรากฐานติดกันมากับพุทธศาสนา ซึ่งจะทำ ความเป็นไทยแก่ก็เสส, หรือช่วยทำความเป็นไทยทางวัตถุ ทางเศรษฐกิจ ทางอะไร ทุกๆ อย่างได้; เพราะมันอยู่ด้วยสัมมาทิฏฐิ. แล้วเราก็ต้องไม่มีข้อพิพาทระหว่าง ศาสนาด้วย. เมื่อเราไม่เห็นด้วย เราก็ไม่เอา; เราไม่ต้องไปทะเลาะกับเขา. แล้ว ในพุทธศาสนานี้ก็เพียงพอ ก็สมบูรณ์แล้ว ที่จะทำให้เป็นอิสระได้.

ข้อที่ ๓. ต้องจัดให้การศึกษาของคนไทย สัมพันธ์กันอยู่ เรื่อยไป กับสถาบันทางศาสนาต่าง ๆ อย่างแบบโบราณ.

แบบโบราณ จะต้องให้กนเราทั้งเด็กหังผู้ใหญ่ ทั้งหญิงทั้งชายนี้ มีการ สมพันธ์กันอยู่เสมอกับสถาบันทางศาสนา คือสถาบันที่ทรงไว้ซึ่งระบบปฏิบัติทาง มีอะไรของศาสนาแสดงอยู่ทลอดเวลา; นี้จูงใจจุงอะไรต่าง ๆ ไปแต่ใน ทางท่องสาดนา

ฉะนั้น **อย่าใดโห๊นห่างสิ่งเหล่านี้** ซึ่งจะอยู่ในรูปของวัควาอารวม โบสถ์ วิหาร พระเจกีย์ อย่างเป็นวัตถุนี้ก็จี. หรืออย่างบุคคลที่เป็นครูบาอาจารย์ ที่มีความ ก้าวหน้าของจิดใจก็ดี, หรือว่าสถานที่ให้การศึกษาโดยตรงโดยอ้อมทางธรรมะ; แม้ที่สุดแท่ว่าสึงศักดิ์สิทธิ์ ที่เขามีไว้สำหรับให้ถนกลัวบาป เกลียดบาป แล้วรักบุญนี้ ภ็ตองใกล้ชิลกับสิ่งเหล่านี้. แทนที่ว่าจะไปที่โรงละคร ที่โรงอะไรๆ ที่อาดมาก็เรียก ซื่อเขาไม่ค่อยถูก ที่ว่ามันทรงวันข้าม ไกลออกไปทุกที. โกลออกไปทุกที. จนอัน นั้นมันเกิกเป็นสถาบันขึ้นมาแล้วเกี่ยวนี้ เป็นลถาบันแทนแล้ว; เมื่อคนทั้งหลายนิยม มนักเป็นสถาบันเอง

แม้เท่เรื่องหนังเรื่องละคร เรื่องเดวทรายกามวรมณ์ ลามกอนาจารอะไร ก็ตาม; มันเป็นสถาบันขึ้นมาอย่างแน่น เพื่นมั่นอง ๆ ๆ ครอบจำจิดใจมนุษย์ส่วน มากแล้ว ก็สามารถที่จะออกาฎหมาย ให้สังลามกอนาจารเหล่านั้น ไม่ผิดกฎหมาย ไม่ผิดศึกธรรม มีใช่ถามกอนาจาร นี้เป็นกันไป. นี้มันจะมีความมั้นคงอย่างนี้ มันก็ เป็นสถาบันขึ้นมา แทนใบสถ์วิหาร วัดวาอารามถ่างๆ นี่ทั้งโลกมันกำลังเห็นอย่างนี้. มันกำลังคืบคลานออกไปในรูปนี้. เราก็หาสถาบันทวงศาสนา อย่างแบบโบราณยาว ขึ้นทุกที. นี่ระวังให้ดี ถ้าไม่ช่วยกันรักษาไว้ วัดนี้มันก็จะเปลี่ยนแปลงเป็นแบบนั้น ไปได้. วัดวาอารามนี้ จะเกิดการเปลี่ยนแปลงเป็นแบบนั้นไปได้ ก็ต้องช่วยทำให้มีไว้ ให้คงอยู่ เป็นสถาบันทางวิญญาณทางศาสนา อย่างที่เคยมีมาแก่โบราณกาล.

อย่างว่ามานั้งที่ตรงนี้ หายใจสะควาปหม ๆ รู้สึกสยายใจไหม ๆ กับไป นั่งอยู่ในโรงอะไรที่ตลาด ที่มหรสพนั้น จะเป็นอย่างไร ๆ ตรงไหนมันสบายใจ กว่ากัน ๆ อย่างนี้ อวรจะทำอวามเข้าใจที่ถูกต้อง ในสิ่งเหล่านี้ไว้. ถ้ากิเลสไม่ ครอบงำมากเกินไปแล้ว มันก็ยังจะเข้าใจถูกต้องได้อยู่; พอจะเข้าใจถูกต้องได้อยู่ ว่าตรงนี้นั่งสบายใจกว่า ที่จะไปนั่งในโรงหนัง โรงละคร หรือโรงอะไรทำนองนั้น.

ทีนี้ ข้อที่ ๔ ต้องให้การศึกษาของคนไทยเรา ไม่บกพร่องจาก สมมาทิฏฐิตามหลักพุทธศาสนา.

สมมาทิฏฐิทามหลักพุทธศาสนานี้ก็มีอยู่ อย่างที่รู้กันอยู่แล้ว. ถ้าใน ศาสนาอื่น, ถ้าเป็นศาสนาที่แท้จริงที่กี มันก็ไม่ไกลกัน; เพราะ สมมาทิฏฐิ ทั้งหลายจะไม่ไกลกัน. เพราะว่ามนุษย์บัญญัติกวามกี ความไม่กีขึ้นมา จากกันตอ หรือบัญหา อย่างเกียวกัน ถือ ถ้าทำให้เกิดความทุกซ์ ก็จะบัญญัติว่าไม่ดี หรือผิด. ถ้าไม่เกิดความทุกซ์ ทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น ก็จะบัญญัติว่าดีหรือถูก; ฉะนั้นกาสนาไหนก็ไม่ก่อยจะมีปัญหา มันจะอยู่ในรูปของสมมาทิฏฐิทิวัยกันได้.

แต่เคียวนี้ว่า ประเทศไทยนี้ มีพุทธศาสนาประจำชาติ จึงออกชื่อ พุทธศาสนา ว่าจะไม่บกพร่องจากสัมมาทิฎฐิ กามหลักแห่งพุทธศาสนา.

ข้อนี้อยากจะขอเวลาหน่อย ฝนก็ยงไม่รบกวน คือคำว่า "สมมาทิฏฐิ" นี้ ขอให้สนใจมากเป็นพิเศษ ซึ่งที่จริงแล้วควรจะพูดกันเรื่อยไปอีกข้างหน้า เรื่อง สมมาทิฐฐิ. แต่เกี่ยวนี้พูกแก่ใจอวาม ที่เป็นหัวซ้อสำอัญ เพื่อประกอบเรื่อง ธรรมะจะอรองประเทศไทยเราได้อย่างไร ?

สมมาทิฏฐินั้น ตามตัวหนังสือก็แปลว่า ความรู้ ความคิด ความเห็น ความเข้าใจ หรือ ความเชื้อก็ตาม ที่ถูกต้อง อย่างนี้เรียกว่าสัมมาทิฏฐิ.

นี้เนื่องจากคนเรามีอยู่เป็นสองชั้น คือยังมีจิตใจ ที่ไม่มองเห็น และว่า โลกนี้เป็นทุกข์เป็นภัย อยากจะออกไปเสียจากโลกนี้ กัพวกหนึ่ง. ทีนี้อีก พวกหนึ่งเขาเห็นว่า "ระดับนี้ไม่ไหว ฉันอยากจะอยู่สูงกว่านี้" คือสูงกว่าโลกนี้ นั้นมันมีอีกระดับหนึ่ง; ก็เกิดตั้งชื่อกันเอาเองว่า นี้เรียกว่า "โลกิยะ" ในในเรียกว่า "โลกุตคระ". มันเกิดเป็นคนสองพวกขึ้นมาโดยอัตโนมัติ ในโลกอย่างนี้.

ทีนี้สมมาทีฏฐิ ก็ต้องพลอยแบ่ง ออกไปเป็นอย่างนั้นค้วย : สมมา-ทีฏฐิ สำหรับศึลธรรม เพื่อประโยชน์แก่ศีลธรรม เพื่อผกุงศึลธรรม ของถนที่ยัง รู้จักแต่เรื่องอย่างนี้ เรื่องโลกอย่างนี้ ก็พวกหนึ่ง.

นี้ สมมาทีฏฐิอีกพวกหนึ่ง ก็สำหรับคนที่เบื้อความเป็นอย่างนี้ จะอยู่ดี กว่านี้ สูงกว่านี้ ใกลกว่านี้ คือ ไกลกว่าภาวะตามธรรมดาในโลกนี้ ที่เรียกว่า "โลกุศกระ". นี้เขาตั้งชื่อขึ้นมาอย่างนี้; ก็เห็นว่าดีแล้ว เราก็ใช้ชื่ออย่างนี้. ที่จริง พระพุทธเจ้าท่านก็ไม่ได้บัญญัติ ด้วยลำสองคำนี้.

เอาละ, พูคถึงว่า สมมาทีฏฐิสำหรับศีลธรรม ของคนที่ยังจะค้อง จมอยู่ในโลอนี้ให้ดีๆ; นั้นแหละต้องการอย่างยิ่ง เป็นพื้นฐานทวัไป นับกั้งแต่เด็กๆ ลูกเล็ก ๆ มา. ค่องมีสมมาทิฏฐิเพื่อศีลธรรมนี้ ซึ่งจะเรียกว่า โลกิยสมมาทิฏฐิกังก็ ได้; ไม่เคยพบคำนี้ที่ตรงไหน หรืออาจจะหลงหูหลงสาก็ไม่ทราบ, คือไม่เคยพบว่า พระพุทธเจ้าท่านมีคำเรียกว่า โลกิยสมมาทิฏฐิ นี้ไม่มี. แต่ว่าในรุ่นหลังรุ่นเรานี้ เรียกกันเป็นมากรฐานเลย ก็เป็นที่เข้าใจกันด็อยู่แล้ว ก็เอาละ, เรียกว่า โลกิยสมมาทิฏฐิ สมมาทิฏฐิที่มีไว้สำหรับคนที่อยู่ในวิสัยโลกธรรมดานี้; นี้ก็มีเรื่องที่ เหมาะสมที่สุด สำหรับคนที่จะอยู่ในโลกนี้ให้ดีที่สุด.

สำหรับสัมมาทีฏฐิชนิดนี้ พระพุทธเจ้าท่านก็กรัสเป็นพระยาลีว่า สมมาทีฏชิโก โข ปน โหติ อวิปรีตทสสใน – เขาเป็นผู้มีสัมมาทีฏชิ มีทัศนะไม่
วิปริต. เขาเป็นผู้มีสัมมาทีฏชิ ออฺปรีตทสสโน – มีทัศนะไม่วิปริต, ไม่วิปริต
ว่า อตฺถิ ทินน์ อตฺถิ ฮิฏฺจิ๋ อตฺถิ หุติ – การให้ทานมี การบูขามี การประกอบ
การบวงสรวงนั้นมี, อตฺถิ ตุกตทุกตาน กมุมาน์ วิปาโก อฅฺถิ – ผลวิบากของกรรมคื
กรรมชั่วมี เอาเท่านี้กันก่อน. อฅฺถิ ทินุน์ – การให้นั้นมี, อฅฺถิ ฮิฏฺจิ๋ – การบูชามี
การบวงสรวงมี ผลของการทำอรรมดีตัวถื

ทำไมต้องพูกอย่างนี้ ? เพราะว่าคำว่า "มี" มันมีความหมายพิเศษ กว่าธรรมดา คือมีคนบางพวกถือว่า ทำก็เหมือนกับไม่ทำ, ทำคีทำชั่ว ก็เหมือน กับไม่ทำ. การให้ทาน การบูชา การบวงสรวงอะไรต่าง ๆ ทำก็เหมือนกับไม่ทำ. พวกมีจฉาทีฏฐิเขาจะเห็นว่าอย่างนั้น.

เขาว่า ค่อเมื่อเราทำอะไร ได้ประโยชน์แก่เรา เป็นวัตถุ เป็นเงิน เป็น ทอง เป็นตามที่เขาต้องการนั้น จึงจะเรียกว่ามี; ส่วนนอกนั้นมันไม่มี. ถ้าใคร เห็นว่าไม่มีก็ไม่ทำซิ เช่น ไม่ให้ทาน ไม่ช่วยเหลือผู้อื่น ไม่บูชา ไม่บวงสรวง ไม่สละ เพื่อสิ่งที่ควรสละ; แล้วผลกรรมที่กรรมชั่วก็ไม่มี. เขาก็เลยไม่ถือกรรมดึกรรมชั่ว อย่างนี้เรียกว่า เป็นมีจฉาที่ฏฐิ มีหัสนะวิปริก.

ท่อไปอีกก็ว่า อตุดี อยู่ โลโก - โลกนี้มี, อตุดี ปโร โลโก - โลกอื่นมี. อตุดี อยู่ โลโก - โลกนี้มี, คนที่ไม่รู้กวามหมายก็เข้าใจเอาเองผิก ๆ ว่าเป็นคำพูด ที่ไร้สาระอะไร ที่พูดว่า โลกนี้มี ก็ใคร ๆก็เห็นอยู่แล้วว่าโลกนี้มันมี. เราก็อยู่ในโลก: แล้วทำไมท้องพูดว่า โลกนี้มี.

นี้คำว่า "มี" มนมีความหมายพิเศษ. โลกนี้มันมี ในลักษณะที่ว่า เราจะต้องประพฤติปฏิบัติ ให้ถูกต้องแก่โลกนี้; เรียกว่า โลกนี้มันมี. แต่นี้เราไม่ยอมรับผิดชอบ เราทำอะไรควมชอบใจ, คะไรจะเป็นอย่างไรก็ช่างมัน, โสกนี้จะเป็นอย่างไรก็ช่างมัน. อย่างนี้ก็คือคนที่ไม่ยอมรับว่า โลกนี้มันมีอยู่ในระบบ ที่ทำให้เราท้องประพฤติปฏิบัติหน้าที่ อย่างใดอย่างหนึ่ง ให้ถูกต้องตามที่โลกนี้มันมี.

ท่อเมื่อคนนั้นเห็นอย่างนั้น กระทำอย่างนั้น จึงจะถือว่า คนนั้นมีทีฏฐิว่า โลกนี้มี คือ มันมีอยู่ สำหรับเราจะต้องรับผิดชอบ; จะต้องทำให้ถูกต้อง ไม่ใช่เพียงแท่ว่ามีตัวโลก ก้อนโลกกละๆ อยู่นี้ แล้วจะเรียกว่าโลกนี้มี.

มันเป็นความหมายที่ช่อนอยู่ในนั้น ว่า ให้เรารับรู้ รับผิดชอบ ต่อการ ที่มนุษย์หรือสัตว์ หรือตันไม้ หรืออะไรทุกอย่าง มันมีอยู่ในโลกนี้, ใน ลักษณะที่เราต่างคนต่างมีหน้าที่หลายอย่าง ที่จะต้องประพฤติปฏิบัติต่อโลกนี้ ด้วย ความเคารพ. ไม่รับมิกชอบนั้นคือไม่เคารพ; ถ้ายอมรับผิกชอบ ก็ชื่อว่าคนนั้น เคารพความที่โลกนี้มันมี แล้วเอาระหน้าที่ของตน. ทีนี้ ที่ว่า โลกอื่นมี, อตุลิ ปโร โลโก ตามตัวหนังสือก็ต้องเรียกว่า โลกอื่น. บางทีเขาก็แปลว่า โลกหน้า; ปโร นี้ ตัวหนังสือนี้แปลว่า อื่น; แก่บางลนก็แปลว่า หน้า หรือ โลกหน้า. นี้เราเอาชามตัวหนังสือดีกว่า ว่า อตุลิ ปโร โลโก – โลกอื่นที่ หมายความว่า โลกอื่นนอกจากโลกนี้ ก็แล้วกัน. ทีนี้มัน จะอยู่ที่ไหนนั้น มันเป็นอีกเรื่องหนึ่งต่างหาก บางทีมันก็อยู่ที่หน้าผากเรา เราก็ไม่รู้ มันก็เหมือนกับว่าไม่ที.

ทีนี้คำว่า อื่น อื่นจากที่คนธรรมคาจะเห็นได้ จะรู้สึกได้ นี้มันก็มี; แล้ว ก็มีใค้ระบุมุ่งหมาย เจาะจงว่า ต่อตายแล้ว จึงจะไปถึงโลกอื่นอีกชนิดหนึ่ง เหมือนที่ คนจำนวนมากเขาเชื่อถือ; อย่างนั้นก็ไม่ใช่. มันว่า อื่นจากสภาพอย่างนี้ก็แล้ว กัน; นั้นมันมีความหมายทางนามธรรม เป็นเรื่องของความดี ความชั่ว อย่างนั้น ก็ได้.

เรามีร่างภายเป็นมนุษย์ ถ้าเราอยู่อย่างมนุษย์ เราก็อยู่ในโลกของสัตว์; จะ เรามีความ ประหฤติกระหำ คิดนึกอะไรอย่างสัตว์ เราก็อยู่ในโลกของสัตว์; จะ เป็นสัตว์นรกก็ได้, เครั้งฉานก็ได้, เปรตก็ได้, อสุรกายก็ได้. ลองมีความ ประหฤติ กระทำ พูดจา คิดนึก อย่างสัตว์เหล่านั้นซิ; มันก็เป็นโลกอื่นไปทันที; ทั้งที่ตามภฎหมายคามอะไรก็ว่า อยู่ในโลกนี้ เพราะมันเดินอยู่ที่นี่ มันนั่งอยู่ที่นี่. แต่ ที่แท้มัน มีจิดใจ มีวิญญาณอะไร อยู่ที่โลกอื่น.

ฉะนั้น โลกอื่นจากโลกนี้มี แล้วก็นับไม่ถ้วนด้วย ไม่รู้ว่ากี่ร้อย กีพัน กี่หมื่น ก็แสนชนิด เกี๋ยวนี้ที่นี่ก็ได้ อีกหลายปีก็ได้ หรือเข้าโลงแล้ว ตายไปแล้วก็ ได้ ถ้ามันมี. ถ้ามันมี มันก็มีได้ ก็ต้องจัดไว้ในพวกโลกอื่นตัวยเหมือนกัน; แต่ ว่าด้าสึงใคมันไปเกี่ยวข้องไม่ได้ ควบคุมไม่ได้ ไม่มีอะไรที่จะไปขัดการได้ ถ็จะถือว่า ไม่มีก็ได้ สำหรับสึงขนิดนั้น. ให้มาสนใจกับสึงชนิดที่เกี่ยวนี้ไราจัดการได้ ทำได้ ควบคุมได้, ละบางอย่างก็ได้, สร้างขึ้นบางอย่างก็ได้. นั้นจึงจะเรียกว่า สึงที่ เราควรสนใจ เคี๋ยวนี้ ที่นี่ โดยเร็ว โดยค่วน.

แล้วก็อยากจะพูดไว้เสียเลยว่า ถ้าเราทำถูกต้องแล้วสำหรับอย่างนี้ ที่นี่ เคี๋ยวนี้แล้ว มันถูกหมด ต่อตายแล้วไปโน้น. ถ้ามันมีอีกจริงๆมันก็ถูก อีกเหมือนกัน; ถ้าทำถูกแล้วแต่ที่นี่; ฉะนั้นเราสนใจแต่ทำให้ถูกที่นี่ เคี๋ยวนี้ เป็นรับประกันได้ แล้วเราไม่ต้องไปงมงาย ไปเถียงกันว่า "ตายแล้วเกิดหรือไม่เกิด". นั้นมันเป็นเรื่องไม่มีประโยชน์อะไร; แล้วก็ไม่ถูกต้องภามหลักของพุทธบริษัท ที่จะไปเถียงกัน ค้วยเรื่องที่ยังไม่รู้ว่าอะไร เอามาให้คูไม่ได้.

แค่ถ้าเราพุคว่า โลกเปรท โลกนรภ โลกเคร็จฉาน โลกอสุรกาย ที่เรา เข้าถึงใช้เคี๋ยวนี้มี: นี่มันเป็นการสมควรแล้ว ถ้ามีจิตใจอย่างนั้น เรือกว่า เป็น สัตว์นรก, ถ้ามีจิตใจอย่างนั้น เรียกว่า เป็นเปรตแล้ว. แล้วนี่มันน่ากลัว กว่า มนัถึงอยู่ใกล้ชื่อกว่า; นี้ก็ต้องจัดเป็นโลกอื่น ที่ว่ามันมีอยู่จริงเหมือนกัน.

ฉะนั้นโสกนี้ก็อย่างนี้ โลกอื่นก็อย่างอื่น ยอมรับรู้ค้วยความเคารพว่า โลก อื่นมันก็มี; ค้องปฏิบัติตัวให้ถูกต้อง ค่อโลกอื่นนั้น. อย่างนี้เรียกว่า เป็นผู้มี สัมมาทิฏฐิ, คือเป็นทิฏฐิที่จะไม่ทำอันครายแก่บุคกลนั้น; แต่จะเป็นประโยชน์เก็อ-กูลแก่บุคกลนั้น ว่าโลกนี้มี โลกอื่นมี. ทีนี้ช้อค่อไปมันมีว่า อตุถิ มาตา – มารดามี, อตุถิ บีตา – บิตามี. นี้ คนไง่ ๆ พึ่งแล้วจะหวัเราะพระพุทธเจ้า. นี้ใครกำลังหัวเราะพระพุทธเจ้าอยู่ที่นี่บ้าง ? เคี๋ยวนี้ ที่ว่าพระพุทธเจ้าท่านว่า มารดามี บิคามี; มันก็เพราะว่า ตัวเองพึ่งไม่ถูก ที่ว่ามารดามี บิคามี หมายถวามว่าอย่างไร ? มันมีคน บางพวก ไม่รับนับถือ ความเป็นบิดามารดา ของบิคามารดา คือไม่ยอมรับนับถือสถาบันแห่งบิคามารดา.

ระวังให้ดี การศึกษาสมัยนี้ ของกลุ่มชนที่อวดว่า เจริญด้วยการศึกษานี้ กำลังสอน กำลังกระทำ กำลังอบรมให้ลูกเด็กๆนี่ ไม่รู้สึกว่า มารถามี บิดามี; คือ ลูกเด็กๆ เหล่านี้ไม่เคารพมารดาบิดา ไม่ยอมรับว่ามารดามี บิดามี คาม ความหมายที่พระพุทธเจ้าท่านครัส.

ถ้ายอมรับว่า มารถามี มีอย่างไร? ก็ให้กำเนิดชีวิตมา มีบุญคุณสูง สุด. ชีวิตทั้งหมดของเราได้มาจาก มารถาและบิกานี้: ฉะนั้นเราก็ต้องให้แก่ บิดามารถาหมด ก็อว่า นับถือบิดามารถา ด้วยชีวิตจิตใจทั้งหมดทั้งสิ้น, มอบอะไร ให้บิดามารถาหมด. อย่างนี้จึงจะเรียกว่า ผู้นั้นยอมรับว่า มารถามี บิดามี; ไม่ ใช่สักว่ามีอยู่ในโลก. แค่ว่ามีอยู่ในฐานะที่ว่า เป็นคุณธรรมอันหนึ่งก็ได้. หรือว่า จะเรียกว่าเป็นสถาบันอันหนึ่งก็ได้ ของกวามเป็นบิดามารถาทั้งโลก. บรรถามารถา ทั้งหลาย ก็เป็นสถาบันของมารถาทั้งโลก, บิดาทั้งหลายก็เป็นสถาบันของบิดาทั้งโลก. ให้เคารพแก่สถาบันนี้อย่างสูงสุด ถนนั้นจึงจะชื่อว่า เป็นผู้ที่มีสัมมาทิฎฐิ ที่เห็นว่า มารถามี บิดามี.

ระวังให้ดี, เดี๋ยวนี้เด็กๆ ของเรา กำลังน้อมเอียงไปในทางมารดา ไม่มี บิดาไม่มี. โกรธขึ้นมาก็ถ่าบิดามารถาได้, ถ้ามากกว่านั้น ก็ฆ่าบิดามารดา

เพราะว่า การศึกษาในโลก หรือในประเทศไทยก็ตาม ไม่กระทำไปในทางที่จะ เน้นให้เห็นพระเดชพระคุณ พระอะไรของบิดามารถา. ไปพูกเรื่องอื่น, ไปเรียน เรื่องอื่น, อย่างให้ลูกเด็กๆไปท่องบัญชีรายชื่อแม่น้ำ ภูเษา เมืองหลวง ที่ประเทศ อื่น ทวีปอื่น ค้านโลกอื่น: แต่เด็กนี้ก็มิได้รู้ว่า บิดามารดามีคุณอย่างไร? การ ทึกษาอย่างนี้แหละ จะทำให้ลูกเล็กๆ ใม่มีความรู้สึกว่า มีมารลาบิลวเป็นสถาบันศักดิ์-สิทธิ์ สูงสุด อยู่เหนือเกล้าเหนือเคียรของคนนั้น.

นี่ การศึกษานี้ต้องจัดว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ หรือเริ่มเป็นมิจฉาทิฏฐิ เพราะ ทำให้เด็ก ๆ รู้สึกไปในทางที่ว่า ไม่มีบิดามารดา; มีแก่การเป็นมาโดยบังเอิญ หรือว่าอาศัยกัน. เค็กที่มีมิจฉาทิฏฐิสูงสุดก็ว่า บิลามารดาท่านอยากสนุกสนานของ ท่าน เกิดเรามา ไม่มีบุญคุณแก่เรา; นี่จะไปรูปนี้: บิตามารถาไม่ได้ให้อะไร แก่เรา มันเป็นเรื่องธรรมชาติธรรมกาสามัญชองสัตว์ ที่ประกอบการสืบพันธุ์นี้. การ ให้เก็กศึกษาเรื่องเพศศึกษา เรื่องอารยศึกษา ชนิคที่มีมิจฉาทิฏฐีหละหลวมนี้ จะทำ ให้เด็กเกิดความรู้สึกว่า ไม่มีบิดามารถา ระวังให้ดี. ฉะนั้นช่วยไปอธิบายกันให้ เข้าใจให้หมดทุกคนได้ละเบ็นดี ว่าคำว่า พระพุทธเจ้าตรัสว่า สัมมาทิฏฐินั้น คือ *เห็นว่า มารดานี บิดานี มารดานีอยู่ บิดานีอยู่* นี้มันหมายความว่าอย่างไร? ถ้า สอนลูกของเราเอง: มางที่ก็กระคาก หรือว่ากลัวลูกเขาจะต่อว่า ก็ต้องหาวิธีอ้อม คัวยการกระทำ การพูดจายย่างใดอย่างหนึ่งก็ได้. แต่ให้เด็กเกิดความรู้สึกเต็มที่เลย ว่า ผู้เป็นมารถาดีขอย่างนั้น ๆ มีพระเกชพระกุณให้ชีวิตมาโกยทั้ง ๑๐๐ เปอร์เซ็นต์ อย่างนั้น ๆ แล้วอยู่ได้ เป็นไปได้ด้วยการร่วมมือของบิดานี้.

นี้เป็นรากฐานอันต่ำคัญที่สุด ที่ จะทำให้มนุษย์มีความอ่อนโยน มีความเชื่อมัน ในเรื่องของความดี หรือบุญกุศล. ถ้าถงมีจิตใจหยาบคาย ชนิดที่ไม่มองเห็นพระกุณของมารทาบิดาแล้ว เรื่องอื่น ๆ ก็จะก้องล้มเหลวหมด. ฉะนั้น อย่ามีมีจฉาทิฏฐิ ชนาลที่เรียกว่า ปล่อยให้เด็กๆ มันโกขึ้นมาเอง, หรือพอคลอด ออกมาไปจ้างเขาเลี้ยง เลี้ยง ๆ จนเด็กไม่รู้ว่า บิดามารดาอยู่ที่ไหน; ไม่เกิดความ รู้สึก:เท้จริงในใชว่า มารดาบิดาอื่อผู้ที่มีบุญคุณเหลือประมาณ เรารักยึงกว่าชีวิท อะไรนี้.

เกี่ยวนี้ เขาเห็นว่า แม่ช่วยกันออกไปจากบ้าน ไปหาเงินมาใช้กันมาก ๆ ดี กว่า ไม่ต้องเสี้ยงลูก ไม่ต้องเอาลูกกอดไว้กับอกก็ได้ ก็ได้เงินมากจริงเหมือนกัน แต่ลูกนี้, ระวังให้ดี; จะไม่มีความรู้สึกว่า มารดามี บิคามี อย่างสึกซึ้ง อย่างถึงที่สุดได้ หรืออาจจะมีหลวม จนใช้อะไรไม่ได้ ก็ได้.

ข้อต่อไปว่า อตุลิ สตุตา โอปปาติกา -สตว์ทั้งหลาย ที่เป็นโอปปาติกะ นี้; โอปปาติกะ นี่แปลว่า อุบัติขึ้นฉับหลัน อุบัติขึ้นมาฉับพลัน โดยไม่ต้องอาศัยกรรภ์ มารถา หรือไม่ต้องอาศัยอะไรทำนองนั้น แล้วก็เกิดขึ้นมาฉับพลัน โตเต็มที่ ไม่ต้อง เป็นเด็ก ๆ หรือค่อย ๆ โตขึ้นมานี้ อย่างนี้ก็เรียกว่า โอปปาติกะ.

ถ้านี้เป็นบัญหามาก แล้วก็น่าหัวเราะด้วย ในทางศีลธรรม เขาก็สอนไว้ เราก็ไม่ไปเล็กร้างอะไรของเขา ว่าได้แก่พวกเทวดา เช่นว่า เราตายลงปุ้บ ก็ไปเกิดเป็น เทวกาปุ๊บโตเลย เป็นเทวดาตัวโตเต็มที่เลย. แล้วไปเกิดเป็นสัตว์นรก ก็ตัวโตเต็มที่เลย ไม่ต้องเกิดทางครรภ์พ่อแม่, เกิดโดยกระแสจิต กระแสวิญญาณ อำนาจกรรม อะไรก็สุดแท้ ไปเกิดในทุดติก็ตี สุดติก็ตี ปุ้บเคียวขึ้นมา; อย่างนี้เขาเรียกว่า โอปปาติกะ.

ก็ไม่เกยเห็นหลักฐานในพระบาลี หรือในพุทธภาษิต เพราะว่าพระพุทธ-ภาษิคท่านครัสไว้สั้นๆลุ่นๆอย่างนี้ว่า *สัตว์ที่เป็นโอปปาติกะมี* ก็เลยคิดว่า มันเป็น เรื่องการเกิดทางจิดใจ เมื่อทางที่ว่าอย่างโน้นไม่มองเห็น ก็ยังไม่พูดแล้วก็ไม่ค้าน ไม่ รับรอง, ไม่รับรอง และก็ไม่ก้าน บั๊กทิ้งไปเลย, แต่ว่าที่มีอยู่เกี้ย<sup>้</sup>วนี้ก็คือว่า พอเรา คิดอย่างไร เรากลายเป็นอย่างนั้น นั้นแหละนำกลัวมาก.

พอเราคิดอย่างโจร ก็เกิดเบ็นโจร. คิดอย่างบัณฑิต ก็เกิดเป็นบัณฑิต. คิดอย่างคนทาล ก็เกิดเบ็นคนทาล, คิดอย่างสัตว์เครัจฉาน ก็เกิดเบ็นสัตว์เครัจฉาน, ถือใน ภายใน ในจิตในใจ มันเกิดเป็นอย่างนั้น. แล้วก็เกิดอย่างที่เรียกว่า ผลุง เดียวขึ้นมาเลย ชั่วเว็บเดียวขึ้นมาเลย ก็เกิดเสร็จแล้ว; ไม่ต้องเกิดทางท้องแม่. ไม่ท้องเกิดตัวเล็ก ๆ ก่อน แล้วก่อยโทชื้น มันถึงที่สุด หรือเทิ้มเบี่ยมของความเป็นอย่าง นั้นเลย. พอคิดอย่างโจร ก็เกิดเบ็นโจร; ร่วงกายนี้ไม่เอาเป็นประมาณ. ใจเป็นอย่างไร ก็เรียกว่าเป็นอย่างนั้น แล้วร่างกายนี้มันก็พลอยเป็นของอย่างนั้น ไปด้วย.

นี้อาดมาเข้าใจว่า คำว่า โอปปาติกะนี้ก็หมายความอย่างนี้ด้วย และเพราะ เหตุที่ว่า การลือเอาความหมายอย่างนี้สำคัญ จำเป็นอย่างยึง สำคัญอย่างยึง; เพราะว่า ถ้าทำผิดไปจากนี้แล้ว มันก็เป็นมีจฉาทิฏฐิ ก็อเกิดเลวเรื่อย, เกิด เลวเรื่อย. เลวลงไป เลวลงไป จนเป็นลนเลว เป็นคนอันธพาล เป็นคนวินาศไป ในที่สุก.

ละนั้นระวงจิตให้ดี ๆ อย่าให้มันเกิดเป็นนั้นเป็นนี้ ชนิดที่เลวลงไป มันค้องมีความยึกมันถือมั่นเกี่ยวกับกัณหา อุปาทานด้วย มันจึงจะเกิดอย่างนี้ได้ แม้ ว่าระไปเกิดเป็นเทวลาดูบ้างก็ได้ ก็สบายใจก็เหมือนกัน มีจิดใจอย่างเทวคว เป็นเทวกา ดูบ้าง ก็สบายใจก็เหมือนกัน. แต่มันก็ไม่พ้นจากความยึดมั่นถือมั่น เป็นตัวกู — ชองกู แล้วก็หนักอกหนักใจด้วยเหมือนกัน.

แต่ว่า เกิดดีนี้ ยังดีกว่าเกิดเลว; ฉะนั้นก้าจะมีโอปปาติกะกันบ้าง ก็ ให้เป็นไปในทางกี. ถ้าไม่เกิดเสียเลย นั้นถูกที่สุดแล้ว คือ ไม่มีตัวกู-ของกู แบบใหนหมด นี้ จะไม่มีความทุกซ์เลย. เกิดอย่างโจร ก็เป็นทุกซ์อย่างโจร, เกิดอย่างเทวดา ก็เป็นทุกซ์อย่างเทวจา; แล้วแต่จิกใจมันอยู่ในสภาพอย่างไร, แล้ว เขาบัญญ์ติกันอยู่แล้วว่าสภาพอย่างนั้นเรียกว่าอะไร ก็ไปตามที่บัญญัตินั้น.

เรายอมรับว่า การเกิดโดยจิตใจ ปั๊บเคียวเป็นอย่างนั้น. ปั๊บเคียวเป็น อย่างนี้, นี้มีอยู่จริง อยู่ ในโลกนี้ คือในมนุษย์นี้ มันมีอยู่จริง. ความเห็นอย่าง นี้มีประโยชน์, แล้วก็เป็นสิ่งที่ทำได้ แล้วเป็นสิ่งที่มันเกี่ยวข้องกันอยู่กับเรา; เพราะฉะนั้น ต้องจักการให้ได้รับประโยชน์, มีความคิดเห็นอย่างนั้น; จึงเรียกว่า ถูกต้อง เพราะลับทุกข์ได้ และมีประโยชน์ เรียกว่าถูกต้อง.

ทีนี้ข้อสุดท้าย อตุถิ โลเก สมณพราหมณา สมุมคุคตา สมุมาปฏิ-ปนนา -ในโลกนี้สมณพราหมณ์ ที่ประพฤติดีประพฤติขอบ ถึงแล้วขึ้งความดี ความขอบ เป็นสมณพราหมณ์ ที่รู้แจ้งขึ้งโลกนี้และโลกอื่น ด้วยบัญญาอันยิ่งเอง แล้ว ช่วยให้ผู้อื่นรูจักได้ด้วย นี้ก็มีอยู่. สมณพราหมณ์ชนิดนี้มีอยู่ สมแพราหมณ์ ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ ถึงแล้วซึ่งความดีความชอบ ในโลกนี้มีอยู่; เป็นผู้ที่ กระทำ ให้แจ้งซึ่งโลกนี้ และโลกอื่น ด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้ว ช่วยให้ผู้อื่นพลอยรู้ได้ด้วย.

ข้อความนี้ ตามปรกติหมายถึงพระพุทธเจ้า *เป็นผู้ที่รู้โลกนี้ รู้โลกอื่น* ด้วยบัญญาอันยิ่งเองแล้ว ทำผู้อื่นให้รู้ตามด้วยนี้ เขาหมายถึงพระพุทธเจ้า. แค่ ในก็นี้ท่านใช้ดำนวนเป็น "ทั้งหลาย" สมณพราหมณ์ทั้งหลาย ที่เป็นอย่างนี้ ๆ ในโลก นี้มีอยู่; คังนั้นจึงหมายความว่า เป็นพระพุทธเจ้า *ถึงขนาคพระพุทธเ*จ้าก็ได้, *ไม่ถึงขนาดนั้นก็ได้*. แก่ ว่าต้องทำอาการอย่างเดียวกัน คือปฏิบัติดี ปฏิบัติ ชอบ, และถึงซึ่งความคีกวามชอบ เพราะว่ารู้ว่าโลกนี้เป็นอย่างไร, โลกอื่นเป็น อย่างไร, ควรปฏิบัติอย่างไร ? แล้วก็สอนผู้อื่นให้รู้ และให้ปฏิบัติได้ด้วย นี่เรียก ว่าสมณพราหมณ์ชนิคนี้ แล้วก็มีอยู่ในโลกนี้.

ข้อนี้ก็มุ่งหมายว่า ให้มันเกิดการเชื่อพังในบุคคลชนิดนี้; ถ้า ไม่อย่างนั้น ก็ไม่มีโครพึ่งใคร, ไม่มีใครเชื้อใคร; เรียกง่ายๆว่า ผู้ที่รู้ธรรมะ นั้นมีอยู่ในโลกนี้ ผู้ที่จะเบ็นแผงสว่าง, เป็นผู้นำในทางธรรมะนั้น ก็มีอยู่ในโลกนี้ ก็เป็นหน้าที่ ที่จะต้องขวนขวายเอาเอง หาให้พบ, และใช้ประโยชน์จากบุกกลเหล่านั้น ให้ได้; จึงจะเรียกว่าสมมหาิฏฐิ ไม่โง่เปล่า ไม่เสียเปล่าที่มีชีวิตอยู่ในโลกนี้.

นี้ก็เรียกว่า เป็นปัญหาด้วยเหมือนกัน เด็กๆของเรา หรือคนวัยรุ่น ของเรา หนุ่มสาวของเรา กำลังจะไม่มีความกิดอย่างนี้ คือ **มีความกิดว่า มันไม่มี** ประโยชน์อะไร กับสมณพราหมณ์ชนิดนี้; เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรฑิ ท่างหาก เราท้องการ. สมณพราหมณ์เหล่านี้ จะมีอยู่ในโลกนี้หรือไม่มีอยู่ในโลกนี้ เราไม่อยากจะรู้จะชี้, การศึกษาในปัจจุบันนี้ มันนำไปสู่ความคิดอย่างนั้น มันจึง เป็นมีจฉาทีฏฐี จะทำให้อนุชนในโลก ที่กำลังจะโกขึ้นมานี้ จะเต็มไปด้วย มิจฉาทิฏฐิ แล้วก็จะทำให้ลำบาก ชนิดที่ไม่มีใครแก้ได้ อย่างกับจะเป็นมิคสัญญี จะเป็นความวินาศของโลก เพราะมิจลาที่ฏฐินั่นเอง.

สมมาทีฏฐิทั้งหมด ที่กล่าวมานี้ เรียกว่า เป็นสมมาทีฏฐิทางศีล-ธรรม เพื่อสนับสนุนให้มีศีลธรรม ให้อยู่ในโลก ในสภาพที่เรียกว่า เป็นสุคดิ. ถ้าเบื้อกวามเป็นอย่างนี้ เพราะถวามซ้ำซาก อยากจะขึ้นไปเหนือจากโลกนี้ มันเป็น เรื่องของโลกุศตรสัมมาทิฏฐิ ยังไม่ค้องพูดในที่นี้; เพราะมันคนละเรื่องกัน. แม้ จะเอามาพูดนวลามันก็ไม่พอ: และสามารถจะพูดให้เห็นว่า แม้หลักเกณฑ์ในโลกุศตรสมมาทิฏฐินั้น ก็ยังสามารถที่จะเอามาใช้เป็นประโยชน์แก่เด็ก ๆ หรือคนในปัจจุบันนี้ใต้ เพื่อให้มีความทุกซ์น้อยลง, ความทุกซ์อย่างสึกซึ้ง อย่างละเอียดประณีตนั้น มันจะ ได้น้อยลงไปอีก.

เกี่ยวนี้ เรามุ่งจะกำจัดความทุกข์ ชั้นหยาบชั้นเลว ชั้นที่ว่า มันเป็น เสนียกจัญไรแก่โลกกันก่อน จึงได้พูดถึงสัมมาทีฏฐิประเภทศีลธรรมนี้ก่อน เราจะต้องจักการศึกษาในประเทศของเรา อย่าให้มันบกพร่องคัวยสัมมาทีฏฐิ ในพระพุทธศาสนาชนิคนี้ แล้วที่นี้ถ้าทำได้ ก็เป็นข้อต่อไป.

ข้อที่ ๕. ก็ว่าส่งเสริมโลกุตตรสัมมาทิฏฐิ เท่าที่จะทำใต้ พร้อม กันไปในคัวพลาง ๆ อย่างนี้ก็ได้. นี้เรียกว่าการที่จะปรับปรุงสัมมาทิฏฐิโนการศึกษา ของประเทศเราเป็นอย่างนี้.

ทีนี้ ถืมแขนงพิเศษอีณเชนงหนึ่ง ซึ่งจำเป็นเหมือนกัน จะต้องจัดการ ศึกษา ให้อนุชนทั้งหลาย รู้จักสิ่งที่เป็นเนื่องอกของศาสนา คือของผิด ๆ ที่เกิดขึ้นมาเรื่อย ๆ นี้ แล้วช่วยกันป้องกัน กำจัดเสีย ระงบเสีย หรืออย่าไปรับ เอามา. เราควรจะเห็นว่า จะมีใครที่ไหนมาทำให้ ถ้าไม่ใช่คนที่เป็นเจ้าของศาสนา เจ้าของประเทศชาติ เจ้าของโลก มนิตอังทำของตนเอง; ถ้ามันไม่รู้จัก มนิจะทำ อย่างไรได้. ฉะนั้น ต้องให้การศึกษา ชนิดที่ให้เขารู้ว่า นี้ ไม่ใช่ ตัวแท้ของ ศาสนา; มันเป็นมะเร็ง หรือเป็นเนื่องอก ที่เกิดขึ้น กัดกินศาสนาให้กร่อนไป เหมือนกาฝาก หรือว่าเหมือนกับโรคมะเร็ง ที่จะทำลายชีวิศได้ แม้นี้ก็ควรจะมีอยู่ ในหลักสุดรของการศึกษา ที่จะจัดให้เป็นสัมมาทิฏจิได้.

นี้คือข้อความ ที่อยากจะให้พุทธบริษัทเรา มองเห็นโดยประจักษ์ว่า การ ศึกษายังไม่ช่วยทั่วให้โลกนี้มีความสงบสุข ยึ่งมี ยึ่งทำให้เกิดความวุ่นวาย ระสำระสาย เพราะว่าการศึกษานั้น ไม่ประกอบอยู่ค้วยสมมาทิฏฐิ.

ถ้า จะให้ประกอบอยู่ด้วยสัมมาทีฏฐิ เราจะต้องทำอย่างนี้ ๆ ซึ่งมี หวัชอัดจังที่ได้กล่าวมาแล้ว ในการบรรยายสองครั้ง คือครั้งที่แล้วมา กับครั้งนี้ด้วย จึงหวังว่า ผู้ที่มีความสนใจ ที่จะให้ธรรมะกลับมาครองเลกใหม่ ก็จะต้องสนใจเรื่อง การจักการศึกษา ให้เข้ามาอยู่ในคลองของสัมมาทีฏฐิอย่างนี้.

เป็นอันว่า การบรรยายในวันนี้ ก็สมควรแก่เวลา ขอยุคิใว้เพียงเท่านี้ ให้โอกาส แก่พระสงฆ์สวดคณสาธยาย ส่งเสริมความเลื่อมใส ในพระธรรมคำสอนของพระองค์ ค่อไปอีกวาระหนึ่ง.

เมื่อธรรมครองโลก — ๑๐ — หินโค้ง ๑๕ ก.ย. ๑๖

#### ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก

ต้องระดมปรับปรุงศึลธรรมกันเป็นการใหญ่

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ ภาคอาสาพหบูชา ดำเนินมาจนถึงครั้งที่ ๑๐ ในวันนี้แล้ว ซึ่งจะได้บรรยายโดยหัวข้อย่อยว่า "ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ต้อง ระคมปรับปรุงสือธรรมเป็นการใหญ่". การบรรยายชุดนี้ ใต้มุ่งหมายบรรยายใน หัวข้อใหญ่ว่า เมื่อธรรมกรองโลก เป็นลำดับมา โดยหัวข้อย่อยต่างๆกัน ซึ่งจะต้องขอทบทวนบ้างเล็กน้อย.

#### [ทำปราวก และทบทวนอนถึงหน้า ๓๕๑]

ในครั้งแรก ได้พยายามทำความเข้าใจกัน ในสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" กับสิ่งที่เรียกว่าโลก เพื่อจะเข้าใจคำว่า ธรรมะครองโลกนี้ ได้ง่ายขึ้น; แล้วก็ได้ แนะให้ดูก่อน ในข้อที่ว่า เคี๋ยวนี้โลกมีแก่ วิวัฒนาการ ชนิดที่เป็นไปเพื่อวินาศนาการ ของโลกนั้นเอง.

เขาหลงใหลกันว่า เราทำกวามเจริญ, โดยไม่รู้สึกว่า ความเจริญนั้น กลับเป็นความวินาศในทางจิตในทางวิญญาณ; เพราะว่ามันวิวัฒนาการ แต่ในทาง วัตถุ จึงชี้ให้เห็น ในการบรรยาย ครั้งต่อมา อีก ครั้งหนึ่งว่า โลกกำลังเจริญ แต่ใน การที่จะส่งเสริมโลกะ โทสะ โมหะ คือส่งเสริมกิเลสนั้นเอง. อันตรายนี้ก็มาจาก วัฒนธรรมที่นิยมวัตถุ คือวัฒนธรรมแบบคะวันคก ซึ่งเกี๋ยวนี้ ก็มักจะเรียกกันว่าแบบฝรั่ง ซึ่งกำว่า ฝรั่งในกรณีอย่างนี้ ก็หมายถึงวัตถุนิยม เพราะว่าเขาเป็นผู้นำในส่วนนี้.

ยึ่งกว่านั้นอีก การศึกษาในโลก ที่มีอยู่ในเวลานี้ทั่วโลก กำลังเป็นอันคราย ต่อสึงที่เรียกว่าธรรม. ใคร ๆ ก็มองเห็นได้แล้วว่า โลกนี้มันอยู่ในอำนาจของการ ศึกษา; หมายความว่า การศึกษาย่อมพาโลกไปสามแก่จะให้การศึกษากันอย่างไร. เพี๋ยวนี้การศึกษาทั้งโลก กำลังเป็นอันตราย แก่การที่ธรรมะจะครองโลก; ก็หมายความว่า การศึกษานี้ มันไปเข้าข้างฝ่ายที่เป็นศักรูของธรรม คือเป็นโลก ชนิกที่เป็นโลกวัตถุ หรือปุถุชน หรืออะไรมากเกินไป.

ทีนี้ ก็ได้ชี่ให้เห็นมาตามลำดับว่า *ถ้าจะให้ธรรมะกรองโลกจะต้องทำ* อ*ย่างไร* ๆ ข้อ ๑. *ต้องจัดการศึกษากันเสียใหม่* ให้มันครงกันข้าม คือ*ให้การศึกษา* ในโลกนี้ ไม่เป็นอันตราย, คือไม่ขัดขวางแก่การที่จะมีธรรมะ เข้ามาครองโลก.

และครั้งก่อมา ก็ได้ชี้ให้เห็นว่า ข้อ ๒. คือ ต้องปรับปรุงสัมมาทิฏฐิกัน เสียใหม่. ถ้ามันเป็น สมมาทิฏฐิจริง ก็ไม่ค้องปรับปรุงอะไร. เคียวนี้มันเป็นสัมมาทิฏฐิทิไม่จริง ที่ปลอม คือเอามิจฉาทิฏฐินาเป็นสัมมาทิฏฐิ แล้วก็ยืนยันยึกถือไว้อย่างแน่นแพ้น; จึงต้องใช้ ถ้าว่า ให้ปรับปรุงสึงที่เขากำลังเรียกว่าสมมาทิฏฐินนิแหละ กันเสียใหม่, เพื่อให้เป็น สัมมาทิฏฐิทิ่แท้จริง และโดยเฉพาะอย่างยิง ก็หมายถึงสัมมาทิฏฐินินพุทธศาสนา ซึ่งอยู่ ครงกลาง ระหว่างความมากเกินไปหรือน้ายเกินไป หรือว่าวัตถุเกินไป หรือว่าจิต เกินไป อย่างนี้; ให้มนอยู่ครงกลาง ให้พอดี.

และในครั้งท่อมา ได้พุดถึง*ข้อ ๓*. คือข้อที่ว่า *เราต้องยึดหลักสัมมาหิฐฐิ ไม่ใช่ยึดหลักปรัชญา* นี้กำลังเป็นปัญหามากที่สุดในโลกนี้ คือเป็นโรคที่กำลังเมา ปรัชญา เหมือนกับทิดเฮโรอีน. เฮโรอีนในที่นี้ เป็น*เฮโรอีนทางวิญญาณ คือปรัชญา นั้นเอง* เป็นเฮโรอีนทางวิญญาณ. บัณฑิตนักปราชญ์ทั้งหลาย ในโลกนี้ กำลังคิด เฮโรอีนทางวิญญาณ คือเมาปรัชญา.

นี้เป็นสีงที่น่ากลัวมาก ก็อว่ายากที่จะแก้ เพราะว่าสติบัญญาทั้งหลาย ไปคิก เฮโรอีนกันเสียหมด นักปรัชญาก็คือ ผู้เสพคิดเฮโรอีนทางวิญญาณ จึงถอยมาหา สัมมาทิฏฐิไม่ได้.

สัมมาที**ฏฐินี้ไม่ใช่เป็นเรื่องปรัชญา ซึ่งได้**เปรียบเทียบให้เห็นอย่าง ละเอียดแล้วว่า มันคนละฝ่ายกัน. ปรัชญาเป็นเรื่องคำนวณคำนึง ไม่เกี่ยวกับการ เห็นแจ้ง ไม่มีตัววัตถุแจ้งชัด สำหรับมาเป็นวัตถุสำหรับพิจารณา จึงจัดไว้เป็นพวก metaphysics ไปหมด คือเอาสีงที่เป็น metaphysics มาเป็นวัตถุของปรัชญา ตัววัตถุ นั้นเอง มันก็ไม่ชัดเจน ฉะนั้นจึงได้แต่การคำนึงคำนวณ.

ส่วน สัมมาทิฏฐิ นั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในพุทธศาสนาแล้ว มันมื ลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์ ไม่ใช่เป็นปรัชญา; จะย้ำอยู่บ่อย ๆ อย่างนี้ ว่ามันต้อง มีวักรุ มาแสดงให้ปรากฏชัดลงไป ว่ามันมีปัญหาอย่างไร? แล้วก็แก้ลงไปที่ปัญหานั้น ไม่ได้คำนวณเผื่อไว้, หรือไม่ได้คำนวณนามธรรม ชนิคที่ไม่มีอะไรแน่นอน; เช่นจะตั้งปัญหาขึ้นมาว่า ความก็คืออะไร, ความจริงคืออะไร, ความอะไรคืออะไร; อย่างนี้มันเป็นเรื่องที่เลื่อนลอย.

ถ้าเป็นสัมมาที่ฏฐิ มันก็ชัดเจนลงไปว่า ในบัญหาว่าอะไร. ถ้าใน บัญหาว่า กวามทุกข์ต้องมีความทุกข์ มาเป็นคัวปัญหาอยู่ที่นี่ และเคี๋ยวนี้; แล้วก็กู ที่ความทุกข์ แล้วก็ดูที่เหตุของความทุกข์ ซึ่งเป็นของมีอยู่จริง โดยไม่ต้องคำนวณ. ฉะนั้นจึงพบสิ่งที่ตรงกันข้าม ที่จะแก้ได้โดยตรง โดยไม่ต้องคำนวแเอ็กเหมือนกัน นี่คือลักษณะของวิทธาสาสตร์; หากแต่ว่ามันเป็นวิทยาสาสตร์ด้านวิญญาณ หรือตัวน จิกใจ. ถ้าเป็นเรื่องปรัชญาก็ต้องวึ่งไกลออกไป, ไกลออกไป ใกลออกไป; เหมือนกับวึ่งตามไปภูให้สุกทางรถไฟ ว่ามันเป็นคู่ มันเป็นรางกู่ อย่างนี้เรื่อยไป หรือเปล่า มันก็วึ่งไปจนตาย.

แล้วมีข้อสำคัญ ข้อที่ ๔. อีกข้อหนึ่ง ก็คือซ้อที่ว่า คนทั้งโลกกำลัง เข้าใจว่า พุทธศาสนาเป็นปรัชญา หรือศาสนานั้นเป็นปรัชญา, น้อยคนที่จะ เข้าใจว่ามันแยกกัน. แต่ว่าพุทธศาสนานี้ จะเอาไปพูกกันในรูปของปรัชญาก็ได้ เหมือนกัน. เมื่อยังไม่เข้าใจธรรมะนั้น ๆ เอาไปพูลกันในรูปในแบบของปรัชญา ก็ได้ เหมือนกัน: แก่มี ประโยชน์ น้อยมาก เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่า ศาสนานั้น ไม่ใช่ ปรัชญา.

อย่างพูดถึงเรื่องปฏิจจสมุปบาท ถ้าผู้ศึกษาไม่เข้าใจ จะเป็นฝรั้งก็ตาม จะเป็นไทยก็ตาม หรือแม้จะเป็นชาวอินเดีย บ้านเกิดของพระพุทธเจ้าเองก็ตาม ถ้ายัง ไม่เข้าใจ เรื่องปฏิจจสมุปบาทนี้จะเป็นปรัชญาหลอกเขาไม่ก่อน, เป็นในรูปปรัชญา อยู่เรื่อยไป จนกว่าจะเข้าถึงตัวปฏิจจสมุปบาท : รู้จักทุกข์เกิดขึ้นอย่างไร? ทุกข์กับ ลงไปอย่างไร? อย่างนี้แล้ว ปฏิจจสมุปบาทนั้น ก็กลายเป็นวิทยาศาสตร์อันหนึ่ง : หมดกวามเป็นปรัชญา. ถึงแม้ศาสนา สิ่งที่เรียกว่าศาสนานั้น เป็นเรื่องผ่ายวิทยาศาสตร์ ; โดยเฉพาะพุทธศาสนาแล้ว พระพุทธเจ้าท่านตรัสหา้มเด็ดขาด ไม่ให้ใช้การกำนึง คำนวณ, ไม่ให้เชื้อก้วยเกียรติด้วยเครดิต ก็ไป พื้นเรื่องกาลามสูตรทั้ง ๑๐ ข้อกันใหม่ ที่ใดอัธิบายมาแล้ว ในการบรรยายกรั้งที่แล้วมา นั้นเหมือนกัน.

โดยเหตุที่ปัญหานี้มีมาก ทั่วไปทุกหัวระแหง จึงต้องบรรยายเรื่อง ให้ยึดหลักสัมมาที่ฏฐิ แทนยึดหลักปรัชญานี้ ถึงสองครั้ง ของการบรรยาย. นี้ครั้งที่เล้วมาก็อ ครั้งที่ ๕ นั้น ก็พูลย้ำถึงข้อที่ว่า *ต้องยึดหลักสัมมาที่ฏฐิ ใม่ใช่ หลักปรัชญา* จึงจะสามารถช่วยให้ธรรมะนี้ครองโลกได้. ถ้าจะให้ยึดหลักปรัชญากัน อยู่แล้ว ก็เป็นอันว่า ไม่มีทวัง ที่ว่าธรรมะนี้จะครองโลกได้; จะคงเหมือนกับว่า วึงกามไปกรางรถไฟสุดทางโน้น มันจะยังคงเป็นคู่กันอย่างนี้หรือไม่ ? อย่างนี้เป็นกัน; เพราะมันชวนแต่ให้คิดไกลออกไปทุกที ๆ ด้วยการคำนึงคำนวน ไม่วกกลับมาหาตัวจริง หรือต้นเหทุอันแท้จริง ของสิ่งที่เป็นตัวปัญหา. เมื่อเขาไม่รู้จักตัวความทุกซ์ ก็ใม่อาจจะรู้จักเรื่องอริยสัจจ์ เรื่องปฏิจจสมุปบาทอะไร เป็นต้นได้; สัมมาที่ฏฐิก็ไม่เกิดขึ้น.

นีขอลือเป็นหลักกันไว้อย่างนี้เรื่อย ๆ ไปก่อน ลำหรับการที่จะพังคำบรรยาย ชุดนี้ ว่า ศาสนานั้น เป็นไปในผ่ายวิทยาศาสตร์ มิได้เป็นไปในผ่ายปรัชญา. พุทธศาสนานี้เป็นวิทยาศาสตร์ แต่ถ้ายังไม่เข้าใจ ก็เอาไปพูดอย่างปรัชญาได้ เหมือนกัน สำหรับหลงใหลในความเป็นนักปราชญ์, หรือพุดกันอย่างเพื่อเจ้อไม่มี จุดจบ. ชีดธรรมมีขึ้นไม่ได้ ค้วยเหตุที่มีปรัชญากันแบบนี้ ศีลธรรมจะมีได้ก็ต่อ เมื่อคำนนินกิจการนี้ไปในรูปของศาสนา อือในลักษณะที่เป็นวิทยาศาสตร์ แม้ใน ขั้นต้น ๆ.

#### [เริ่มการบรรยาบกร้าน]

ทีนี ในวันนี้ เป็นการ บรรยายครั้งที่ ๑๐ นี้ จะไก้พุกโดยหัวข้อที่ว่า ถ้าจะให้ธรรมะศรองโลก ก็หองระคมปรับปรุง ทางศึลธรรมกันเป็น การใหญ่. เป็นอันว่าในวันนี้ จะพุกกันโดยหัวข้อที่สำคัญที่สุก ก็คือศึลธรรม เราจะต้องปรับปรุงสึงที่เรียกว่าศึลธรรม.

อากมาก็ยัง ขอทบทวน ต่อไป ถึงข้อที่ว่า ทุกๆ กนนี้อย่าเบื้อหน่าย อย่ว ระอา อย่าเห็นว่าไม่ใช่ ธุระของเรา ที่จะไปนึกถึงโลกทั้งโลก หรืออะไรทำนองนั้น. ถ้าเป็นพุทธบริษัทจริง จะต้องนึกถึงโลกส่วนรวม เพราะว่าเป็นพระพุทธประสงค์ ว่า "การเกิดขึ้นของพระพุทธองค์นั้น เพื่อประโยชน์ทั้งแค่เทวดาและมนุษย์" คือมัน ทั้งโลก ทั้งโลกเทวลา ทั้งโลกมนุษย์. ท่านประสงค์อย่างนั้น คังนั้นผู้ที่เสร็จหน้าที่ ของตนแล้วก็ตาม, หรือยังไม่เสร็จหน้าที่ของตนก็ตาม จะต้องนึกถึงผู้อื่นค้วย จะ ต้องนึกถึงโลกค้วย. เดี๋ยวนี้โลกกำลังไม่มีธรรมะคุ้มครอง มีแต่ตึงที่เป็นช้าถึกของธรรมะ กำลังมี กำลังระบาค มันจึงมีแต่วิกฤติการณ์กันไปทั้งโลก; แล้วคนเหล่านี้ ก็ไม่ เคยละเมอถึงธรรมะ ที่จะช่วยแก้ษัญหาได้. เขาก็ละเบอกันเค่เรื่องในโลก คือเรื่อง ที่มนุษย์ จะต้องเจริญด้วยวัตถุนี้เรื่อยไป. แล้วก็จะมัวแก้ษัญหาที่เป็นความทุกข์ของ โลก ด้วยวัตถุนันเอง; นี่มันเป็นเรื่องที่นำหวัว ที่ว่าความทุกข์เกิดขึ้น เพราะหลง ในวัตถุ เจริญทางวัตถุมากเกินไป แล้วก็จะแก้ความทุกข์นั้น ด้วยเรื่องทางวัตถุอีก ไม่นึกถึงเรื่องทางจิตทางวิญญาณ บำกก็พร่ำหาสันติภาพอย่างลม ๆ แล้ง ๆ เพราะไม่รู้ ว่าต้นเหตุของวิกฤติการณ์นั้น มันคืออะไร ?

นี่ทุกหน ทุกแห่งในโลก กำลังเต็มไปด้วยความยุ่งยากลำบาก; ที่ อย่างใหญ่มากๆ ก็คือ เรื่องสงคราม. ที่รองลงมา ก็คือ บัญหาต่าง ๆ ภายในประเทศ. อย่างประเทศไทยเรา ก็กำลังมีปัญหา กิดดูให้ก็แล้ว มันน่าเศร้า บัญหาต่างๆ ที่ไม่ กวรจะเกิด มันก็เกิดขึ้น, ที่ควรจะแก้ไขได้ มันก็แก้ไขไม่ได้ นับตั้งแต่ว่ามันเป็น บัญหาเล็กๆ น้อย ๆ ที่สุด เรียกว่าบัญหาอุทลุกกลางบ้านกลางเมือง เหมือนกับเด็กอม มือ; แต่มันก็เป็นบัญหาอยู่นั่นแหละ. อย่างที่กรุงเทพ ๆ ก็มีปัญหาเรื่องเฉพาะที่ นัน เช่นเรื่องรถประจำทางไม่พอ หรือไม่ถูกต้อง หรืออะไรต่างๆ เหล่านี้ มันก็เป็น บัญหา; เพราะว่าทุกผ่าย นทบจะไม่มีศึลธรรม ถ้ำมีศึลธรรม สิ่งเหล่านี้ไม่ อาจจะเกิดเป็นบัญหาขึ้นมาได้.

การแก้บัญหาต่างๆ เช่นจะแก้ปัญหาข้าวยากหมากแพงนี้ ถ้าไม่มีศึก ธรรมแล้ว มันก็ไม่มีทางจะแก้ได้ เพราะถนเห็นแก่ตัว ก็คอยแต่ที่จะเอาเปรียบ อยู่เรื่อยไป. เรื่องการเงินมันไม่ถูกต้อง หรือไม่เหมาะสมนี้ ก็แปลว่ามีความ บกพร่องทางศึกธรรม; คือความต่างกันเกินไป ระหว่างคนมั่งมีกับคนยากจน หรือคน มีอำนาจ กับ กนไม่มีอำนาจ มันเป็นเรื่องบังคับไม่ได้ เบ็นเรื่องกักคุนเอาไว้, มันเป็นเรื่องกวากล้อมเอาไป อยู่ที่แห่งใคนท่งหนึ่ง, จนทางฝ่ายหนึ่งชาด อีกทาง ์ ผายหนังคน

ถ้ามีที่ลุธรรมด้วยกันทุกผ่าย อย่างนี้มันไม่เกิด คือ พูดกันรู้เรื่อง แล้วก็ แก้ไขได้ อย่างที่เรียกว่าพริบทาเกียว. คนที่เขาต้องการษระโยชน์เป็นเงิน เขากุ๊ก๊องการเงิน เขาจึงมีคือธรรมไม่ได้; เพราะว่าอำนาจของคือธรรม ไม่มีมาก พอที่จะคุ้มกรองประชาชน หรือกวบกุมประชาชน ให้อยู่ในร่องรอยของคีลธรรม.

บัญหาทั่วโลก เช่นเรื่องบัญหาเกี่ยวกับกรรมกร นี้กำลังมากขึ้นทุกที่ อย่างในประเทศอังกฤษ ซึ่งเป็นประเทศที่มีชื่อเสียงสูงสุด ในความเป็นสุภาพชน ภ็กลายเป็นประเทศที่มีกรรมภรสไทรีค์มากที่สุดขึ้นมาได้ในยุคหนึ่ง อย่างนี้เป็นคัน. ซึ่งอะไรมันหายไป ? ความเมตตากรณา ความเอื้อเพื่อเผื่อแผ่ ความมัธยัสถ็ ความ กินอยู่แต่พอดี นี้มันชาตไป ๆ ๆ จนกระทั่งว่า ค่างถนต่างเห็นแก่คน ความเอา เปรียบกัน หรือการค่อสู้ในการเอาเปรียบกัน มันก็มีขึ้น ที่เรียกว่าสไดรัค์ทั่วไปทั้ง โดก. กา้มีศึกธรรมผึ้งเหล่านี้ไม่เกิด หรือว่าสิ่งนี้เกิดแล้ว ก็แก้ไขได้โดยง่าย.

นี้ไม่ใช่จะเป็นเรื่องประณาม หรือว่าเหยี่ยคหยาม หรือว่าเรื่องค่าทอ อะไร ทำนองนั้น; ต้องการแก่เพียงจะชี้ให้เห็นว่า เมื่อชากศึลธรรมแล้วมันจะเป็นอย่างไร?

ที่นี้มาดูเรื่องเด็กๆ นักเรียนตึกัน อย่างไม่เคยมีมาแค่กาลก่อน, นักเรียนชั้นมัธยม ชั้นวิทยาลัย กระทั่งขึ้นมหาวิทยาลัย มีการที่กัน อย่างไม่เคยมีมา แก่กาลก่อน เพราะว่ามันขาดศีลธรรม แม้แก่ของเก็กๆ หรือของนักเรียน. การ ศึกษาไม่ให้ผลอย่างการศึกษา มีผลให้บ้าเสรีภาพ จนไม่มีระเบียบวินัยเหลือ ไม่มีขนบธรรมเนียมที่ดีงาม ในเลือดเนื้อของชาวไทยเหลือ กระทั่งว่า ไม่มีความรู้ศึก ว่ามีปีภามารถา ครูบาอาจารย์. นี้จริงไม่จริงขอให้เอาไปคิดดู.

อาคมายังยืนยัน และท้าทายอยู่เสมอ ว่า การศึกษาในโลกเวลานี้ จัดกัน ไป จัดกันไป จนไม่มีบิดามารดา ครูบาอาจารย์ อยู่ในโลก, คือไม่มีเคารพบิดา มารดาอย่างบิดามารดา ไม่เคารพครูบาอาจารย์อย่างกรูบาอาจารย์ แล้วนักเรียนก็ดีกัน อย่างที่ไม่เคยมีมาแต่กาลก่อน.

มันน่าหวังที่ว่า พอเรียนจบก็ไง่ขนาดหนัก ถึงขนาดบูชายาเลพติด เพราะเมื่อยังเป็นเด็กเล็ก ๆ ยังไม่บูชาเฮโรอีน หรือคือะไรค่าง ๆนี้. พอเรียนจบก็ เลยไปบูชาสึงเหล่านี้ได้ แม้ในประเทศที่ว่าเจริญที่สุดในโลก ก็ยังเป็นอย่างนี้. นั้ การศึกษา ชนิดนี้ มัน ทำลายศีลธรรม โดยตรงบ้าง โดยอ้อมบ้าง; กระทั่ง เกี๋ยวนี้ว่า มันเท็มไปด้วยบัญหาทั่วไปหมด มีคนเก็อกร้อนมากกว่าคนที่ไม่เกือดร้อน, มีความยากจนแผ่ไพศาลยึงขึ้นทุกที คือไปร่ำรวยอยู่ที่จุดเป็นจุด ๆ ซึ่งร่ำรวยจนเกินไป. ความยากจนแผ่ไพศาลยึงขึ้นทุกที คือไปร่ำรวยอยู่ที่จุดเป็นจุด ๆ ซึ่งร่ำรวยจนเกินไป. ความยากจนที่แท้จริงก็แผ่กว้างออกไปทุกที ไม่มีใครเคยคิดว่า นี้มัน เนื่องมาแต่ ความไม่มีศีลธรรม ในหลายแง่หลายมุม.

ความไม่รู้จักตัวเอง ว่าเกิดมาทำไมนี้ มันก็เป็นการขาตรากฐานทางศิล-ธรรม ว่นกิจมาจะท้องทำอะไรบ้าง ๆ นี้ เกิดมาแล้วก็ได้รับการศึกษา ชนิดแต่ ที่ทำให้เห็นแก่ตัว, เห็นแก่ตัว, เห็นแก่ตัว; จนกระทั้งไม่เห็นแก่บิดามารคา กรุบาอาจารย์ เป็นต้น.

พูคว่าเห็นแก่ประเทศชาติก็เป็นเรื่องลมๆ แล้งๆ จนกระทั่งว่า มีความเห็น แก่ตัวจัด เป็นมึงเป็นภู นึกหนึ่งก็ฆ่ากัน จนก็เลส โดยเฉพาะกิเลสประเภท กามารมณ์นี้ มีอำนาจครอบงำจิตของมนุษย์ ให้ผ่ากันง่าย ๆ.

หรือว่า ชวนกันเล็กร้างศีลธรรมเรื่อย ๆ ไปหลาย ๆ อย่าง จนครงกัน ข้ามไปหมด ลือสิ่งที่เรียกว่ามีคือธรรมนี้ กลายเป็นใช้ไม่ได้. สิ่งที่เรียกว่าไว้คือธรรม กลายเป็นใช้ได้.

ที่เลยเป็น ลามกอนาจาร ก็ได้รับการแก้ไขว่า ไม่เป็นลามกอนาจาร ออกระเบียบออกกฎหมายมาอย่างนั้นอย่างนี้ เพื่อจะบืองกันลามกอนาจาร แต่ผลมันก็คือ กลับนิยมสึงที่เรียกว่าลามกอนาจารนั้นยึงขึ้นทุกที่ ข้อนี้ก็เป็นอย่างมาก แม้ในประเทศ ไทยเรา.

นีเรียกว่าบ้อหาในโลกเป็นอย่างนี้ แม้ในบระเทศไทยเรา ก็เป็นอย่างนี้ เพราะว่ามันเดือนไป ในแง่ของศีตธรรมนั้นเอง. นี้เรียกว่าปรับทุกข์กัน ไม่ใช่ว่าจะ มาก่าว่า ประณามใกรผู้ใกผู้หนึ่ง.

เราต้องการสันติสุขส่วนบุคคล ต้องการสันติภาพส่วนสังคม; แต่แล้วมัน ก็ไม่เคยได้ มันก็ไกตออกโปทุกที, ใกลออกไปทุกที โดยเฉพาะอย่าง อึง ส**ึงที่เรียกว่าสันคิภาพขอ**งโล**กนี้ ดูยึงไก**ดออกไป, ไกลออกไป. ความก้าวหน้า ทางวัทถุ มันก้าวหน้าออกไปเท่าไร; สันทึภาพก็ยึงใกลออกไป เพราะมันทำลาย ศึลธรรม. เพราะว่าสันที่ภาพมันทั้งระกฐานอยู่บนศีลธรรม, และความก้ำวหน้าทาง วัตถุ มันทำลายรากฐานของศีลธรรม มันก็ไม่มีทางที่จะเกิดสันคิภาพ.

ทีนี เกี่ยวนี้ ก็มีการ จัดการศึกษาดี ดีมาก ดีที่สุด ในทางที่ทำให้เกิด สก็บัญญา อาจจะมีสก็บัญญาแก่กล้าไปคั้งแต่เล็ก แต่แล้วก็เอาไปใช้เพื่อมีจณาหิฏฐิ. อย่างที่พูดมาแล้วข้างกันว่า มีสติบัญญา แต่ไปติดเฮโรอีนของปรัชญา เมชปรัชญา เมามีจฉาทิฏฐิ ในรูบของสัมมาทิฏฐิ เมาก็เสส เมาวัตถุนิยม; ฉะนั้นจึงอยู่ค้าย ความหิวกระหาย แม้แต่ในทางวิชาความรู้ หิวกระหายในเหยื่อของก็เลสต์ณหานั้น มัน อีกประเภทหนึ่ง มันทำให้คนเป็นนรก อย่างเต็มที่อยู่แล้ว.

เกี่ยวนี้มันยัง หิวกระหายในทางสติปัญญา ทางวิชาความรู้ ชนิคที่ใช้
ประโยชน์อะไรไม่ใก้ คือความรู้ในทางปรัชญา ที่ไม่รู้จักจบนั้นเอง. มันเพียง
แก่เห่อควมๆกันไปว่า ไอ้นี่ดี, ไอ้นี่ดี, ปรัชญาวิเกษ จะช่วยคนทั้งโลกได้.
แล้วว์หิวความรู้เรื่องปรัชญา แก่ผลมันเป็นเรื่องที่ เป็นไปในทางให้ห่างไกลจาก
สันทิภาพ; เพราะว่าสันทิภาพไม่อาจจะหามาได้ด้วยปรัชญา ต้องหามาได้ด้วย
สัมมาทีฏฐิ อย่างที่กล่าวมาแล้ว.

ฉะนั้น การศึกษาที่ว่าดีก้าวหน้า ในโลกนี้เวลานี้ กำลังเป็นไปเพื่อ โมหะ คือฉลาดเพื่อให้ไง่, ฉลาดเพื่อให้มันไง่นาก ยึงฉลาดมันจะได้ยึงโง่มาก ใน ทางที่ไปหลงสิ่งที่มันเป็นที่พึ่งไม่ได้, หลงปรัชญาทางวัทถุนิยม หลงปรัชญายะไร ท่าง ๆ มากมาย นี้เป็นเหตุให้ไร้คีลธรรม. เพราะว่ารากฐานของศีลธรรมถูกท่าลาย หมดเลย ไม่ต้องกล่าวถึงผลของการมีศีลธรรมก็ได้; เพราะเมื่อศีลธรรมมันไม่มี จะไปกล่าวถึงผลของการมีศีลธรรมนั้น มันเป็นไปไม่ได้ จึงไม่มีธรรมะสำหรับกุ้มครองโลก, แม้ในขั้นที่เรียกว่าก็ลธรรม. อย่าพูดถึงปรมัทกธรรมอะไรให้มันมากไป.

แม้แก่ขั้นที่เรียกว่า ศีลธรรม มันก็ ยังไม่มี สำหรับที่จะมาครองโลก นี้; มีแก่กีลธรรม แบบที่เขากังขึ้นมาใหม่ : ศีลธรรมของวัทถุนิยม, ศีลธรรมของกามวรมณ์ บัญญัติทั้งขึ้นมาใหม่ ที่เคยถือว่าช่วะเรือเลวนั้น กลายเป็นไม่ชั่ว หรือ ไม่เลวไป. นี่มันเป็น ระบบศิลธรรมใหม่ ที่กำลังพึ้งไปในโลก ระบือถือชาไปในโลก; ความขี้ละอายก็หายไป ความหน้าด้านก็เข้ามาแทน ยึงขึ้นทุกที ขนไม่มี ระเบียบวินัย ปล่อยไปตามใจ นับทั้งกันตั้งแค่ว่า ปล่อยเรื่องผมเผ้าหน้าตา แล้วก็ ปล่อยเรื่องเลื้อผ้า เครื่องนุ่งหมาแล้ว ปล่อยกระทั้งเรื่องจริตกิริยามารยาท.

เมื่อก่อนเคยโกนหนวดโกนเคราเกลี้ยง หวีผมเรียบ เกี๋ยวนี้ปล่อย มันก็ เหมือนกับหน้าตาของคนบ้ำ หรือคนบ้า; นี้ก็เรียกว่าปล่อยในเรื่องผมเผ้า หน้าตา เนื้อตัว แล้วต่อไปไม่เท่าไร มันก็ปล่อยเรื่องทางจิตทางวิญญาณ ปล่อยเรื่องทางชีวิต เพราะมัน เกิดนิสัยปล่อยเสียแล้ว. เมื่อมันขี้เกียจหวีหวัแล้ว มันก็ชี้เกียจที่จะควบ คุมจิตใจ ให้อยู่ในร่องในรอย ซึ่งเปรียบเหมือนกับหวีจิตใจ ให้เป็นระเบียบเรียบร้อย. นี้วัฒนธรรมวัตถุ ที่เขาเรียกกันว่าซิปปี ซีปปีอิสม์ หรืออะไร ก็แล้วแต่เขาจะเรียก.

เกี่ยวนี้ถ้ามองถูก้วยลายสาของพุทธบริษัทแล้ว มันก็คือ ความเป็นมิจฉา-ที่ฏฐิ จนกระทั่งปล่อยไปสามอารมณ์ของโมหะ ความไม่มีเหตุผล, ไม่รู้ แม้แก่ว่า สนนี้เกิดมาทำใน? ความเป็นระเบียบนี้จำเป็นอย่างไร? อย่างนี้เป็นต้น. นี่เรียกว่า กำลังขาดรากฐานของ ศีลธรรมที่แท้จริง, มีศีลธรรมใหม่ เป็นศีลธรรมของ คนที่ "เห็นกงจักรเป็นดอกบัว" จึงขอยืนยันว่า ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ต้อง ปรับปรุงระบบศีลธรรมกันใหม่ เป็นการใหญ่ที่เคียว.

# ต้องรู้จักคุณค่าบองศึกธรรม เพื่อใช้แก้บัญหา.

สำหรับคำว่า "ศึลธรรม" นี้ อยากจะพูกว่า เป็นคำที่น่ารักที่สุด ถ้ารู้จัก มัน. เกี๋ยวนี้ ไม่มีใครรัก ซึ่งที่เรียกว่าศีลธรรม เพราะถูกโมหะครอบงำ; กนไปหลงในเรื่องการปล่อยตัว ปล่อยใจ ปล่อยอะไร ไปตามเรื่องทางวัตถุ ก็เลย ใม่รู้จักสึงที่เรียกว่าศีลธรรม ก็ไม่มีใกรรัก หรือชอบ หรือพอใจ ในสึงที่เรียกว่าศีลธรรมออก ธรรม, แล้วในโรงเรียนก็ไม่สอน, ยึงไม่สอน, ยึงกันสึงที่เรียกว่าศีลธรรมออก ไปจากการเรียนการอะไรค่าง ๆ หมก; เหลือบ้างนิดหน่อยให้จุดไว้ในสมุด ที่เนื้อที่ตัว ที่จะอบรมกันให้เสียสละ ให้ซื้อสัตย์ ให้กัดบุญ ให้รักษาขนบธรรมเนียมประเพณีที่ก็ นี้ไม่มีแล้ว ก็เลยไม่รู้จักสึงที่เรียกว่าศีลธรรม.

ที่นี้ คนนี้โดขึ้นมาเป็นครู ครูก็ไม่รู้จักศึลธรรม; แล้วจะไปตอนศิษย์ ให้รู้จักศึลธรรมอย่างไรได้. ทีนี้ ลูกศิษย์ ชั้นนั้นออกมาอีก ก็ยึงไม่รู้จักศึลธรรม ก็ไปกันใหญ่; ศีลธรรมก็ไม่มีที่อยู่ ในจิตใจชองใกร. แต่ถ้าเรารู้จักสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรม ก็จะชอบมากทีเดียว.

ถ้าว่า "ศีล" นี้มันน่ารักน่าชอบใจ แล้วถ้าว่า ศีล นี้มันแบ่ลว่า สงบ ร้างบ หรือ นึ่ง ไม่วุ่นวาย ไม่ระสำระสาย; นี้กำว่า ลี–ละ แปลว่านึงหรือปกลิ. ที่นี้กำว่า "ธรรม" มันก็น่ารัก เพราะมันแปลว่า ทรงตัวอยู่ได้ ไม่สัมลุกกลุกกลาน; นี้เรียกว่าพูดกันอย่างภาษาหนังสือ. ถ้าว่า "ศีล" ตัวหนังสือแปลว่าสงบนึง ระงับนึง ปกติ. ถ้าว่า "ธรรม" มาจากกำว่า ธ–ร ที่แปลว่า ทรง ถือทรงตัวอยู่ได้. แล้วคิดดูซิ จะไม่น่ารักอย่างไร อันหนึ่ง นึ่ง สงบ ปกติ, แล้วอันหนึ่งว่า ทรงตัวอยู่ได้, รวม

กันเป็น ศีลธรรม –ความทรงตัวอยู่ได้ ด้วยความสงบเย็น เป็นปกติ นั่นเหละ ก็อศีลธรรม.

เดี๋ยวนี้ ไม่รู้จัก; ใปรู้จักสิ่งที่โยกโคลง หวันไหว โลคโผน ไปตาม อำนาจของกิเลส. สะสมเงินไว้ทั้งปี เพื่อใช้เป็นเหยื่อของกิเลส ในการไปเที่ยวกิน เที่ยวเล่น ให้สุลเหวี่ยง; แล้วก็จะเติมสิ่งที่เรียกว่ากามารมณ์ ลงไปในชีวิตนั้น ให้ มันมาก ให้มันลั้น. แม้ว่าเป็นผู้ที่มีภรรยาสามี มีคู่ครองแล้ว ก็ยังต้องการให้มันเพื่อ ไปกว่านั้น; ศัสธรรมก็ไม่มี, ความปกติก็ไม่มี, ความทรงตัวอยู่ได้ มันก็ไม่มี คือมันล้ม มันล้มไปในทางกวามทุกข์ ความท้ำทราม ความเหลวแหลกอะไรท่างๆ ไม่ ทรงควีอยู่ใก้ ในถวามปกคิที่น่ารัก น่าพอใจ

## เพราะโลกุขาคศีลธรรม จึงต้องเสนอวิธีปรับปรุง.

นี้คือทึ่งที่จะต้องปรารภกัน ในเวลานี้ ในโลกนี้ ว่า ศีลธรรมกำลังไม่มี อยู่ในโลก เพื่อจะควบคุมโลก ให้น่าดูน่าอยู่. ถ้าเราจะให้ธรรมะมาคุรองโลกจริง ก็ต้องปรับปรุงเรื่องศึลธรรมนี้กันเสียให้ดี จึงกำหนดหวังข้อในวันนี้ว่า จะพูดกัน ถึง ภารปรับปรุงศึลธรรม.

อาคมาก็ไม่ใช่มีความรู้สติบัญญา ไปเสียหมดทุกสิ่งทุกอย่าง แต่ว่ามีบ้าง เพราะว่าเอาใจใส่เรื่องนี้มาเป็นสืบ ๆ ปีแล้ว เคยคิกเลยนึกมาเป็นสืบ ๆ ปีแล้ว และเลย สังเกคสึงท่าง ๆ มา เป็นสืบ ๆ บี้แล้ว. ฉะนั้นสึงใคที่จะพูด มันก็หมายความว่า **พูดจาก**  ที่เคยสังเกต คิดนึก ศึกษามา เหล่านั้น จึงอยากจะเสนอว่า วิธีการปรับปรุง ศีลธรรมนี้ มือย่างไรบ้าง?

## ข้อที่หนึ่ง ข้อแรกที่สุด ก็ถือ ต้องยอมถอยหลังเข้าคลอง.

พังกูแล้วก็คงมีใครกักก้าน หรือไม่ชอบ ในการที่จะชวนให้ "ถอยหลัง เข้าคลอง" มันก็ต้องคิดดูเหมือนกับว่า เรือดำนี้มันบ้า จนวิ่งบื่นขอบคลอง จะตกลง ไปในเพวแล้ว, หรือขี่รถยนตร์บึนชอบถนน จะหลัดตกลงไปในเพวแล้ว จะต้อง ทำอย่างไร; ถ้าไม่ให้ถอยหลัง ให้มาเข้ารูปเกิม เข้ากลองเกิม.

เกี๋ยวนี้ มนุษย์ในโลก กำลังปืน ขอบคลองของธรรมะ ของศีลธรรม ของศาสนา กำลังจะทกลงไปในเหวแล้ว; ฉะนั้นทางที่ดีที่สุด มันต้องยอมถอยหลัง ให้มาเข้าคลอง ให้ลงคลองกันเสียใหม่อีกทีหนึ่ง, เล็กปืนคลองกันเสีย; ฉะนั้น เราจะต้องพิสูจน์กัน จนให้เห็นว่า เคี๋ยวนี้โรากำลังออกนอกคลอง.

นอกคลองของพระธรรม นี้อย่างหนึ่ง แล้ว นอกคลองของธรรมชาติ นี้อีกอย่างหนึ่ง. *นอกคลองของพระธรรม คือนอกคลองของศิลธรรม* ที่ท่านไล้ บัญญัติไว้ดี แต่งตั้งไว้ดี จนบุคคล ถือมนุษย์ทั้งหลายนี้ อยู่กันเป็นผาสุก ก่อนแต่ยุค ที่จะไปบ้าไปหลงในเรื่องวัตถุนั้น; เขาอยู่กันในคลองของพระธรรม, เดี๋ยวนี้เรามัน บีนคลอง ออกไปหนหยือทางวัตถุ จนยังเหลือแต่จะบักหัวลงไปในเหวข้างคลอง.

ทีนี้ อีกกลอง ที่ว่า *คลองของธรรมชาต*ิ นี้ไม่ต้องเกี่ยวกับธรรมะ หรือ ศาสนา *เกี่ยวกับธรรมชาติแท้ ๆ*. เราก็กำลังทำเกินขอบเขต ที่ควรจะกระทำ ตามหลักของธรรมชาติ, หรือตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ. หรือรุกล้ำธรรมชาติ มากเกินไปแล้ว จนกลายเป็นทำลายธรรมชาติอยู่ทุกวี่ทุกวัน. เอาธรรมชาติขึ้นมากลุง มาทำลายเขียทุกวีทุกวัน อย่างไม่มีเหตุผล ไม่มีความหมายอะไรนี้ มันเกินคลอง ทั้ง ของพระธรรม และของธรรมชาติ.

ก้วยเหตุที่ว่า ทำผิกมาเรื่อยๆ ในข้อที่ว่า ไม่รู้ว่าเกิดมาทำไม่? ไม่มี การสอนในโรงเรียน หรือในมหาวิทยาลัย ให้รู้ว่า ถนนี้เกิดมาทำไม่; ก็เลยไม่ รู้ว่า แนวทาง แนวคลอง ที่คนจะต้องเดินไปนั้นเป็นอย่างไร ก็เลยปืนกลอง ออกนอกกลอง, ก็เลยเป็นเรื่องหลับภาทำไป แต่ในทางที่จะให้ถูกใจกิเลส รับใช้ รับอาสากิเลส รับจ้างก็เลส แล้วก็เรื่องกามารมณ์เป็นส่วนใหญ่, เรื่องโลภะ เรื่อง ราคะนี้เป็นส่วนใหญ่.

ทีนี้ เมื่อมีราคะ โดภะแล้ว ก็ไม่ก้องพูคละ เรื่องโกระ หรือ โทสะนั้น มันมาจากการที่ไม่ได้ ตามความ ก้องการของโดภะ หรือราคะ. ถ้าคนเราไม่มีความต้องการในทางราคะ โดภะแล้ว ความโกรชมีไม่ได้ ไม่อาจจะเกิดได้ตามลำพัง; มันต้องมีบ้อนที่ความต้องการก่อน แล้วไม่ได้ตามต้องการ จึงเกิดความโกรชนี้นมา. ฉะนั้นเดี๋ยวนี้มีโดภะ ราคะ มาก มัน ก็ต้องมีโทสะ โกระมาก ก็ส่งเสริมให้มันมากกันอยู่แต่สองอย่างนี้. อันนี้ก็เป็นโมหะ อยู่ในตัว การกระทำทั้งหลาย มันจึงเป็นไปในเรื่องของกิเลส.

ทำบุญเอาหน้า โดยที่ไม่รู้จักว่า บุญจริง ๆ นั้นเป็นอย่างไร ? สน สมัยก่อนเขาไม่ได้ทำบุญเอาหน้า, ปู่ยำภาพวกของเรานี้ พันเห็นว่า ท่านไม่ได้เคยทำ บุญเอาหน้า. เดี๋ยวนี้จะทำบุญอะไรสักนิด ก้องไปหาทางที่จะให้ได้หน้า ที่จะเอาหน้า ที่จะต้องไปทำอย่างนั้นอย่างนี้ กับถนนั้นคนนี้. อย่าต้องออกชื่อเลย มันป่วยการ: เพียง แต่จะชี้ให้เห็นว่า เมื่อเขายังอยู่ในศีลธรรม เขาไม่มีคนที่ทำบุญเพื่อเอาหน้า. ที่นี้ พอศีลธรรมเพื่อมไป ต้องการกิเลส ต้องการจะบุชากิเลส มันก็ต้อง เกิดการ ทำบุญ ที่เอาหน้าขึ้นมา ก็เกิดการสบสนไขว้กันไปทมก.

ทีนี้ เด็ก ๆ กำลังบีนคลอง ก็ ไม่มีใครแก้เด็ก ๆ ให้ถอยหลังเข้าคลอง เด็กที่หูศาลี ๆ ไม่พิการนี้ ไม่มีใครถือว่า น่าสงสาร; ไปสนใจเด็กบอก ไป้ หนาก ว่าน่าสงสาร แล้วใครไปช่วยเหลือเด็กพิการ บอก ใป้ หนาก แล้วก็มีเกียรกิ มีชื่อเสียง มีอะไรขึ้นมา; เด็กที่หูศาลี ๆ นี้ ก็เลยไม่ต้องสนใจกัน มันก็ปืนคลองกันใหญ่. แล้วอันศรายมันอยู่ที่เด็กธรรมถานี้ ที่ไม่ได้หนาก บอก อะไรค่าง ๆ นี้ก็เรียกว่าทำบุญ เอาหน้าก็ได้.

ไปสงเกราะห์เค็ก ๆ เหล่านั้น ก็มาอวกกันใหญ่ ว่าไก้ทำบุญพิเศษแล้ว แก่ ที่ปล่อยให้เค็กที่ ๆ สถเหว ตกนรถนี้ ไม่ยอมรับเอาว่ามันเป็นบาป หรือไม่ยอมรับเอาว่า เป็นกวามผิดพลาดของคนที่เห่อ ที่จะทำบุญเอาหน้า, นี้ ต้องถอยหลังเข้ากลอง ต้องย้อนกลับไปหาสมัยบู่ ย่า กายาย ที่ ทำบุญล้วยจิดใจที่เป็นกุสล โดยแท้ อย่ากาว หน้าไปตามอำนาจของกิเลส.

สมัยก่อน ไม่มีสนามม้า ไม่มีสวนลุมพินีแบบนั้น, แบบส่งเสริมกิเลสนั้น มันเพ็งมี โคร ๆ ก็เห็น; นี้อวการที่มันเริ่มปืนคลอง. ถ้าจะถอยหลังเข้ากลอง ก็ยุบ สนามม้า ยุบสวนลุม ๆ แบบนั้น ยุบสนามกีฬา ชนิดที่เค็ก ๆ เอาไฟเผา เพราะมันโกรธ ขึ้นมาบ่อย ๆ เหล่านี้เป็นต้น; นี่ให้ยุบเสีย. นี่คือ ถอยหลังเข้าคลอง คือ ไปหา รากฐานที่จะมีศีลธรรม หรืออะไร.

ระบุที่กรุงเทพ ฯ ก่อน ว่า สนามม้า กับสวนลุม ๆ ที่อยู่ค่อ ๆ กันนั้น ยุบเลิก สภาพอย่างนั้นเสีย เอามาทำเป็น สถานที่พักผ่อนตากอากาศ ก็ยังดี *จัดพุทธบุริมณฑล* น้อย ๆ ขึ้นที่นั้น *พึ่งเทศน์ พังธรรม สนทนาธรรม* คำลงก็ไปรวมกันพึ่งเทศน์ที่พุทธ ่มณฑลนั้น. อย่างนี้จะเรียกว่า ถอยหลังเข้าคลอง ดีใหม?. กับที่ว่า จะแข่งม้า กันไปอีก มือบายมุขทุกอย่างทุกประการค่อกันไปอีก ที่สนามม้าหรือสวนดุม ๆ ที่เขา เรียกว่าก้าวหน้า.

น็อาคมาพูดว่า ถอยหลังเข้าคลองดีกว่า มันปืนกลองมากนักแล้ว รู้จัก คำว่า "ถอยหลังเข้าคลอง" กันให้ถูกต้อง: คือว่าคลองของศีลธรรมนี้ เขาปืน กันหมาแล้ว ปั้นคลอง ออกนอกลดอง กระจัดกระจายกันไปหมาแล้ว ต้องกายหลัง เข้าอุทอง.

เคี๋ยวนี้มันเป็นการออกนอกคลอง, เป็นการที่แหวกแนวของศีลธรรม, ทำลายแนวของศีลธรรม ทางแก้มันก็ต้องเป็นเรื่องที่ตรงกันข้าม. ยอมถอยหลังเข้าคลอง อย่างแบบที่ว่านี้แล้ว จะมีความวินาศยิ่ง ๆ ขึ้นไป. แม้ว่าเรา จะจักการกินอยู่ให้กีที่สุด ให้เหมือนกับพวกเทวดา มันก็ยังฉิบหายอยู่นั้นแหละ; เพราะว่ามันไม่มีศีลธรรม จะจักการศึกษาวิชาให้ก้าวหน้าเกินฝรั่ง มันก็ยังฉีบทาย อยู่นั้น: เพราะไม่มีสีดธรรม. จะจัดอะไรค่างๆ การพัฒนา การอาสาสมัคร การเศรษฐกิจอะไร มันก็ยิ่งฉืบหายเร็วเข้า; เพราะว่าไม่มีศึกธรรม, โดยเฉพาะ อย่างยึง สื่อมวลชนนี้ จะมีสถานีวิทยุ จะมีการพิมพ์โฆษณา มีการสื่อสารคาวเทียม ก็ร้อยก็พันกวงก็เกอะ มันจะยิ่งฉิบหายเร็วเข้า เพราะสื่อสารกันแต่เรื่องไม่มีศีลธรรม ฉะนั้นถอยหลังเข้าคลองยังคีกว่า.

การประดิษฐ์ต่างๆ ที่ว่าสกิบัญญาเหมือนกับประกิษฐ์มนุษย์ได้ เช่น ว่า ใช้คอมพิวเตอร์แทนสมองคนอย่างนี้ มันก็ น้ำมาซึ่งความวินาศ; เพราะมัน ไม่ได้ใช้เพื่อศีลธรรม. แม้ว่าจะมีวัด มีโบสถ์วิหารมากขึ้น มันก็ไม่แก้บัญหานี้ได้ ถ้าไม่มีศีลธรรม จะมีกันแก่วัดให้มาก: แล้วคนไม่มีศีลธรรม นี้จะแก้บัญหา อะไรได้. นี้ที่เรียกว่าการกุศลก์เหมือนกัน ถ้าไม่เป็นไปเพื่อศีลธรรมแล้ว มันก็ เป็นการทำบุญเอาหน้าอยู่นั้นเอง.

เคียวนี้มีกิจการลูกเลือ ซังกมสงเคราะห์ อาสากาชาคค่างๆ ถ้าไม่เป็น ไปเพื่อศีลธรรมแล้ว ยึงทำก็เหมือนกับยึงลงไปในเหว, หรือว่าหลับกาลงไป ในเหวมากกว่า. ฉะนั้นจะถูก หรือไม่ถูก ให้คูกันอยู่ที่ว่า มีศีลธรรม หรือ ไม่มี ศีลธรรม. กิจการลูกเสือก็ที่ อนุกาชาคก็ก็ สังกมสงเคราะห์ทั้งหลายก็ดี มันพิสูจน์ กวามมีศีลธรรมแล้วก็ใช้ได้; แค่ถ้ามันเป็นไปอย่างละเมอ หรือเห่อกามๆ พวกฝรั่ง แล้วก็ ไม่มีทางที่จะไปมีความสงบสุข. หรือว่าเราจะทำประเทศให้อุดมสมบูรณ์ไป ด้วยวัตถุบัจจัยทั้งหลาย; แต่ถ้ามนุษย์ หรือกนไม่มีคืลธรรม แล้วก็ไม่มีประโยชน์ อะไร.

กิลปทั้งหลายนี้เจริญ เพื่อสีลธรรมหรือเปล่า ? ส่งเกตดู เห็นว่า ศิลป
ที่นิยมกันเดี๋ยวนี้ ไม่เป็นไปเพื่อสีลธรรม; เป็นไปเพื่อให้ไม่เข้าใจศีลธรรม,
ไม่เข้าใจแม้แต่ศิลปนั้นเองว่า ศิลปนี้เขามีไว้คึงคนเข้าไปหาศีลธรรมโดยไม่รู้ลึกตัว;
อย่างนี้จึงจะเรียกว่า เป็นศิลปสำหรับมนุษย์. เกี๋ยวนี้เขามีศิลปสึงคนไปหาโมหะ ไป
หาความไม่รู้ว่าอะไร หรือความเพื่อเจ้อไปทางไหน ก็ไม่มีใครรู้; จะใช้คำว่า ความ
งาม ความสวย ความอะไรค่างๆ มันก็อึงขึ้นไป ในทางที่จะเป็นโมหะ ไม่เกิดศีล
ธรรม ไม่ส่งเสริมศึลธรรม. คนครีก็ตาม เพลงก็ตาม วิจิตรกรรม กิจกรรมต่างๆ
ก็ก็นี้ ถ้ามันไม่ส่งเสริมศึลธรรม แล้วก็ถือว่ามันเป็นเรื่องที่ทำลายมนุษย์โดยอ้อม.

การแพทย์ การอะไรก็เกอะ ถ้าว่ามัน ไม่เป็นไปเพื่อศีลธรรมได้แล้ว มันก็บ่ายการ, ช่วยชีวิตถนไว้ สำหรับเป็นอันธพาลมากขึ้น. นี้เคี้ยวหมอจะ เสียใจ ผู้ที่เป็นหมอนี้ ช่วยชีวิตคน บางที่ก็รับจ้าง ช่วยเขาเอนเงิน ก็จะกลายเป็นว่า ช่วยให้กันมีมากเก็นไปในโลก แล้วมีอันธพาสมากขึ้น. แต่ล้าช่วยให้ลันมีศีตธรรม เท่านั้นแหละ มันก็มีผล มีผลอย่างที่น่าชื่นใจ

ิ ที่พูดนี้ก็แปลว่า มีใจกวามนึกเกี่ยวว่า **ถ้าขาดศีลธรรมเสียแล้**ว เป็น อันไม่มีสันติภาพ แล้วจะเคือดร้อนยึงกว่าเดิม; ยีงเจริญยึงเคือกร้อน ยึงก้าว หน้ายึงเคือคร้อน. ยึงพัฒนายึงเคือกร้อน, ยึงอะไรก็ตามใจ ที่เขาเรียกว่าก้าว หน้า เจริญ ยิ่งเกือกร้อน ถ้าไม่มีศึกธรรมเพียงอย่างเคียว. ฉะนั้นขอให้มองกัน ในแง่นี้ แล้วท่านก็จะเห็นค้วยทันทีว่า การถอยหลังเข้าคลองนี้ถูกต้องแน่ คือ ถอยจากความผิดมาหาความถูก.

นี้เรียกว่าข้อที่หนึ่ง อาคมาให้ความเห็นว่า เราต้องถอยหลังเข้าคลอง; เพราะว่ายืนคลองกัน จนจะทอเหวทายอยู่แล้ว ลงคลองกันเสียใหม่ ชะได้ไปโดย **ตะกวกสบาย ถูกก้อง ราบรื่น.** 

หัวข้อที่สองการปรับปรุงศีลธรรมนั้น ต้องปรับปรุงในทางที่ - ค้องไม่หลงอวรยธรรมวัตถุนิยม.

เคี้ยวนี้คีลธรรมแม้จะมีกันอยู่บ้าง ก็เป็นเรื่องหลงใหลในวัตถุนิยม ก็คิดภูชิ เรื่อง ทางวัตถุ มัน ก้าวหน้า ก้วยกวามประสงค์มุ่งหมายอะไร ? มัน เพื่อจะส่ง เสริมกิเลส; แล้วกิเลสข้อแรก ก็ถือเรื่องกามารมณ์เป็นส่วนใหญ่. ก้าวหน้า ส่วนอื่นนั้น ในที่สุดมันมองไปยังกามารมณ์; ที่เราจะกินคือยู่ดี มีอะไรมากๆ ยึงขึ้นไป ในที่สุดมันรวมจุดอยู่ที่ความหมายของกามารมณ์. ฉะนั้น การปรับปรุง ศีตธรรมนั้น ต้องปรับปรุงไปในทางที่ อย่าให้มีการหลงไปในทางวัตถุนิยม.

อย่าไปหลง civilization อย่างประเภทวัทถุนิยม คือเห็นแก่เนื้อหนัง เป็น ส่วนใหญ่, แม้ว่าเราจะจัดทางวัทถุกี จัดสังคมสงเคราะห์คื อะไรให้คื จนไม่มี โครเจ็บ ไม่มีโครใช้ ไม่มีใครยากจน มีแต่คนเฉลียวฉลาดแล้ว; โลกนี้ก็ยัง อันธพาลอยู่นั้นแหละ ถ้าขาดศีลธรรมเพียงอย่างเดียว เพราะว่าไร้แสงสว่าง ทางวิญญาณ ที่ให้รู้ว่า เกิดมาทำใน?

กรงนี้จะ ต้องรู้จักแยกกันให้ดี และก้วยจิดใจที่กล้าหาญ และเป็นธรรม ว่ายึงสบายมาก ยึงเฉลี่ยวสถากมาก ยึงได้อย่างใจมากนั้นแหละ มันจะเป็นไปในทางมี สีสธรรม, หรือว่า มันจะเป็นไปในทางเหยียบย่ำศึลธรรม มองข้ามศึลธรรม. ดูให้ดี ๆ ดูที่แล้วมาแค่หลังว่า มันเป็นอย่างไร? ความเจริญทางวัตถุก้าวหน้าไป เท่าไร ศึลธรรมก็หนึ่งายไปเท่านั้น. ขาดศีลธรรมแล้วมันก็เป็นโลกอันธพาล ที่ยึงกว่าความเป็นอันธพาลที่แล้ว ๆ มา เพราะว่าเคียวนี้ มันเจริญก้วยวัตถุ.

อย่างถ้าว่าโจรมันยังต้องเดินเท้าอยู่นี้ กับโจรที่มีรถยนต์ใช้; นี้ลอง คิดถูว่า โจรใหน่งนั้นจะเป็นอันครายมากกว่ากัน? ความเจริญไปตามคำพังของ ความเจริญ ปราสจากการควบคุมของศีลธรรมนั้น มันเป็นอันตรายแก่มนุษย์ อย่างยึง, เป็นอันครายแก่ศีลธรรมค้วย มันทำลายสันติภาพหมด เพราะฉะนั้นการ ปรับปรุงทางศีลธรรม ขอให้มีหลักอันหนึ่งตายคัวลงไปว่า อย่าให้ตกไปเป็นทาส ของวัตถุนิยม.

ข้อที่สองนี้ว่า ต้องไม่หลงอารยธรรมของวัตถุนิยม จนไปบูชา วัตถุนิยม. เคียวนี้ทางวัตถุเจริญ ว่าไปโลกพระจันทร์ ก็ได้, ไปโลกไหน ก็ได้, ภายในไม่นานนี้เขาจะไปได้ทุกโลก ไปโลกไหนก็ได้; แต่มนุษย์ก็ไม่ดีขึ้น ในทาง ศึลธรรม. ก็สองเปรียบเทียบกันดู ก่อนไปโลกพระจันทร์ กับไปโลกพระจันทร์แล้วนี้ ศึลธรรมที่ขึ้นหรือเลวลง? ความมักใหญ่ใผ่สูง ความแสวงหาโอกาส เครื่องมือ อำนาจ ที่จะช่มขี่ผู้อื่นนี้ มันเรริญขึ้นตามความเจริญแบบนี้. ฉะนั้นอย่าไปหลง อารยธรรมวัตถุ อย่านูชาอารยธรรมวัตถุ จึงจะมีคิดธรรม.

ทีนี้ ข้อที่สาม ต้องมีศาสนาหรือศึกธรรม ในฐานะเป็นคู่กัน กับชีวิต.

ถ้าชีวิคเป็นสิ่งที่มีคู่ สิ่งที่เรียกว่าคู่นั้นล้องคือศีลธรรม, อย่าไป เข้าใจว่า ทรัพย์สมบัติ เงินทอง เกียรติยศ ชื่อเสียง อำนาจวาสนาอะไรนี้ เป็นคู่กับ ชีวิท เป็นกู่ของชีวิท, เป็นกู่ชีวิท กู่ชีวิทไม่ใช่ผัวเมีย. คู่ชีวิตต้องเป็นศึลธรรม ค้องมีศีลธรรม หรือศาสนา หรือพระธรรม เป็นคู่ชีวิท. ที่ว่ามีผัวเมียเป็นคู่ชีวิทนั้น มันเรื่องวัทถุเรื่องร่างภาย เรื่องเลี้ยงปากเลี้ยงท้อง; ทำใค้เพียงเท่านี้ โลกยังไม่มี สนักภาพ แม้คัวบุคคลนั้นก็ยังไร้ความสงบสุข ไร้สนักสิตุข.

นื้อย่าว่าอาทมาพูดเลยชอบเขตนอกเรื่อง หรือว่ากระทบกระเทียบอะไร. เมื่อมีผัวเมียเป็นกู่ชีวิตนี้ อย่างดีที่สุด มันก็มีความสะดวกสบาย ในเรื่องทาง ร่างกาย ทางวัตถุ; แต่เราร้อนด้วยกิเลสอย่างลึกซึ่งยิ่งขึ้นไปอีก. ยึงกว่า คู่มัวเมียที่ไม่ถูกกันเสียอีกด้วยซ้ำไป. ย็งได้อย่างใจเท่าไร ก็ยิ่งมีความรัก ความยึดถือ ความหวงแหน ความอะไรเหนียวแน่น ยิ่งขึ้นไปอีก; มันเป็นความทุกข์อย่างลึกซึ้ง มากขึ้นไปอีก; เรียกว่าดีมากก็รักมากอย่างนี้. อย่าเข้าใจว่า มันไม่ทำอันคราย มันก็ทำอันครายส่วนลึก จะนั้นคู่ชีวิตนี้ มันไม่ใช่เรื่องคุ่มาคัวเมีย, หรือทรัพย์สมบัติ เงินทอง ข้าวของ:

คู่ชีวิตแท้ ๆ ก็คือธรรมะ ที่จะทำให้ชีวิตเยือกเย็นเป็นสุข สามความ
หมายของคำว่า ศีลธรรม. สื-ละ แปลว่า หยุค ปกติ นึ่ง เงียบ สงบ, ธรรม
แปลว่า ทรงตัวอยู่ใต้; นั้นแหละคือคู่ชีวิต ให้ชีวิตนี้มันเย็น แล้วมันทรงอยู่ได้
มันไม่ล้มลุกคลุกคลานไป. ถ้าพูดให้ชัดหน่อยก็ว่า คู่ชีวิตในทางผ่ายนามธรรม
คือศีสธรรม คู่ชีวิตทางฝ่ายร่างกาย ก็คือคู่ผัวตัวเมียที่ดีที่สุด ในท่านองนี้ก็ได้เหมือนกัน;
แค่แล้วก็ต้องระวังให้ดี ถ้าไปยึดมันมากจะมีความทุกข์มาก.

นี่ไม่ใช่ว่า เราจะมองข้ามสิ่งที่เรียกว่าวักถุ คีลธรรมไม่มองข้าม สิ่งที่ เรียกว่าวักถุกอ้องการความพอดี ในม่เขาักถุ เพียงเพื่อความสะดวกสบาย เงินนี้ก็ยอม รับว่ามีประโยชน์ ไม่ใช่น่ารังเกียจอะไร: ทางธรรม ทางศาสนา ก็จะยอมรับว่า เงินนี้มีประโยชน์ ไม่ใช่น่ารังเกียจอะไร. ถ้าว่าไม่มีประโยชน์น่ารังเกียจ คนนั้น ว่าเอาเองบ้าๆ บอ ๆ พระพุทธเจ้าท่านไม่ได้ว่า. มันอยู่ที่คนค่างหาก ที่จะไปใช้เงิน นั้นอย่างไร, เกี่ยวข้องกับเงินอย่างไร, มันจึงจะกลายเป็นอันตราย หรือของน่า รังเกียจขึ้นมา, เพราะฉะนั้น เงินนี้มันจะเป็นอะไรก็ได้ ให้ความสะดวกสบาย ก็ได้ และ ทำให้คนเป็นอันธพาลเพราะเงินนั้นก็ได้, เป็นโรคเส้นประสาท ก็เพราะเงิน เป็นบ้าก็เพราะเงิน ตายไปก็เพราะเงินนี้. แล้วจะว่าเงินมันดี หรือชั่ว โดยส่วนเดียว มันไม่ถูก มันแล้วแต่ว่าคนมีคืลธรรม เงินนั้นก็เป็นอันตราย นี้มันจริงแน่. ไม่เป็นอันตรายอะไร; เต่พอคนไม่มีศีลธรรม เงินนั้นก็เป็นอันตราย นี้มันจริงแน่.

ฉะนั้นเราจะต้องมีธรรมเป็นคู่ชีวิต ไม่ใช่มีเงินเป็นต้น เป็นคู่ชีวิต; ถ้าเรามีเงินมาก เราต้องมีธรรม มีธรรมะสำหรับควบคุมเงินนั้น อย่าให้เป็นอันตราย; หรือว่า แม้เราหาเงิน ก็ต้องมีธรรมะมาควบคุม. อย่าให้การหาเงินนั้นเกิดเป็น ความทุกษ์ขึ้นมา เคียวทนไม่ได้ก็ไปเป็นอันธพาล. ฉะนั้นตั้งต้นแต่การคิดนึก การ แสวงหา การได้มา การยึดครองไว้ การบริโภคใช้สอยต่างๆ นี้ ต้องประกอบไป ตัวยธรรม ด้วยศึลธรรม; มันจึงรอดอยู่ได้ คือไม่เป็นอันธพาล, รอดอยู่ได้ ไม่เป็นโรคเล้นประสาท, แล้วรอดอยู่ได้ ไม่เป็นบ้า รอดอยู่ได้ ไม่ต้องตาย, รอดอยู่ได้ เพราะศึลธรรมคุ้มครอง. ถ้าลงให้ปล่อยไป ตามอำนาจเงินอย่างเดียวแล้ว ต้องเป็นบ้า ต้องตาย เพราะมันดึงไปแต่ในทางที่นอนไม่หลับ.

นีเรียกว่า ต้องมีธรรมะนั้นคู่กันกับชีวิต แล้วชีวิตนี้จะเยือกเย็น กามความหมายของคำว่าศีลธรรม. แต่คำว่า "มีธรรมะเป็นคู่ชีวิต" นี้ ท่านมีหลัก เกณฑ์ของท่านตายตัวอยู่แล้ว. อย่าไปหลับหูหลับกา กระโจนกะกรุบเอา อย่างที่ ไม่รู้ว่าอะไรเป็นอะไร, ถ้า มีธรรมะจริง มันก็ ต้องพอเหมาะพอดี คือว่าไม่เป็น อะไรมากเกินไป ก็เรียกว่า มัชเมิมาปฏิปกา.

อย่างเราจะมีเสื้อใส่ มีกางเกงใส่นี้ มันก็ต้องขนาดพอดีกับเรา จะมีเก้าอื่ มีได๊ะใช้ มันต้องขนาดพอดีกับเรา เด็กตัวเล็ก ๆ โต๊ะสูงตั้งวา มันจะเขียนได้อย่างไร; นี่ว่าขนาดมันไม่พอดีกัน. เดี๋ยวนี้คนเป็นบ้ากันมาก เพราะว่าไม่มีธรรมะที่พอดี; แล้ว ไม่มีธรรมะที่พอดี ก็ดื้อไม่มีธรรมะ. อย่างทำบุญเอาหน้านี้ ไม่มีธรรมะ ขนาดไม่พอดีกัน, ไม่ทำบุญเสียเลย มันก็ขาดไป มันก็ไม่มีธรรมะ มันก็ไม่มีความ พอดีเหมือนกัน มันมากไป หรือมันน้อยไป อย่างนี้ก็เรียกว่าไม่พอดี. นี้เราจะต้องให้รู้ว่า แม้จะเอาธรรมะเป็นคู่ชีวิต ก็ต้องเป็นคู่ที่ถูกฝา ถูกตัว คือพอเหมาะพอดี เหมือนกัน. อยู่อย่างชาวบ้าน ทำอย่างพระ, อยู่ อย่างพระ ทำอย่างชาวบ้าน, นี้ก็เป็นตัวอย่างของการที่มันไม่พอเหมาะพอดี ไม่ถูก ฝาไม่ถูกตัว. เหมือนเอาภางเกงสูงคั้งวา ให้เด็กตัวกีบเคียวใส่ นี้มันก็ผิด คือมัน เป็นอันตราย จะให้สมสง หรือมันจะพัน หายใจไม่ออกขายเลย. ความพอเหมาะ พอดี เป็นใจความสำคัญของสิ่งที่เรียกว่า ศาสนา.

ทีนี้ ในทางที่เฉียบชาคอีกทางหนึ่ง ที่ว่า ต้องมืธรรมะเป็นคู่ชีวิตนั้น ถ้าปราศจากศีลธรรมแล้ว คนนี้จะเลวร้ายอันตราย ยึงไปกว่าสัตว์. เรา ไก้รับอันกรายจากกนไม่มีศีลธรรม ยึงกว่าอันตรายที่ได้รับจากสัตว์ เช่นเสือ เช่นช้าง เช่นง เช่นจะไรท่าง ๆ สัตว์ร้ายในโลกทั้งหลายรวมกันแล้ว ทำอันตรายมนุษย์ ก็ไม่ เท่ากับที่ว่า มนุษย์ที่ไร้ศีลธรรมนี้ เพียงกนเกียวนี้ ทำอันตรายคนทั้งบ้านทั้งเมือง, ฉะนั้นก้องให้เด็ก ๆ ของเรา หรือ ให้ทุก ๆ คนรู้ว่า ไม่มีธรรมะอยู่กับเนื้อกับตัว แล้ว ไม่มีศีลธรรมนั่นเอง ก็จะเลวร้ายยึงไปกว่าสัตว์. ฉะนั้นขอให้ท่านทั้งหลาย อย่าได้เผลอเรอในเรื่องนี้.

นี้ข้อที่สามนี้ อาคมาสรุปความว่า ต้องมีศีลธรรม หรือพระธรรมนี้ เป็นคู่ชีวิต ในความหมายอย่างนี้ ที่หนึ่งก่อน ชั้นหนึ่งก่อน ที่เห็นๆ กันอยู่ในปัจจุบันนี้.

ทีนี้เพื่อเป็นพยานหลักฐานมากขึ้น ก็ให้ย้อนไปดู เมื่อสักพันปี หมื่นปี หรือแสนปี ล้านปี มาแล้วก็ใต้ ว่าสึงที่เรียกว่าชีวิทนี้ มันเพิ่งเกิดขึ้นมาในโลก แล้วเจริญ ขึ้นมาใต้ เพราะมีการกระทำถูกต้องตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ มันจึงรอดเหลืออยู่; ถ้าผิดธรรมชาติเมื่อไร ชีวิตนั้นจะต้องตายไป. ฉะนั้นหลายแขนงแล้วที่มั่นได้ สูญหายไป เพราะมันไม่มีความถูกต้อง ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ: นี้ก็คือไม่ ถูกธรรม ไม่มีธรรม ไม่ประกอบอยู่ด้วยธรรม; จนกระทั่งมีสัตว์ชื้นมาในโลก มีคันไม้ขึ้นมา มีสัตว์ขึ้นมา กระทั่งมีคนในยุกแรก ๆขึ้นมา ที่เหลืออยู่ไล้นี้ เพราะมี การกระทำถูกท้องทั้งนั้น, ถูกต้องทางกฎธรรมชาติบ้าง, ถูกต้องทามศึลธรรมของ มนุษย์เองบ้าง.

คนป่าที่เขายังไม่รู้จักนุ่งผัว ก็ต้องมีคือธรรมแบบนั้น มีความถูกต้องแบบนั้น จึงรอกอยู่ได้ จนมาถึงสมัยที่รู้จักนุ่งผ้า. ถ้าไม่มีศึกธรรมช่วยเหลือแล้ว คนบ่าไม่นุ่ง ผ้านน้ำจะทายหมด ไม่มีเหลือมาสำหรับเป็นคนนุ่งผ้าเลย. เกี่ยวนี้นุ่งผ้าแล้ว มันก็ยัง มีคิดธรรมที่จะทำค่อไป จนเจริญขึ้นมา จนอยู่กันเป็นผาสุก ไม่ม่ากันศายหมดเสีย คั้งแค่ครั้งกระโน้น นี้ความถูกต้องอย่างนี้ เรียกว่าศีลธรรมทั้งนั้น.

ขอให้เห็นว่า มันเป็นสิ่งที่คู่กันมากับชีวิก ตั้งแต่ว่าชีวิตเริ่มมีชื้นมา ในโลก ตามกฎของธรรมชาติ มีความถูกต้อง เกิกสัตว์เซลล์เคียว เกิดพืชขึ้นมา เกิดต้นไม้ขึ้นมา เกิดตัดว์เครจิฉานขึ้นมา กระทั่งเกิดมนุษย์ขึ้นมา ล้วนแค่มาใต้ รอดมาใต้ เพราะมีสิ่งที่เรียกว่าธรรมะนั้น เป็นคู่ชีวิตทั้งนั้น. ฉะนั้นจะขอ ให้ทุกคนถือว่า ธรรมะเป็นคู่ชีวิต อย่างนี้ ไม่มีถึงอื่นเป็นคู่ชีวิต หรือช่วยให้ชีวิต รอกมาใต้จนถึงทักนี้.

นี้จะปรับปรุงศึตธรรม ก็ต้องมุ่งหมาย ให้มีคีลธรรมเป็นสิ่งที่คู่กันกับชีวิต มีธรรมะมีศาสนา แล้วแค่จะเรียก ให้มันมีธรรมะนั้นแหละ เป็นคู่กันกับชีวิด.

ที่นี้ ข้อที่สี่ ค่อไป อยากจะให้หัวข้อว่า ต**้องมีการบันดวงวิญญาณ** กันเสียใหม่ ให้เข้ารูป.

บันดวงวิญญาณกันเสียใหม่ให้เข้ารูป นั้นนเป็นกำพูกแบบภาษา
อุปมา. เราใช้คำว่า "ปั้นดวงวิญญาณ" นี้ก็หมายความว่า ไม่ใช่เอาดินเหนียวมาปั้น
หรืออะไรทำนองวักถุ: แต่ให้มีการจัก การกระทำต่างๆที่ให้เกิดความถูกต้องใน
ทางวิญญาณ; นี่ปั้นควงวิญญาณ. เหมือนกับเด็กเล็กๆ เกิดมา เราแวดล้อมเขา
ให้มีความคิดดี มีความคิดถูกต้อง มีความรู้สึกอะไรถูกต้อง ในทางจิตทางวิญญาณ;
เรียกว่าปั้นควงวิญญาณ ในที่นี้. ต้องการให้ปั้นกันเชียใหม่ ให้มันเข้ารูป; เกี๋ยวนี้
มันไม่เข้ารูป เพราะว่าเด็กๆ หรือคนเหล่านี้ เขาไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่าวิญญาณ หรืออะไร
นักนมากนัก ก็ปล่อยไปตามความต้องการในวันหนึ่งๆ มันก็เคล็ดเปิดเป็งไปได้ในที่สุด.

เมื่อพูกถึงการบั้นดวงวิญญาณ ก็ไม่มีอะไรนอกจากการศึกษา; นี้ได้พูดแล้วพูงอีก ย้ำแล้วย้ำอีก ว่าการศึกษานั้นแหละ คือกรรพาไปทุกอย่าง พาโลก นี้ไป; แล้วพาดวงวิญญาณของกนๆหนึ่งไป ก็ตามใจ แล้วแต่จะเล็งถึงอะไร; จึงพูกได้ว่า การศึกษาเป็นเรื่องปั้นควงจิก ปั้นวิญญาณ ของสิ่งที่เรียกว่าคน. เราต้อง รัว่า เราจะปั้นกันไปในทางไหน.

เกี่ยวนี้ ยกตัวอย่าง ขออภัยไม่กลัวใครโกรธ เช่นว่า กิจการลูกเสือ กิจการอนุกาชาดนี้ มันเป็นการบั้นวิญญาณที่สุด ถ้าทำได้จริง ถูกต้องจริง. แต่ถ้าทำเพราะเท่อตามกันฝรั่งแล้ว ไม่เป็นการบั้นวิญญาณเลย เพราะไม่มีความรู้ว่า อะไร จากอะไร เพื่ออะไร โดยวิธีใด ? หลัมตาทำตามๆกันไป ก็ผิดหลักข้อที่ว่า ทำตามๆเขา ได้พึ่งกันมา ทำตามๆเขา จนกระทั่ง ก็ทำไป พอสักว่า ให้ครบ อามรายการที่เขาเขือนให้, อย่างนั้กลายเป็นไม่มั้นควงวิญญานไปเสียก็มีนะ.

ระวังให้กี กิจการลูกเสือก็ดี อนุกาชาด อะไรก็กี ที่ว่าประเสริฐ วิเศษอยู่แล้วนี้ เผลอนิดเดียว มันก็ไม่ปั้นดวงวิญญาณ, ทำลายควงวิญญาณ ก็ได้; เพราะเรายังเท็นความใช้ไม่ได้ ความไม่มีศีสธรรม ในหมู่คณะเยาวชน ที่เรียกว่าลูกเลือ หรืออะไรนี้อยู่บ่อยๆ ที่ค่ายลูกเลือนี้ก็มี กล้ายืนยันอย่างนี้.

นี้ก็เพราะว่า ทำเหอๆ ตามๆ กันไป พอให้ครบตามรายการ เขียนไว้ใน กระคาษ ไม่เช้าถึงควงจิตควงวิญญาณที่แท้จริง ก็อการไม่เห็นแก่ตัว นั้นเป็นข้อแรก. การไม่เห็นแก่ตัว เป็นหัวใจของวิญญาณทั้งหลาย แล้วค่างๆ มันจะง่ายหรือจะที่ คามไปได้เอง. เคี๋ยวนี้ยังเห็นแก่ตัว, เห็นแก่ตัวโดยไม่รู้ตึกตัวด้วยซ้ำไป *เช่นแอบ ไปขื้อเหล้ามากินกัน*; อย่างนี้ก็เรียกว่า เห็นแก่ตัว โดยไม่รู้สึกตัว อย่างนี้ มนักในได้ผลกะไรเลย.

ทั่วอย่างอีกอันหนึ่ง ก็เช่นว่า อย่าไปเบื้อห้องสมุด ที่เก็มไปด้วยหนังสือ ที่มนุษย์ไม่ควรอ่าน. ห้องสมุดแต่ละห้องสมุด ยังเต็มไปด้วยหนังสือที่มนุษย์ ไม่ควรอ่าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งยุวชน. หนังสืออย่างนั้นกลับมีมาก เพราะว่าถนซื้อ มักจะคิกว่า เขาชอบอ่าน แล้วก็ชื้อแค่ หนังสืออย่างนั้น; อย่างนี้เอามา ทำลาย ดวงวิญญาณของยุวชน หรือของผู้อ่านทั้งหลาย.

มีการพูดอย่างเขตาๆว่า ให้อ่านไว้พออย่าให้มันดืมหนังตือ ให้อ่าน หนังสือกล่อง. อย่างนี้ไม่อ่านเสียกีกว่า โง่เสียกีกว่า; ถ้าไปอ่านหนังสือที่ เป็นยาพิษ ไปอ่านหนังสือที่มอมวิญญาณ ให้มืนเมา เป็นอะไรไปเลย อย่าอ่านคึกว่า, ไม่รู้หนังสือก็ยังดีกว่า. ฉะนั้นข้อแก้ตัวเพียงว่า ให้ถนมีหนังสืออ่าน ไม่ลืมหนังสือ นี้มันไม่พอ; เพราะว่าเขาได้ให้อาพิษเข้าไปแล้ว ด้วยการให้อ่านหนังสือที่มนุษย์ ไม่ควรจะอ่าน. นี้ช่วยกันไปกันกู ให้พลิกภูทุกเล่ม หนังสือที่มีอยู่ในห้องสมุก ทั้งหลาย ว่าทุกเล่มนี้มันทำลายวิญญาณ หรือว่ามันฟื้นฟูวิญญาณ มันยกย้องวิญญาณ.

เกี๋ยวนี้ก็เป็นสมัยที่เรียกว่าเห่อ เห่อห้องสมุด นอกจากเห่อตามกันฝรั่ง
แล้วก็เพ่อกันเองก็ได้ เพ่อที่จะมีห้องสมุด ว่าจะช่วยไห้เฉลียวฉลาด มีเงินก็ชื่อแต่
หนังสือมาสุมไว้มากมาย. ที่กุฏอาคมาก็มากมายเหมือนกัน จะใช้ทำฟืนเผาได้ มันมา
โดยที่ว่า ไม่ได้ตั้งใจจะซื้อจะหา มันก็มา แล้วส่วนใหญ่ก็ไม่จำเป็นเลย ไม่ต้องมีก็ได้.
หนังสือส่วนมากเหล่านั้น ไม่ได้ทำให้มีประโยชน์อะไร แล้วมาดึงเอาเวลาที่จะเป็น
ประโยชน์ ในการอ่านหนังสือประโยชน์ด้วยซ้ำไป ควรจะเอาไปเผา นี่ยังลังเลอยู่ว่า
จะเอาไปเผาที่ไหน อย่างไร ?

ที่ว่า ปั้น ดวงวิญญาณกัน เสียใหม่นี้ มัน มีรายการรายละเอียดมากมาย เหลือเกิน พูคก็ไม่ใหวแล้ว นอกจากจะยกตัวอย่างมาให้พึ่ง เช่นว่า กิจการอบรมดวง วิญญาณถูกเสือ อนุกาชาด นี้ก็ทำให้มันจรึงลงไปซี หรือว่าห้องสมุด ก็ให้มันเป็น ห้องสมุด ที่เป็นแสงสว่างทางวิญญาณ อย่างนี้เป็นกัน.

ทีนี้ ค่อไปอีก ก็ควรจะจัดเรื่องทางวิญญาณนี้ ถึงชนาคที่ว่า ให้เค็ก ๆ หรือวัยรุ่น อะไรก็ตาม ได้ รู้เรื่องปรมัตถ์ตามสมกวรที่ควรจะรู้. ใช้คำว่า "ปรมัตถ์" บางกนไม่ชอบแล้ว; แล้วอาตมาก็เคยถูกค่ามาหลายกระบุงแล้ว โดย นักปราชญ์บางกน. เขาค่าอาตมาว่า เอาเรื่องปรมัตถ์ไปสอนชาวบ้าน ให้เสียเวลา ชาวบ้าน, ให้ชัดชวางแก่ความเจริญของประเทศชาติ เอาเรื่องปรมัตถ์ไปสอน เคียวนี้ ยังยืนยันอยู่ว่า ทุกคนตั้งแต่เด็กถึงผู้ใหญ่ คนหนุ่ม คนสาว อะไรก็ตาม

ต้องรู้เรื่องปรุมัตถ์ ตามสมควรแก่อัตภาพของตน ๆ และ ที่ต้องรู้ร่วมกันหมด ก็คือ เรื่องที่จะทำให้ไม่เกิดความเห็นแก่ตัว.

เอาละ, ทีนี้ จะพูดกันว่า เรื่องเด็กๆ เด็กนักเรียนนี้ ค้องรู้เรื่องปรมัคถ์. ปรมจัดถ์ที่สุด ปรมักถ์อย่างยิง ปรมักถ์ที่ที่ที่สุด ต้องตั้งคันที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ หกอย่างนี้ ซึ่งมันคู่กับรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ธัมมารมณ์ อีกหก อย่าง เป็นหกคู่ มันเลยเป็นสืบสอง เรื่องปรมักถ์จะท้องกั้งกันที่นี่ แล้วมันอยู่ที่นี่.

เก็กจะก้องเข้าใจเรื่อง คว หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ; เมื่อได้รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ชัมมารมณ์ แล้วมันเกิดอะไรขึ้น. มันเกิดกิเลส เช่น ความโลภ หรือรากะอะไรขึ้น นี้ ต้องมีความรู้พอสมควร. เขาจะสามารถระวัง กา หู จมูก ลิ้น กาย หรือว่า มีสติสมปชัญญะ รู้สึกตัวทันท่วงที่ เมื่อกิเลสมันจะเกิด โดยอาศัยทางดา หู จมูก ลิ้น กาย. ในทางที่จะบ้องกันความชั่ว เชาก็ต้องรู้จักดา หู จมูก ลิ้น กาย, ในการที่จะทำความคี เขาก็ต้องรู้จัก กา หู จมูก ลิ้น กาย, ที่สูงสุด เขาก็ต้องรู้ตามที่ พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้ ; ว่า พรก มันก็อยู่ที่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, ่ สวรรค์มั่นก็อยู่ที่ ตา หู จมูก อั้น กาย ใจ.

เรื่องนี้ใต้บรรยายแล้วโดยละเอียด ในการบรรยายขุดที่เรียกว่า "ปรมัดล-สภาวธรรม". ท่านที่เคยพึ่งแล้ว ท่านยังกงจำได้ ทำอย่างไร คว หู จมูก ลิ้น ภาย ใจ จะไม่เป็นนรกขึ้นมา? ทำอย่างไร กา หู จมูก ดิ้น กาย ใจ จะเป็นสวรรค์อยู่ ? เขาต้องมีสติควบคุม กา หู จมูก ลิ้น ถาย ใจ เขาจึงจะละสิ่งที่ควรละได้; เช่น เขาจะละการสูบบุหรีนี้ เขาติดบุหรี เขาอยากจะละบุหรีนี้. เขาก็ยังจะต้องรู้เรื่อง เกี่ยวกับ ๓ว พู จมูก ฉิ้น กาย โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องใจ ที่ว่ามันเกิดความคิดขึ้นมา อย่างไร ? เป็นเวทนาอย่างไร ? เป็นต้นหาอย่างไร ?

ทีนี้ คนบางคน หรือว่า นักปราชญ์บางคนว่า มากไปแล้ว ให้เด็ก ๆ เรียน ปรมัตถ์ นี้มนมากไปแล้ว. ที่จริงมันไม่มาก สำหรับคำว่า "ปรมัตอ์" มันแปลว่า มือรรลอย่างอันยิ่ง คือ มีเนื้อความที่ลึกขึ้งกว่าธรรมดา. เราสอนเด็ก ๆ ว่าให้ทำดี อย่างนั้น ๆ, อย่าทำชั่วอย่างนั้นอย่างนี้ มันก็เป็นเรื่องบังคับ ซึ่งมันยากที่จะบังคับ กันได้ ตามค้องการ หรือว่าได้เสมอไป. ฉะนั้น ควรจะได้ความรู้บางอย่างที่ลึก กว่านั้น ที่ว่าขึ้นปรมัตถ์นี้: -

ว่า พอทาของเราเห็นรูป ก็เกิดการเห็นทางศาขึ้นมา นี้เรียกว่า การสัมผัส ทางทา ก็เกิดเวทนา สบายกา หรือไม่สบายกาขึ้นมา อย่างนี้ ก็อย่าไปหลงใหล เรื่องสบายหรือไม่สบาย เรื่องสวยเรื่องไม่สวย อย่าให้มันมากนัก; เพราะมันเป็น เพียงความรู้สึกที่เพ็งเกิด, เพราะสิ่งเหล่านี้ไปตามธรรมชาติ. รู้อย่างนี้แล้ว จะได้ไม่หลงใหลในความสาย จะได้ไม่หลงใหลในความไม่สวย หรือจะไม่รักสายเกินไป จะไม่เกลียดสิ่งที่มันไม่สวย จนเป็นบ้าเป็นหลังไปนี้ จะช่วยให้ควงวิญญาณของ เด็กๆนี้สูงใต้มาก. แม้แก่เรื่องที่เขากินตะกละทะกลามนี, ถ้าเขารู้เรื่องนี้ เสียบ้าง เขาก็จะบรรเทาได้ง่ายกว่า ที่จะบีบบังคับด้วยไม้เรียว.

ทีนี้ การที่ให้เด็ก ๆ หรือวัยรุ่น หรือสูงขึ้นไปถึงผู้ใหญ่ รู้เรื่องปรมัตถ์ ตามสมควรแก่อัตภาพยิ่ง ๆ ขึ้นไปนี้ เรียกว่า เป็นการบั้นควงวิญญาณให้คีขึ้น หรือว่าจะบั้นเสียใหม่ ให้เข้ารูปก็ได้ สำหรับสมัยนี้ ซึ่งมันเดินออกนอกคลอง เค็มที่แล้ว. ถ้าจะถอยหลังให้เข้ากลอง ก็ต้องบั้นวิญญาณนี้กันเสียใหม่ จนบ้องกัน ความคิดนึก รู้สึกที่ชั่วร้ายทั้งหลายได้ : มันจะแก้ไขความขี้เกียจของเด็กได้, แก้ไขความเหลวไหล ความตะกละตะกลาม ความไม่รู้จักอะไรต่าง ๆ ได้อีกมาก. แล้วก็ไม่มีสอน นอกจาก ไม่สอนแล้ว ยังห้ามไม่ให้สอนเสียอีก. นี้ก็เรียกว่า

ไม่ทำกวามรู้ให้เป็นประโยชน์, ลือไม่ใช้ความรู้ของมนุษย์ให้เป็นประโยชน์ แล้วก็ได้ เป็นมนุษย์ที่ไม่เป็นมนุษย์ในที่สุด.

ใหนๆกัพูกแล้ว ถึงเรื่องปรมักถ์สำหรับเด็กๆ; ก็อยากจะพูกค่อไปอีก สักนิคหน่อย ซึ่งมันจะปรมัทถ์ยึงขึ้นไปอีก ว่า แม้แต่เด็กๆ หรือวัยรุ่น หรือผู้ใหญ่ที่ ยังไม่ใหญ่มากนี้ จะต้องรู้เรื่องข้อเท็จจริง ที่เกี่ยวกับ ชาตุ อันลึกซึ้งนี้ตาม สมควร เช่น กามธาตุ รูปธาตุ อรูปธาตุ นิโรธธาตุ สีธาตุนี้สูงสุดแล้ว. เรื่องธาตุ ความรู้ปรมักถ์เรื่องธาตุนี้สูงสุดแล่นี้.

แม้แท่เก็ก ๆ ก็ ควรจะ ได้มีความรู้ เรื่องนี้ พอสมควรแก่ อัตภาพ ว่ากามชา**ก**ุนั้น ล็อลวามรู้สึกที่เป็นไปในทางถาม ล็อเรื่องเพศ ; *เมื่อได้อะไรมาทางตา* หู จมูก อื่น กาย ใจ กวนความรู้สึกทางเหศ มันก็ต้องเกิดรู้สึกทางเหศนีขึ้นมา ก็เรียกว่า กามธาตุได้เกิดขึ้นแล้วในเรา. นี่ต้องรู้ตัว ว่ากามธาตุได้เกิดขึ้นแล้วในเรา. ระวังให้ที่ มันจะพาไปลงนรก หรือจะพาไปสวรรค์. กามธาตุมันได้เกิดขึ้นแล้ว หรือว่าโดยธรรมชาติ ธรรมชาติมันก็ต้องตร้างให้มี

เช่นธรรมชาติสร้างให้มีอวัยวะ ต่อมแกลนด์ จะสร้างฮอร์โมนขึ้นมาใน กายนี้. เมื่อนี้มีมากก็เกิดความรู้สึกทางเพศ นี้เพื่อประโยชน์อะไร นี้ก็เรียกว่า กามชาตุ. ความรู้สึกอันนี้เรียกว่า กามชาตุ แล้วเพื่อประโยชน์อะไร ? เพื่อใช้กันในทางไหน ? จึงจะไม่มีโทษ หรือจะมีแต่คุณ? พอใช้ผิดมันก็มีแต่โทษ ไม่มีคุณเลย.

นีเรียกว่า กามชาตุ เป็นปรมตถ์ที่ลึกซึ้ง ที่ว่าเค็กไม่เคยได้ยิน; แค่ถ้าเกยได้ยืน ก็จะมีประโยชน์ว่า สิ่งนี้เป็นธรรมชาติอันหนึ่ง ให้ระวังให้ดี.

ถ้าว่า เราไป สนใจเรื่องรูปชาตุ อรูปชาตุ เสียบ้าง มันก็จะละ ความรู้สึกอันนี้ ได้. ความรู้สึกทางเพศรบควนนัก ก็ไปสนใจ ในสิ่งที่ไม่ก่อให้เกิด กวามรู้สึกทางเพศเสียบ้าง มันก็จะควบคุมได้ เช่น ว่าไปเล่นก็หาเสีย หรือว่าจะไป ทำคิดปเสีย อะไรเสียอย่างนี้ มันก็ควบคุม หรือว่าบังคับกามชาตุได้ ค้วยรูปชาตุ หรือด้วยอรูปชาตุ. ถ้าทำได้เก่งกว่านั้น ก็คือ นิโรธชาตุ คือมีปัญญาระจับอำนาจของ ธาตุทั้งหลายเหล่านี้เสียได้; เบ็นเรื่องของนิพพาน แต่ไม่เรียกว่านิพพาน. เบ็น เรื่องสูงสุด ที่ว่าเราจะรำงับความรู้สึกหลงใหลในสิ่งทั้งปวงเสียได้อย่างไร; นี้ต้อง อาศัยสึงที่เรียกว่า นิโรธธาตุ อย่างนี้เบ็นต้น.

นี่ เรื่องสูงสุดในพระพุทธศาสนานี้ เป็นปรมัตถ์อย่างยิ่งด้วย ก็เป็น ซึ่งที่ยัง สมควรอยู่นั้นเอง ที่จะให้เด็ก ๆ หรือวัยรุ่นรู้จัก ได้คึกษาความรู้อย่างนี้, แล้วคึกว่าความรู้มากมายมหาศาล ที่เขาเอามายัคเยียกให้เล็กเรียน, อย่างว่า เรียนเพล ศึกษา อย่างเกี๋ยวนี้ เผลอนิคเดียวจะเป็นอันตรายเหลือประมาณ. อำให้มาเรียน อย่างนี้เลีย ไม่มีอันตรายเลย อย่างนี้เป็นต้น. ก็แปลว่า เราไม่ได้จัดการศึกษา ในทางที่จะปั้นควงวิญญาณของอนุชน ให้คำเนินไปโดยปลอกภัยนั้นเอง.

จะมีวิญญาณสูงได้ ก็เพราะมีความรัฏกล้อง; เคี้ยวนี้มันเค็มไป ควยความรู้ ชนิคที่ "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว". เขาว่าถูกต้อง เพราะว่า จิตใจของเขา มันผิคแล้ว; เช่นว่า พวกโจรพวกอันธพาล เขาก็ต้องถือว่า ที่เขาทำนั้นมันคีและ ถูกต้อง. การขโมยเขา ฆ่าเขา อะไรเขานั้น เป็นคีและถูกต้อง; พวกโจรพวก อันธพาล เขาก็ต้องรู้สึกอย่วงนั้นแน่นอน อย่างน้อยมันก็ถูกต้องสำหรับเขา. ฉะนั้น คำว่า ถูกค้องนี้ มันต้องให้ชัคลงไปว่า ถูกต้องชองอะไร? ของธรรมะ หรือของ อธรรม, ของสัมมาทีฏฐี หรือของมีจลาทีฏฐี?

ก็คูกว่อย่าง ในเรื่องเล็กๆที่มีวิญญาณค่ำ เขาไม่รู้ เขาก็คิดว่า เรื่อง กามารมณ์นี้เป็นเรื่องสูงสุดของมนุษย์ ได้อย่างใจ แล้วก็เป็นเรื่องโชกดีที่สุดของมนุษย์. แต่กับขาจะรู้ให้มันจริงกว่านั้น มันก็รู้ว่า มันไม่ใช่อย่างนั้น. มันเป็นเรื่องที่ไปตาม ธรรมชาติอย่างหนึ่ง; ถ้าเราใช้ผีลมันก็อันคราย ใช้ถูกมันก็เป็นคุณ หรือเป็น ประโยชน์.

แค่ถ้ารู้ให้ลึกกว่านั้น ให้รู้โว้เถอะว่า กามารมณ์นั้นเป็นค่าจ้าง ของผื บิศาจก็ได้ หรือว่า ของธรรมชาติก็ได้ ให้มนุษย์ค้องทนทำ สิ่งซึ่งตามธรรมกา มนุษย์ไม่อยากจะทำ; เช่นการสืบพันธุ์อย่างนี้ มันลำบาทยุ่งยาก มนุษย์ไม่อยากจะทำ เชาก็เอากามารมณ์มาปะหน้าไว้ เป็นค่าจ้าง ให้สัทว์หรือมนุษย์ก็ตามยอมทำ ค้วยความ สมัครใจอย่างนี้: ถ้าวิญญามันค่ำ ก็หลงไปในทางหนึ่ง, ถ้าวิญญาณสูง มันก็รู้เท่า ไปในอีกทางหนึ่ง. นี่เป็นคัวอย่าง.

ยังมีความรู้อื่น ๆ ที่สอนกันผิด ๆ ก็ยังมีอีกมาก มีความเป็นอันธพาดมาก แล้วก็จะทำให้เข้าใจในดึงที่ดี หรือว่าใช้สึงที่ดีที่ถูกนั้นผิดไปใต้เลย ; อย่าง เรื่อง ประชาธิปไดยนี้ ดูเจกนารมณ์ก็คือยู่, แต่พอเข้าใจผิด ก็กลายเป็นอันตราย ทำให้คนเป็นบ้าเสรีภาพ บ้าอิสรภาพ. จนประชาธิปไทยนั้น ตามใจตัวเอง ทามใจถิเลสของทั่วเอง ไม่ใช่ทามใจกฎเกณฑ์ของความถูกท้อง ที่จะท้องรับรองร่วมกัน ทุกคน อยางนี้.

เดี๋ยวนี้ที่ประเทศอินเดีย ยังพบคนจำนวนมาก ที่ว่า "เป็นขอทาน คีกว่า เป็นขโมย". อาคมาก็ไปพบกับตัวเอง คนขอทานเป็นฝูงๆ มีเวลาก็มานั่งคุยบ้าง อะไรบ้าง มีคนอื่นยันว่า เป็นขอทานดีกว่าเป็นขโมย. ฉะนั้นเขาจึงไม่ไปเป็นชโมย

แล้วก็น่าอัศจรรย์ที่ว่า เขาจะขโมยโด้ง่ายที่สุดกว่าเมืองไทยมาก; เพราะมีของที่ทั้งไว้ ให้ขโมยมาก กระทั่งเราไปเที่ยวนี้ ก็ทั้งของที่เขาจะขโมย หรือพาวึงไปต่อหน้าก็ได้. เรื่องกล้องถ่ายหนัง กล้องก่ายรูป ของข้าวต่างๆนี้ทั้งอยู่นั้นแหละ: บางที่ตัวไป อยู่โน่น บางทีเขาช่วยถือไปให้, เด็กทุ่งนามันไม่พาวึงหนีไปเลย. นีวัฒนธรรมนี้ มันลงรากสึกมาก จนคนขอทานเหล่านั้นยึดเป็นหลักว่า "ขอทานยังดีกว่าเป็นขโมย". ที่เมืองไทยหาได้ที่ไหนบ้าง ที่กรุงเทพ ๆ หรือที่นี่ หรือที่ใหน เดยพบใครพูดอย่างนี้บ้าง มันจะไม่มีละมั้ง.

นีเรียกว่า วิญญาณกัววิญญาณสูง มันมีอะไรทำงกันอยู่อย่างนี้. เกี๋ยวนี้ เมื่อวิญญาณมันต่ำ มันไปเป็นทาสของความรู้สึกผ่ายต่ำ เช่นกามารมณ์ เป็นทันแล้ว มันก็มือ, มือไปทุกทิศทุกทาง ไม่รู้จักเลือก แม้แค่จะเลือกว่า ไปเป็น ขอทานลีกว่าไปเป็นขโมย.

พวกที่ไปเรียนนอก มีอยู่ส่วนใหญ่ ที่ว่าไปหากวามเป็นอิสระเสรีภาพทาง กามารมณ์; นี่มีคนยืนยันหลายถนแล้ว แล้ววิญญาณมันเป็นอย่างไร, แล้วไปเข้า ชุดเข้าพวกเข้าฝูงแล้ว มันจะเป็นอย่างไร? เป็นเทตุให้ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์; นี้เป็นตัวอย่าง ที่เรียกว่าวิญญาณสูง วิญญาณ ต่ำนั้นเป็นอย่างไร?

ถ้าเราจะให้ธรรมะครองโลก ค้องปรับปรุงศึลธรรมกันใหม่ ในข้อที่สี่ นี้ว่า บั้นดวงวิญญาณกันเสียใหม่ ให้มันเข้ารูป.

นีเวลาก็หมดแล้ว แต่ยังเหลืออีกนิดหนึ่ง อยากจะพูดเสียให้จบว่า **ข้อที่ห้า** การศึกษาต้องจัด เพื่อที่ลธรรมก่อนเพื่อสิ่งใดหมด. การศึกษาในโลกนี้ **ก้องจั**ดเพื่อสึสธรรมก่อนเพื่อสิ่งใดทั้งหมด.

เดี๋ยวนี้เราจัดการศึกษาเพื่ออะไร ? หลายถนก็เลยเกี่ยวข้อง เคยรู้ เรื่องดี จัดการศึกษาเพื่ออะไร ? กระทรวงศึกษาของประเทศไทนในโลกนี้ เขากำลัง จักการศึกษาเพื่ออะไร ? มันยึงเป็นการศึกษา เพื่อประโยชน์แก่ความเห็นแก่ตัว มากขึ้นทุกที่. ไม่มีหลักสุดรถารศึกษาใหนที่จักขึ้น เพื่อประโยชน์แก่การทำลาย ความเห็นแก่คัว. ฉะนั้นสิ่งที่เขามองก่อนสิ่งใดหมด ก็คือเรื่องอาชีพ จริงใหม ? กิกกูซิ, จะเรียนประถม มัธยม อุกมอะไร ก็มันไปดงที่อาชีพทั้งนั้น; มีแต่อาชีพ สูงหรือค่ำ อาชีพเบา หรืออาชีพหนัก. นี้การศึกษาเคี๋ยวนี้ มันจึงเบ็นเพื่ออาชีพก่อน ; นี้ตามความรู้สึกของผู้ที่จะไปศึกษา.

ทีนี้ รัฐบาลของประเทศนั้น ๆ ก็จักการศึกษา เพื่อให้ประเทศนี้ มีถำลัง มีอะไรในการต่อสู้ต่อก้าน เช่น จะให้มีกำลังทางเศรษฐกิจ ต้องให้การศึกษาช่วย ให้รักชาติ ก็ศึกษาเพื่อให้คนรู้จักหลงชาติ หรือรักชาติ, หรือว่า การเมืองก็ว่า ประชาธิปไทย หรืออะไรปไทย ก็สุดแท้เถอะ มันก็เพื่อ ประโยชน์แก่ความต้องการ ที่เป็นไปเพื่อตัวเรา เพื่อของเราอะไรทั้งนั้น.

ไม่มีใครจัดการศึกษาเพื่อศีลธรรมเลย: เพราะมองไม่เห็น หรือ มองข้าม ว่าศึลธรรมนั้นแหละคือรากฐานของสันติภาพในโลก. เพราะว่า แม้จะเจริญด้วยเศรษฐกิจ ด้วยทหาร ด้วยปัจจัยอะไรต่างๆ มีการเมือง มือะไรก็หมด ก็ไม่เห็นทำให้โลกนั้นมีสันดิภาพได้ แม้ประเทศนั้น ก็ไม่มีสันดิภาพได้. ระหว่างชาติ คือในโลกนี้ ก็ยังจ้องที่จะทำลายล้างกัน ยิ่งกว่าแต่ก่อนเสียอีก.

ในประเทศหนึ่ง ๆ ก็ยังมีแบ่งกลุ่ม แล้วก็ต่างกนท่างกอบโกยประโยชน์ เพราะกนไม่มีศึกธรรม แม้ในหมู่บ้านหนึ่ง ๆ มันก็มุ่งกอบโกยประโยชน์ มุ่งทำลายผู้อื่น. เมื่อทำอะไรไม่ได้ขึ้นมา ก็จะขโมยศึกว่าเป็นขอทาน, ชโมยศึกว่าเป็นขอทาน มันตรง กันข้ามกับที่ว่ามาเมื่อกะก็นี้.

ฉะนั้น ศึลธรรมถูกมองข้าม แล้วก็เหมือนกับ ถูกเหยียบย้ำ หระธรรม อูกเหยียบย้ำ ก็คือทระเจ้าถูกเหยียบย้ำ. พระเป็นเจ้าถูกเหยียบย้ำ, พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ก็ถูกเหยียบย้ำ แม้ว่าจะโดยไม่รู้สึกตัว. เกี๋ยวนี้พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ถูกเหยียบย้ำ; เพราะว่า ไม่มีใครปฏิบัติตามหลักเกณฑ์ ที่บัญญูก็ไว้ว่า เป็นพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ อย่างนั้น อย่างนี้. บางที่คนก็ เหยียบย้ำไดยเจคนา เพราะเห็นแก่ประโยชน์, บางที่ก็มองประโยชน์อื่นมากเกินไป เลยไม่ได้มองถึงสึงนี้ ก็เหยียบย้ำไปก็มี.

นี้เรียกว่า ศีลธรรมกำลังถูกเหยียบย่ำ โดยรู้ตัวบ้าง ไม่รู้ตัวบ้าง, เจกนาบ้าง ไม่เจคนาบ้าง, ก็เลยเดือนหายไป. ไม่มีใครถือ หรือว่า ยกขึ้นมา เป็นจุดสำคัญ เป็นวัตถุประสงค์ของการศึกษา ซึ่งเป็นการบั้นคน บั้นมนุษย์ บั้นประเทศชาติ บั้นโลก. การศึกษานี้มันมีอำนาจอย่างนั้น.

เทียบเคียงกันกูง่าย ๆ ว่า ก๊าคน มีศึลธรรมอย่างเดียวเท่านั้น จะเป็น อย่างไร? โลกนี้ ถ้าประเทศนี้มีศึลธรรม ไม่ค้องมีรัฐธรรมนูญก็ได้ จริงไหม ? ลองคิดคู, ถ้าคนทั้งประเทศมีศึลธรรม ไม่ค้องมีกฎหมาย ไม่ต้องมีแม้เต่ รัฐธรรมนูญก็ได้, มันเป็นกวามถูกต้องอยู่ที่ กาย วาจา ใจ ของคนไปหมด. วัฐธรรมนูญ ก็เป็นหมัน กฎหมายก็เป็นหมัน เรือนจำก็เป็นหมัน กิจการกาลถ่าง ๆ

ก็เป็นหมันไปหมด; เพราะว่ากหมีศีลธรรม. ถ้ามีศีลธรรม มันก็ไม่มีสิ่งที่ไม่พึ่ง ปราชณนา จะไม่มีการปกลของระบอบที่ไม่น่าปราชณนา.

สมมติว่า มีพระโพธิสัตว์มาปกครองบ้านเมือง จะเป็นอย่างไร? จะไม่ มือะไรท<sup>ี่</sup>มนั้นเป็นปัญหาทางการเมือง เช่นจะไม่เป็นแผค็จการ **หรือจะไม่กอ**บโกย หรือจะไม่ทำทุกอย่าง ที่เป็นพรรณปืนพวก อย่างที่ในโลกเขากระทำกันอยู่. นี้ถ้าว่า คน มีศีลธรรมอย่างเดียวเท่านั้น มันก็ เบาสบายไปหมด, ไม่ค้องมีอะไรที่ หนัก ๆ เหมือนที่กำลังแบกอยู่เคี๋ยวนี้.

เดี๋ยวนี้โลกกำลังมีแต่ความว่างหรือความไร้ศีลธรรม มั่นเลยเต็มไปคัวย ความทุกข์ยากลำบาก ที่เรียกว่าวิกฤติการณ์เต็มไปหมด, แล้วก็เต็มไปค้วยอันธพาล ซึ่งเป็นควาการ ที่ทำให้เราลำบาก. อันธพาลปล้นกลางถนนก็มี, อันธพาลทำให้ ไม่มีความยุติธรรมในบ้านเมืองก็มี, อันธพาสที่เราไม่เคยเห็นตัว แต่ทำให้เราพลอย เดือกร้อน นี้ก็มีมาก, และเกี่ยวนี้ ก็มีแต่การพูกที่เก่งๆ เป็นนักปราชญ์ พูกแล้วก็ ทำไม่ได้ มีแต่หนังสือที่ทำให้เวียนหัว นี้โพราะคนชาดติลธรรม มันมีแต่อย่างนี้,

แต่ว่า ไม่น่ากลัวเท่ากับว่า เมื่อการศึกษาไม่เป็นไปเพื่อศึลธรรม เป็นเบื้องหน้าแล้ว เด็กของเราก็หมดทุกอย่าง หมดสมรรถภาพ หมดกำลัง หมดอะไรทุกอย่าง ที่จะค่อสู้ กับสิ่งที่มายั่วให้เขาทำบาป. ในโลกนี้ มั่นเต็มไปด้วย สึงที่จะยว้ากนให้ทำบาป นี้เราต้องต่อสู้. การต่อสู้นี้ ต้องมีกวามรู้ความสามวรถ มีกำลัง มีอะไรท่างๆ: นี้การศึกษา ให้ผิก ขาดจุดหมาย คือศีลธรรมแล้ว เก็ก ๆ ก็ไม่ได้รับสิ่งนั้น สึงที่จะค่อผู้กับบาปได้. เด็กก็ไม่สามารถจะต่อสู้กับบาปได้, บาปก็ลากคอเก็กไปลงเหว ลงนรก โดยไม่มีใครรู้ขัว พ่อแม่เขาก็ไม่รู้ถัว เค็กเองก็ ไม่รู้กัว.

นี่เรียกว่า โลกที่เต็มไปด้วยวิกฤติการณ์ เพราะว่าการศึกษาผิดแล้ว ที่ไม่มุ่งกีลธรรมเป็นเบื้องหน้าแล้ว เต็กๆก็ไม่สามารถที่จะต่อสู้กับมาป; ยึงกว่านั้น ก็คือ เด็กไม่รู้แม้แค่ว่าอะไรเป็นบาป, ไม่รู้แม้แก่ว่าอะไรเป็นบาปแล้วจะไปต่อสู้บาป ได้อย่างไร. การที่เราจะต่อสู้บาป เราต้องรู้ชื่ ว่าอะไรเป็นบาป.

เคี๋ยวนี้การศึกษาไม่ช่วยให้เด็กรู้ แม้แต่ว่า อะไรเบ็นบาป; กับ่วย การที่จะพูดว่า เด็กจะมีกำลังอะไร ที่จะต่อสู้กับบาป คือไม่ให้บาปมาครอบงำ ลากเอา ตัวไปทำบาป. เพราะว่าการศึกษาไม่ได้มุ่งหมายศึกธรรมเป็นเบื้องหน้า หรือก่อน สีงอื่นใด ก็ไม่ได้พูดกันเรื่องนี้ ไม่ได้สอนกันเรื่องนี้; นี่เรื่องการประพฤติปฏิบิติ มน์จึงลัมละลายไป.

เอ้า, ทีนี้ ก็มีเรื่องใหม่ ๆ ที่น่าชบชันขึ้นมา คือเรื่องจิตวิทยา; เดี๋ยวนี้ โลกกำลังบ้าสึงอีกสึงหนึ่ง คือบ้าจิตวิทยา เพราะมันมีความจำเป็นมาจากการโฆษณา ชวนเชื่อ หาพรรคหาพวกไปต่อสู้ผู้อื่นนี้ ก็ใช้จิตวิทยา จนกระทั้งต้องฝึกการพูด ซึ่งเมื่อก่อนนี้ ไม่มีแบบฝึกการพูดให้พูดเก่ง เพื่อจะไปด้วงกระเป๋าคนอื่นได้ มันไม่มี เดี๋ยวนี้มันก็มี แล้วก็มีมากขึ้นเป็นธรรมคา. ฝึกพุดกันเสียเลิศลอย เก่ง เป็นนักพูด อย่างวิเศษ; แต่ไม่เกยพูดเรื่องศีลธรรม ไม่เกย พูดชักจูงหลอกลนมาหาศีลธรรม, ไม่ใช้ศิลปในการพูด ดึงคนมาหาศีลธรรม; เพราะเขาจะพูด ในทางที่ลัวงกระเป๋าคนอื่นเสมอ อย่างสุภาพบุรุษ ล้วงกระเป๋าคนอื่นได้ เพราะว่าเขาพูดเบ็น.

เขาไม่ถูกกาหน้าว่าเป็นอันธพาล เพราะว่าเขาพูดเป็น แล้วก็เลยฝึกการพูด แบบนี้กันเสียเรื่อยไป เพื่อล้วงประโยชน์ผู้อื่น, อย่างคีที่สุด ก็เพื่อชาตินิยม ให้หลง พวกของกัว ให้เป็นประโยชน์แก่ชาติของตัว อย่างที่เรียกว่า เกินขอบเขต เป็นชาตินิยม จะได้ฆ่าพื้นกันให้มากๆ. นี่การศึกษาที่ไม่มุ่งเอาศึลธรรมเป็นจุดหมาย จน กระทั่งค้องใช้อุบายอย่างนี้ เป็นอุปกรณ์.

เอาละ, ทีนี ข้อสุดท้าย ข้อที่หก ที่อยากจะพุค ก็คือว่า เรามา เปรียบ เทียบกันคูศึกว่า เด็กไง่ๆ เด็กไง่ๆ สมัยก่อนใน้น กับ เด็กที่ฉลาด ๆ ฉลาด ๆ สมัยนี้ ใครมีสีลธรรมศึกว่ากัน หรือมากกว่ากัน ?

นื้อย่าให้อาคมากัคสินเลย เพราะท่านทั้งหลาย ก็มีตา มีพู มีอะไรกันทุกคน. ก็ไปลองคิกคูว่า เค็กชนิคโง่สมัยก่อน กับเค็กฉลาคสมัยนี้ เค็กพวกไหนมีศีลธรรมคื กว่ากัน? แต่อยากจะพุคไว้สักนิคหนึ่งว่า อย่างน้อยที่สุด เด็กสมัยโง่นั้น ก็ไม่เคย หำลายศึลธรรมมากเหมือนกับเด็กสมัยนี้ ที่ฉลาดแสนที่จะฉลาค; เพราะว่าเชา ใช้ความฉลาค เพื่อเป็นทาสของกิเลส ก็เลยใช้ความฉลาคนั้น เพื่อทำลายศีลธรรม.

นี่ไม่รู้หนังสือ ก็ฉลากน้อย ฉลากน้อยก็ทำลายศึกธรรมได้น้อย รู้หนังสือ รู้อะไรมาก ฉลากมาก ก็ทำลายศึกธรรมได้มาก นี้ว่าอย่างนี้กันก็แล้วกัน. เพราะฉะนั้น ขอให้นึกถึงพระคุณ พระเคชพระคุณ พระอะไรคุณ ของสึงที่เรียกว่าศึกธรรม, แล้วเป็นผู้หนัญมูกคเวที่ต่อสึงที่เรียกว่าศึกธรรม. แล้ว ส่วนใหญ่ก็ขึ้นอยู่กับบิดา มารลา ครูบาอาจารย์นี้ ที่จะทำให้เด็ก ๆ มีศึกธรรม; เพราะว่ามันเป็นการศึกษา มาคั้งแต่ออันแต่ออก จนไปเข้าโรงเรียน จนไปเข้ามหาวิทยาลัย ก็อยู่ในการถวบคุม ของบิคามารถา ครูบาอาจารย์.

เกี๋ยวนี้ขอให้พ่อเป็นพ่อ ให้แม่เป็นแม่. อย่าไปแย่งกันกำ จนไม่รู้ว่า ใครเป็นพ่อ ใครเป็นแม่ มันจะขาดหน้าที่ ที่จะดูแสลุกนี้ให้ดี. แล้วลูกสมัยนี้ ก็เหมือนกัน มันก็โทษยาก เพราะเมื่อการศึกษาไม่ดี จะไปโทษเด็กก็ไม่ได้; ฉะนั้น จะต้องใช้ไม่เรียวกันบ้าง ที่ว่าจะบังคับให้พึ่งก่อน. ถ้ายังไม่เชื่อ ก็ให้พึ่งก่อน, ไปคิดถูก่อนว่า อย่างนี้จะดีหรือไม่ดี ? อย่าเพ่อเห่อประชาธิปไตย จนไม่เชื่อ พึ่งใคร. อย่างจะว่า อยากจะทำอะไร ก็ทำตามใจกัว ปล่อยไปหมด เป็นอิสระเสรี ที่เขาเรียกลัทธิฮิปปั้นนั้น ไม่ควรจะมีอยู่ในโลกเลย; เพราะเป็นการตามใจกัวเองมาก เกินไปแล้ว.

นีเรื่องการปรับปรุงศีลธรรม มันมีมากมาย ได้ยกตัวอย่างมาให้พัง พอเป็น แนวสำหรับคิดนี้กว่า ถ้าจะปรับปรุงศ์ลธรรมกันเสียใหม่ และทำเป็นการใหญ่แล้ว. ข้อแรกที่สุดที่จะต้องนึกถึง ก็คือ การถอยหลังเข้าคลอง ใครว่าอาตมาบ้าก็ยอมรับ แต่ยืนยันจนตายเลยว่า คนสมัยนี้ต้องถอยหลังเข้าคลองแล้ว มันปืนคลองมากไปแล้ว คลองของศีลธรรม.

อย่าไปหลงอารยธรรมวัตถุ ต้องมีธรรมะเป็นคู่ชีวิต แล้ว นั้นควง วิญญาณกันเสียใหม่ เถิก แล้วการศึกษา ก็จงมุ่งเอาศีลธรรมเป็นวัตถุประสงค์ ก่อนสิ่งอื่นใก ก่อนอาชีพ ก่อนประชาธิปไทย ก่อนความร่ำรวย ก่อนอะไรหมด ให้มุ่งเอาศีลธรรมเป็นจุดประสงค์ แล้วทุกอย่างจะที่ไปหมดเอง มันมีความถูกต้องที่ภาย วาจา ใจ แล้ว ทุกอย่างจะที่สามไปเอง.

การบรรยายในวันนี้ ก็พอสมควรแก่เวลาแล้ว ขอโอกาสให้พระคุณเจ้าสาด บทธรรมะ สนับสนุนความเชื่อ ความเลื่อมใส ในพระรัตนครัย ต่อไปอีกตามสมควร.

เมื่อธรรมครองไลก

- ഒ െ -

ห็นได้ง ๒๒ ก.ย. ๑๖

# ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก ต้องมีระบบการเมืองแบบธัมมึกสังคมนิยม.

ท่านลาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในการบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อใหญ่ว่า เพื่อธรรมครองโลก อันเป็นการบรรยายครั้งที่ ๑๑ ในวันนี้นั้น จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า ถ้าจะให้ ธรรมะครองโลก ต้องมีระบบการเมืองแบบชัมมีกลังคมนิยม.

[ทบทวน อารบรรยายอรากแอวนาจนองทนา ๔๓๑.]

เกี่ยวกับเรื่องนี้ บางคนอาจจะพึ่งไม่เข้าใจ เนื่องจากไม่ได้พึ่งมาแต่กันก็มี หรือไม่อาจจะทราบเรื่อง เกี่ยวกับระบบการเมืองในโลก ในเวลานี้ก็มี; เพราะฉะนั้น จะต้องมีการทบทวน เท่าที่จะทำได้ เพื่อความเข้าใจ อันจะสำเร็จประโยชน์. ชอให้ ท่านนึกทบทวนถึงหวังช้อ ที่ได้บรรยายมาแล้วกั้งแต่ต้น เกี่ยวกับเรื่องเมื่อธรรม ครองโลก คือเราได้พิจารณาศึกษากันมาตามลำดับ ในการบรรยายตอนกัน ๆ.

เช่น ในครั้งที่หนึ่ง พยายามทำความเข้าใจ ให้ดีที่สุด ในคำว่า ธรรม
กับ คำว่า โลก จนกระทั้งรู้จักตึงที่เรียกว่า ธรรม หรือพระธรรม กับตึงที่เรียกว่าโลก พอสมควร. แล้วก็พิจารณาดูถึงสถานการณ์ หรือพฤทิการณ์ต่าง ๆ ของโลก ในยุค บัจจุบัน ก็เห็นว่า โลกนี้มีวิวัฒนาการ คือความเจริญกัวหน้า เหมือนอย่างกับว่าวึงไป. ความเจริญในโลกสมัยก่อนหน้านี้ ก็เป็นมาอย่างชั่วๆ มาถึงยุคบัจจุบันนี้ เจริญอย่าง เร็วราวกับว่าวึงไป อย่างที่จะเทียบกันไม่ได้ ผู้ที่มีอายุประมาณสัก ๑๐-๗๐ ปี ก็ย่อม จะเข้าใจได้ดี.

ทีนี้ ก่อมา เราก็ พิจารณาดูกันในข้อที่ว่า โลกนี้มันเจริญ เพื่ออะไร มนักลายเป็นเจริญ เพื่อความวินาศของโลกนั้นเอง ไปเสียแล้ว เพราะเหตุโค; เพราะเหตุว่า โลกเจริญแต่เพื่อจะส่งเสริมโลกะ โทสะ โมหะ นี้จะจริงหรือไม่ ? ก็ต้อง พิจารณาดูด้วยตนเอง ว่า ความเจริญในโลกนี้ ไม่ได้เจริญเพื่อบรรเทา หรือว่าตัดทอน โลกะ โทสะ โมหะ: เจริญไปแต่ในทางที่จะส่งเสริม ให้มีโลกะหรือราคะ โทสะ หรือโกธะ แล้วก็โมหะนี้ ให้ยึ่ง ๆ ขึ้นไป.

เหตุผลในข้อนี้ มันมีง่ายนิกเกี่ยว เพราะว่าค้วยอำนาจของโลภะนั้นเอง เราจึงทำอะไรให้มันมากออกไปกว่าที่จำเบ็น ไม่ยอมหยุกพักผ่อน กันคว้าให้มันมาก ออกไป; เพราะอยากจะได้ ให้มากออกไป ก็มีความเจริญ เพื่อประโยชน์แก่โลภะนั้น. มันเป็นกันอย่างนี้ทั้งโลก แล้วเป็นอย่างนี้ทางผ่ายตะวันลก ที่เราเรียกกันว่าพวกฝรั่งนั้น มากกว่า; เพราะว่าจะโดยบังเอ็ญ หรือโดยเหตุอะไรก็ตามใจ เรื่องมันปรากฏว่า
ความเจริญทางวัตถุนั้น พวกฝรั่งทำได้ถึ ทำได้เร็ว ทำได้มาก ก็เลย เจริญทางฝ่าย
ตะวันตก แล้วต่อมา ก็ค่อยใหลมาทางฝ่ายตะวันออก; ไม่ใช่โหลมาเลย ๆ แต่ได้
มาทำลายวัฒนธรรมแห่งความสงบ หรือสันติภาพของโลกตะวันออก ซึกละวันออกนี้
ให้ทมกไปคัวย.

ทรงนี้ก็ต้องนึกดูให้เห็นชัด หรือกายตัวดงไปว่า โลกตะวันออกยังล้าหลัง ผ่ายตะวันออกนี้ยังล้าหลัง เพราะว่ายึดมันในทางผ่ายจิตใจ: ไม่ต่อยสนใจเรื่อง ก้าวหน้าทางวัตถุ หรือทางเนื้อหนัง เรื่องกินเรื่องอยู่; ไปสนใจเรื่องจิตใจ จนเป็น วัฒนธรรมทางจิตใจ. ทีนี้พอวัฒนธรรมฝรั่งตะวันตกเข้ามา เป็นเรื่องสนุกสนานเอรีต อร่อยทางวัตถุทางเนื้อทางหนัง หรือทางอำนาจวาสนา; ทางผ่ายนี้ก็ทนไม่ได้ ก็รับเอา วัฒนธรรมนั้น ก็เลยเป็นอันว่า หมดทั้งโลกบุชาวัฒนธรรมเนื้อหนัง คือ วัฒนธรรม ที่เรียกว่าวัตถุนิยม เป็นความก้าวหน้าทางเนื้อหนัง.

เมื่อทั้งโลกนิยมกันอย่างนี้ สึงค่าง ๆ ก็เปลี่ยนไป เพื่อความเป็นอย่างนี้ ที่สำคัญที่สุด ก็คือว่า การศึกษาของคนในโลก ได้เปลี่ยนไปเป็นเรื่องวัตอุนิยม. การศึกษาเขวิญมาก แค่เจริญไปในทางวัตถุนิยม จนกระทั่งสังที่เรียกว่าศาสนานั้น ค่อยลับไปๆ ไม่ได้รับความสนใจ จนกระทั่งศาสนาหมดอิทธิพล การศึกษาก็เป็นเรื่อง โลกไปหมด. มนุษย์ก็เลยมีจิตใจที่มั่วเมาในวัตถุกันอย่างเต็มที่; ในคราวนี้เอง การศึกษาทั่วไปทั้งโลก ก็เป็นอันตรายต่อสิ่งที่เรียกว่าพระธรรม พระธรรมก็ต่อย ๆ หายไป ไม่ปรากฏในโลก เรียกว่าศาสนาไม่ครองโลก; แต่กิเลสของมนุษย์เข้ามา ครองโลก. อย่างนี้เราเรียกว่าก็เลสครองโลก แล้วก็เดือดร้อนกันอย่างไรบ้าง ก็ลอง พิจารณาคุ.

ทีนี้ มองกลับอีกทางหนึ่ง ก็มาพิจารณากันค่อไป ในข้อที่ว่า ถ้าจะให้ ธรรมะมาครองโลกอีก เราจะต้องทำอย่างไร ? เลยได้หัวข้อว่า *ถ้าจะให้ธรรมะครองโลกอีก ประการที่หนึ่ง ก็จะต้องจัดระบบการศึกษากันเสียใหม่*. อย่าให้ระบบการ ศึกษามันเป็นไปในทางวัตถุนิยม; จิทโจของมนุษย์ทั้งหมด จะไปเป็นทาสของกิเลส ธรรมะก็ไม่มี, ไม่มีธรรมะอยู่ประกับประกองโลก นี้ก็ได้พูดกันโดยสะเอียดแล้ว ในการบรรยายครั้งที่หานั้น.

ท่อมก็ได้พูดในครั้งที่เจ็ดโดยหัวข้อว่า *ถ้าจะให้ธรรมะทรองโลก ใน ประการที่สอง ต้องปรับปรุงสัมมาทิฏฐิลันเลียใหม่*; หมายความว่ามนุษย์ในโลก
กำลังเอามิจฉาทิฏฐิมาเป็นสัมมาทิฏฐิ คือเอาผิดมาเป็นถูก อย่างที่เรียกว่า เอา "กงจักร
เป็นคอกบัว" เพราะเข้าใจผิด "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว". นี่เรียกว่าต้องปรับปรุง
เรื่องทิฏฐิกันเสียใหม่. ที่เขาว่าสัมมาทิฏฐินั้น มันไม่ใช่. ต้องมาดูกันเสียใหม่
ว่าโลกนี้มันมีความทุกข์เพราะอะไร ? มันจะพินาศต่มจมไปเพราะเหตุอะไร ? ให้ดู
ให้ดี ๆ, มาดูกันเสียใหม่ นี้เรียกว่าปรับปรุงทิฏฐิกันเสียใหม่ ให้ถูกต้อง จนให้มัน
เป็นสัมมาทิฏฐิจริง ๆ.

นีกรั้งค่อไป ได้พูดก่อไปถึงข้อที่ว่า อ้าจะให้ธรรมะครองโลกแล้ว ประการที่สาม จะต้องยืดหลักสัมมาทิฏฐิ ไม่ใช่ยืดหลักปรัชญา. ที่ได้พูดอย่างนี้ ก็เพราะว่า กนกำลังเมาปรัชญากันทั้งโลก เข้าใจผิดไปว่า สึงที่เรียกว่า ปรัชญานี้ มันจะช่วยมนุษย์ได้. ที่จริงมันทำให้เพื่อในทางกวามถึดเห็น สุ่มหลงไปในความมี สติบัญญาชนิดเพื่อ จนมีอาการเหมือนกับว่า ติดเฮโรอีนในทางวิญญาณ คือเมาปรัชญา ก็เลยไม่ยึดหลักสัมมาทิฏฐิ เพื่อจะเป็นที่พึ่ง นี้ต้องแก้ไข; อย่าให้กลายเป็นคนเมา เฮโรอีนของปรัชญา มาอาศัยหลักปฏิบัติโดยตรงโนทางศาสนา ที่เรียกว่าสัมมาทิฏฐิ.

หัวข้อนี้ได้บรรยายซ้ำต่อในครั้งที่ ๙ อีกครั้งหนึ่ง เพราะเรื่องมันยึกยาว ในการที่จะ เข้าใจ คำว่าสัมมาทิฏฐิ.

ทีนี้ ในกรั้งที่ลืบ ก็บรรยายด้วยหัวข้อว่า *ถ้าจะให้ธรรมะครองโลก* ในประการที่สี่ แล้วจะต้องระคมปรับปรุงทางศีลธรรมกันเป็นการใหญ่; เพราะว่า สึงที่เรียกว่าศีลธรรมนั้น ได้เลื่อมทรามลง จนไม่รู้ว่าอะไรเป็นศีลธรรม อะไรไม่เป็น ศีลธรรม.

#### [เริ่มบารอาธตามหัวข้อของวันนี้.]

ทีนี้มาในวันนี้ ครั้งที่ ๑๑ นี้ ก็พูกล้วยหัวข้อว่า ถ้าจะให้ธรรมะครอง โลก ในประการที่ ๕ แล้ว โลกจะต้องมีระบบการเมือง แบบพิ๋ขอตั้งชื่อ ไว้ในที่นี้ว่าชัมมีกลังคมนิยม เพราะฉะนั้นอาตมาจะไล้กุล่าวถึงสิ่งที่เรียกว่า ชัมมิก สังคมนิยม ต่อไปโดยละเอียล.

นี่ขอให้คิกภูเถิดว่า เมื่อพิจารณากันให้จริงๆ ก็จะมองเห็นความน่าหวาคเสียว ในทางก้านจิ๊กใจ ด้านวิญญาณ ว่า โลกกำลังจะวินาศ เพราะความตกต่ำในทาง วิญญาณ หรือจิ๊ดใจ เพราะว่ามันเจริญจนเพื่อไปในทางผ้ายวัศถุ; แล้วพยานมัน ก็มีชักอยู่ จนใกร ๆ ก็ต้องยอมรับว่า ยึงเจริญค้วยวัศถุ อย่างแบบที่กำลังเป็นอยู่นี้ ก็ยึงไม่เห็นมีสันติภาพเลย. หรือพูดกลับกันอีกทีนนึ่งว่า สันติภาพยังพอหากูได้ ในเมื่อโลกมันไม่เจริญทางวัดถุถึงชีดสุดอย่างนี้; นั้มันมีเหตุผลมากมาย ซึ่งก็ได้ บรรยายกันไปแล้วโดยละเอียล.

แต่ถ้า โดยสรุป ก็ว่า เพราะเหตุว่า มันมี ความเจริญในส่วนการ คมนาคม คือ การไปมาติลต่อ หรือกระทั้งการสื่อสาร จนทำให้โลกนี้เล็กนิดเดียว: เพราะไปไหนได้สะควกและรวดเร็ว คล้ายกับว่ากระโดดไป. เดี๋ยวนี้อย่างจะไปเมือง ผ่รั้ง ก็คล้าย ๆ กระโดดไปแผล็บเดี๋ยว, จากนี้ตอนเช้า ตอนบ่ายตอนเย็น ก็ถึงได้แล้ว. ถ้าเป็นสมัยโบราณก็จะเหมือนกับว่า มันไปนอกพ้ำหิมพานต์, หรือว่าเมื่อไม่เจริญ คั้วยอมนาคม ไม่มีเรือไฟ ไม่มีรถไฟนี้ เราอยู่ที่ใชยานี้ ใครจะไปกรุงเทพ ๆ มันก็ เหมือนกับว่าไปนอกพ้ำหิมพานต์.

เกี่ยวนี้มีรถไฟ กระทั่งมีเรือบิน การไปกรุงเทพ ๆ ก็เหมือนกับว่า เคินออก ไปเที่ยวเล่นที่ทุ่งนา เกี่ยวเกี่ยวเท่านั้น ไม่ใช่ถึงนอกพ้าหิมพานค์; นี้ก็เป็นอันหนึ่ง ที่ทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่หลวง เนื่องมาจากวังถุ มันจึงถึงกันเข้าโลยเร็ว. เมื่อเกิดเหตุอะไรขึ้น มันก็ถึงกันหมดโดยเร็ว; ฉะนั้นความไม่สงบเกิดขึ้น มันก็ถึงกันหมดโดยเร็ว; ฉะนั้นความไม่สงบเกิดขึ้น มันก็ถึงกันทุ้งเล็ก มันจึงมีส่วนที่ระสำระสายกันได้ทั้งโลกได้ ในพริบภาเกี่ยว ไม่เหมือนสมัยก่อน.

ทีนีอีกทางหนึ่ง ความเจริญในผ่ายวัตถุนี้ มันให้ความเอร็กอร่อย สนุกสนาน เพล็ดเพลิน ทางเนื้อทางหนัง นี้มัน ส่งเสริมกิเลส, ไปเพล็ดเพลิน เข้าเท่าไร มันก็ยึงส่งเสริมกิเลส. เมื่อคนมีกิเลสมากขึ้นเท่าไร มันก็เบียดเบียนคนเอง และเบียดเบียนผู้อื่น; ฉะนั้นมันจึงเร่าร้อนไปด้วยอำนาจของกิเลส โลกก็ไกลจาก สันดิภาพยึงขึ้น.

นี้เชียงเท่านี้ก็พอแล้ว สองข้อใหญ่ ๆ เท่านี้ก็พอแล้ว ที่จะมองเห็นว่า โลกยึ่งขากสนัติภาพ ใร้สนัติภาพยึ่งขึ้นทุกที่ ๆ และโดยเร็ว จนกระทั่งนอนตาไม่หลับ ทุกระกับ. คนที่มั่งมีก็นอนทาไม่ค่อยหลับ, คนจนก็นอนตาไม่ค่อยหลับ, คนอยู่ ครงกลางก็นอนตาไม่ค่อยหลับ, เพราะบัญหามันมากขึ้นกว่าแต่ก่อน ก็เป็นเหตุให้เป็น ทุกข์ทรมานในทางจิตใจ มีผลออกมาเป็นโรคเส้นประสาท โรกจิต กระทั่งโรคที่ร้าย ไปกว่านี้มากมายนี้. ที่จะไม่เป็นโรคเส้นประสาทเสียเลยนั้น จะยึ่งหายากขึ้นทุกที่; แม้ไม่เป็นโรคเส้นประสาทเลย ก็ยังมีวิตกกังวล ที่รบกวนจิตใจ หากวามสุขไม่ค่อย จะได้, แล้วก็กำลังจะเป็นโรคเส้นประสาทนั้นเอง.

นี้สันทิภาพ หรือสันทิสุขในภายในส่วนบุคคล ก็หายากขึ้นทุกที่อย่างนี้, และสันทิภาพ หรือสันทิสุขในส่วนสังคม ถึงภายนอกตัวออกไป มันก็ยึงหายากเข้าทุกที, นี่เรียกว่าสภาพในปัจจุบันของโลก เป็นอย่างนี้.

ทีนี้ ก็อยากจะทบทวน ขอเดือนไว้เสมอว่า อย่าได้ไปคิดว่า ไม่ใช่ หน้าที่ของเรา หน้าที่ของกนอื่น. ถ้าว่าเป็นพุทธบริษัทจริง ๆ มันก็ต้องกิดถึงหน้าที่ ชองมนุษย์ ให้กว้างขวาง ให้ถูกต้อง คั้งกันแค่ว่า เรามันอยู่คนเดียวในโลกไม่ได้ ทั้งหมดมันค้องเนื่องถึงกันหมด; ฉะนั้นเราจะปล่อยให้โลกเป็นไปควมยถากรรมไม่ได้ ก็ต้องช่วยกันแก้ไขต้านทาน ควมความสามารถของตน เพราะเรานึกถึงพระพุทธประสงค์ของพระพุทธเจ้าว่า:

"ตถาคตเกิดมา เพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์โลกทั้งหลายทั้งปวง ทั้งเทวดา และมนุษย์, ธวรมวินัย ตถากตบัญญัติขึ้น เพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่ สัตว์โลกทั้งหลาย ทั้งเทวดาและมนุษย์, นี่ความมีอยู่แห่งธรรมวินัยของตลาคต ย่อมเป็นไปเพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์โลกทั้งหลาย ทั้งเทวดา และมนุษย์".

นี้เป็นความประสงค์ของพระพุทธเจ้า ซึ่งก็ทราบถึกันอยู่แล้ว ฉะนั้นเมื่อ เป็นพุทธบริษัท อย่างน้อยก็ **ต้องนึกถึงพระพุทธประสงค์**; นีเป็นเห**คุให้ค้องนึกถึง** ผู้อื่น หรือนึกถึงโลกบ้าง:

แล้วคิดดูให้ดีว่า ถ้าเราจะเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ จะค้องทำอย่างไรบ้าง? ก็ต้องทำตามที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "จงยังประโยชน์ทั้งสองผ่าย คือทั้งประโยชน์ ตนและประโยชน์ผู้อื่น ให้บริบูรณ์". ความเต็มเปี่ยมของความเป็นมนุษย์ มีอยู่ อย่างนี้, จนเรียกได้ว่า เกิดมานี้เพื่อช่วยกันทำโลกทั้งโลกนี้ ให้มันงองาม คือให้ ประกอบไปด้วยธรรมะ มีความงองามทางธรรมะ.

เคียวนี้โลกมันอยู่ในสภาพที่สกปรก มีกมัว เสร้าหมอง เร่าร้อน ในค้าน จิลใจ จนกระทั้งหาสันทิภาพไม่ค่อยจะได้. พุทธบริษัททั้งหลาย ไม่ควรจะไปปฏิเสธ เสียว่า ไม่ใช่หน้าที่ของเรา. พุทธบริษัทค้องเป็นผู้รู้ผู้กิ่น ผู้เปิกบาน อะไรท่างๆ กามความหมายนั้น; ฉะนั้นจะนึกเห็นแก่ตัวแคบ ๆ เท็นแก่ตัวจักลนเดียว อย่างนี้มัน ไม่ใช่พุทธบริษัท. เพราะว่าถือเอาแต่ประโยชน์ตัวคนเดียวนี้มันแคบ; แล้วถ้ามัว ถือแต่ประโยชน์ตัวคนเดียว อย่างแคบ ๆ เหล่านี้แล้ว จะกลายเป็นบาป เป็น อกุสลไปได้ โดยไม่ทันรู้ตัว; เพราะว่าผู้ที่เห็นแต่แก่ตัวเองนั้น ย่อมเป็น โมหะ เป็นอวิชชา หรือเป็นกิเลสอยู่แล้ว.

ฉะนั้น เราจึงต้องทำการป้องกันไว้ ไม่ให้จิกใจนี้ มันพดักศกลงไป สู่ความ เห็นแก่ตัวอย่างแคบ ๆ. นี่จึงต้องไปหยือนอนรื่องของมนุษย์ หรือเพื่อนมนุษย์ทั้ง โลกมา พิจารณาพร้อมกันไปกับเรื่องของตัว ในเมื่อมันทำกันได้พร้อม ๆ กันไป. หรือว่า ถ้าเป็นผู้ท้องการบุญกุศลอันแท้จริง ก็จะท้องนึกถึงผู้อื่น จึงจะได้บุญได้กุศล. การนึกถึงแต่ตัวเอง เห็นแก่ตัวเองนี้ มันเป็นบุญกุศลขึ้นมาไม่ได้; ต้อง ทำลายความเห็นแก่ตัว จึงจะมีบุญมีกุศล อะไรขึ้นมาได้.

เอาละ, ทีนี้ เกี่ยวนี้ เราก็ได้มองเห็นแล้วว่า โลกถ่าลังไม่มีสันที่สุข ไม่มีสันทิภาพ; เพราะว่าไม่มีธรรมะกรองโลก. เราจะต้องจัดการทุกอย่าง ให้ธรรมะกรองโลก; และในส่วนสุดท้ายนี้ เราจะพิจารณากันถึงเรื่องของการเมือง หรือ ระบบการเมือง ที่ต้องมีในโลก หรือว่าเรียกว่ามันกรองโลก.

### ระบบการเมองทก ต้องเนื่องควาสสัธธรรม.

ทีนี้ สำหรับ การเมืองนี้ เขาถือว่าเป็นเรื่องการบ้านการเมือง เป็นเรื่องโลก หรือเป็นเรื่องชองความกิด ที่จะต่อสู้ แข่งขัน แย่งชิง รบราฆ่าพั้น โดยสรง โดยอ้อม ใก้ดิน บนดิน อะไรอย่างนั้นมากกว่า; ไม่สมควรแก่พุทธบริษัท หรืออุบาสกอุบาสิกา. อย่างนี้อาจจะมีผู้คิด หรือมองไปในรูปนี้. อากมาอยากจะ ขอร้องว่า ให้ดูให้ดี มันไม่จำเป็นจะต้องเป็นอย่างนั้น.

เรามองกันค้ายจิกใจของมนุษย์ ซึ่งหวังจะให้เกิดความถูกต้อง หรือความสุข หรือความบริสุทธิ์อะไรแก่มนุษย์. ถ้าอุปสรรค มัน อยู่ที่เรื่องของการเมือง เราก็ พิจารณาเรื่องของการเมืองได้ โดยไม่ต้องจำเป็นที่จะสมัครเป็นนักการเมือง ไม่ต้อง เป็นนักการเมือง แล้วก็ไม่ต้องพูดอย่างที่เรียกว่า พูดการเมือง; เพียงแต่จะปรึกษา หารือกัน ถึงความจริงอันสำคัญที่สุดอันหนึ่ง.

เช่น จะชี้ให้เห็นว่า ระบบศึลธรรมนี้ มันเนื่องกันอยู่กับระบบ
การเมือง หรือว่า ระบบศึลธรรมที่ถูกต้องนั้นเอง มันเป็นรากฐานอันแท้จริง
ของระบบการเมืองที่ดี ที่จะทำให้โลกนี้ให้มีสันทิสุข, จนทำให้เห็นว่า ระบบ
การเมืองนี้ต้องเนื่องกันอยู่ กับระบบของศ์ลธรรมที่ถูกต้อง แล้วก็ชวนขวายทำความ
ถูกต้อง ในทางศึลธรรม เพื่อเป็นรากฐานของการเมืองที่ถูกต้องค่อไป. ถึงแม้จะ
เป็นพุทธบริษัท และแม้จะเป็นภิกษุ หรือเป็นบรรพชิตอย่างอาตมานี้ ก็เห็นว่า
ไม่เป็นการผิด ไม่เป็นการเสียหายอะไร; ถ้าเราจะมองดูสิ่งทั้งป่วง แม้สิ่งที่
เรียกว่าการเมือง ในฐานะที่มันเกี่ยวพันกันอยู่ กับสิ่งที่เรียกว่าศาสนาหรือ
จริยธรรม หรือว่ามันเกี่ยวกันอยู่กับความรอดของมนุษย์.

## สภาพการเมืองในบั้งจุบันยุ่งเหย็งมวก.

ทีนี้ ลองพิจารณาดูสภาพการเมืองในโลกนี้ ในยุกบัจจุบันค่อไป.
กวามยุ่งเหยิงที่สุก ในระบบการเมืองในโลกยุกบัจจุบันนี้ มันยุ่งเหยิงที่สุก; แม้แก่
พวกนักการเมืองเอง ก็เวียนหัว แก้ไม่ตก ได้แต่กอยจ้องเอนปรียบกันไป.
วันหนึ่งๆเท่านั้น แก้ไขอะไรไม่ได้; โลกนี้ก็ยังไม่มีสันติภาพ แม้ว่าระบบการเมือง
ได้เกิดขึ้นมากมาย, ใช้ตำนวนว่า เหมือนกับ "กอกเห็ตในฤดูฝน" ก็ยังไม่ทำให้
โลกนี้มีสันติภาพได้ กิดดูให้ดี. เราจะมองดูระบบการเมือง ในโลกบัจจุบันกัน
สักสามแง่ คือ ดูที่ต้นเหตุของมัน, ดูที่ความเจรือของมัน, แล้วก็ดูที่มัน
พัวพันกันอย่างสับสน

แง่อย่างแรก ที่ว่าด้นเหตุของบัญหาของการเมือง ทั้งโลกนี้ มันมี อยู่ที่โหน? อากมายยากจะระบุลงไปว่า โดยเฉพาะบัจจุบันนี้ ไปหลับพูหลับกา หลุงใหล ในเรื่องความเจริญทางวัตถุกันมากเกินไป ไม่มีใครรู้สึกตัว ไม่มี โครสะอาย ในการที่จะกอบโดยวัตถุ. เมื่อคกเป็นทาสของกิเลส หรือตกเป็นทาสของ วัตถุเสียแล้ว, จิตใจมันก็ไม่อาจจะรู้สึกละอายได้ ก็ไม่รู้สึกถลัวค้วย.

"ไปเป็นทาสของกิเลส" นี้เรียกว่า "ไปเป็นทาสของความสุขทางเนื้อหนัง" เรียกสั้น ๆ ว่า เป็นทาสของเนื้อหนัง, อะไร ๆ ก็จะทำเพื่อความสนุกสนาน เอร็คอร่อย ทางเนื้อทางหนัง; อย่างนี้เรียกว่า เป็นทาสของเนื้อหนัง. เป็นทาสของเนื้อหนัง. เป็นทาสของเนื้อหนังมั่นก็ละทั้งพระเจ้า; พวกฝรั่งเขาเคยมีพระเจ้า เขาก็ละทั้งพระเจ้า เขาจักให้พระเจ้าคายแล้ว ไม่มีอยู่แล้ว

ผ่ายตะวันออกนี้ ก็ละทั้งพระธรรม ซึ่งมีฐานะอย่างเดียวกับ พระเจ้า, ละทั้งศาสนา ละทั้งพระธรรม แม้แก่วัฒนธรรม ของบรรพบุรุษในผ่าย กะวันออก อย่างจีน อย่างไทยแท้นี้ มันก็ถูกละทั้งไป ไปเป็นทาสของเนื้อหนัง.

สึงที่เคยละอายกันนักหนา ต้องปกปีคอย่างมิคชิล เชาก็ไม่ละอาย. คำพูค ที่ทามธรรมคา เอามาพูลกันในที่ชุมนุมชนไม่ได้ เป็นคำพูคชั้นเลว ชั้นทำ ชั้นอนาจาร; เคียวนี้เชาก็เอามาพูลกันได้. แล้วพูคล้วยเครื่องมือชนิคที่พูคทีเคียว ได้ยินทั้งโลก เช่นวิทยุเป็นต้น เขาก็เอามาพูคกันได้ เอามาแสลงด้วยภาพทาง ที.วี. เห็นกันทีเคียว ทั้งบ้าน ทั้งเมือง ทั้งโลก ก็เอามาแสลงได้. คำพูลอย่างนั้น เมื่อก่อนเขาต้องพูค กระซิบ, อาการอย่างนั้น เมื่อก่อนนี้เขาไม่ให้ใครเห็น; เคียวนี้ก็เอามา นี่เพราะว่า คน ตกเป็นทาสของ ภูส ผี บีศาจ แห่งเนื้อหนัง" ใช้คำว่าอย่างนี้ มันลีมยาก. อันนี้เป็นค้นเหกุ ที่ทำให้ระบบการเมืองมันเปลี่ยนใป เปลี่ยนไป เปลี่ยนไป. คนถูกทำให้เป็นทาสของกิเลสของเนื้อหนังแล้ว; คนเหล่านั้นมันก็วางระบบ การเมืองกันใหม่ มีการปกครองกันใหม่ เพื่อให้แต่ละคนได้มีโอกาส แสวงหาความสุข สนุกสนานทางเนื้อหนัง ก็เลยได้เป็นทาสทางเนื้อหนัง. นี้ว่าต้นเหตุอันแท้จริงที่ทำให้ ระบบการเมืองเปลี่ยนไปอยู่ในสภาพที่หมคความสงบ หรือหมกลันติภาพ.

ท์นี้แง่ที่ ๒ มองคูถึง ความเจริญ ต้นเหตุอันนั้นได้ทำให้เกิดความ เจริญยึงขึ้น ๆ เจริญไปแต่ในทางเกลียดศีลธรรม, เจริญไปแต่ในทางเกลียดศาสนา เห็นแต่ความสุขทางเนื้อหนัง, เห็นแต่ส่วนเกินยึง ๆ ขึ้นไป ในความสุข สนุกสนานทางเนื้อทางหนัง. ขอให้ท่านทั้งหลาย ช่วยจำอำว่า "ส่วนเกิน ๆ" คำนี้ไว้ ให้ก็ด้วย เพราะว่าจะต้องพูดกันค่อไปอีกมาก.

กำว่า "ส่วนเกิน" นี้ มีความหมายมาก หลายความหมาย เช่นเคียวนี้ กำลังหมายถึงว่า เราไม่ต้องกินถึงขนาดนี้ เราก็ยังจะกินให้ถึงขนาดนี้, เรายังจะกิน ให้มากไปกว่านั้น. เราไม่ต้องใช้สอยนุ่งห่มให้ถึงขนาดนี้ เราก็จะใช้สอยนุ่งห่มให้มัน ถึงขนาดนั้น. เราไม่ต้องมีบ้านเรือนที่อยู่อาศัยถึงขนาดนั้น เราก็ยังต้องการให้มันยึง ไปกว่านั้น. นี่เรียกว่าเห็นแก่ส่วนเกิน หลงในส่วนเกิน แม่ข้องคนๆเฉพาะคน แต่ละคนๆ.

ทีนี้ ถึแข่งขันกัน ประกวดอวคกัน ก็ต้องแข่งขันกัน. หรือความกลัวว่า กนอื่นมันจะล้ำหน้าไป มันจะละอายเขา, ทีแข่งขันกัน ก็ก้าวหน้ารุนแรงรวดเร็ว จนโลกเล็กนิดเดียวอย่างนี้. ความที่วึงกันหานั้นนี่สัมพันธ์กัน จนคือกันว่า จะต้อง ไปเอวที่โลกอื่นแล้ว ที่โลกพระจันทร์ โลกพระอังคาร โลกอะไรก็ตามใจ ที่มันยังมี อยู่ที่อื่นอีกนี้; เราจะต้องไปเอามาใช้ให้เป็นประโยชน์. นี้คือข้อที่ว่า ความเจริญ ได้ทำให้ระบบการเมือง หรือว่า ระบบการปกครองในโลกนี้ มันเปลี่ยนไป, เปลี่ยนไปโดยไปหลงในส่วนเกิน ส่วนที่ไม่ต้องมีนั้นแหละยึงขึ้นไปทุกที.

ทีนี มันก็จะไม่รู้สึกว่าเกิน เพราะว่าไปต้องการด้วยกิเลส; กิเลสนี้ ไม่รู้จักอีม กิเลสตันหาเป็นสิ่งที่ไม่รู้จักอีม. ข้อกวามนี้ได้มีมากในพระบาลี ในพระ กัมกีร์ พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัสไว้มาก เช่นว่า ตัณหา คือ ควานอยากนี้ มันเป็น กระแสที่ไหล ไม่มีแม่น้ำ กระแสแม่น้ำใด ๆ จะเปรียบได้ แล้วมันก็ไม่มีที่ลิ้นสุด. ความอยากไม่มีที่ลิ้นสุด, ความอีมความพอนั้นมันก็ไม่มี มันก็ยึงเกิน. แล้วก็ยังมี ภาษิตในพระบาลีข้อหนึ่ง ซึ่งพอได้พึ่งก็สะกุดใจ มีใจความว่า "ต่อให้ภูเขา กลายเป็น ทองคำไปทั้งลูก ๆ นี้ ตั้งสองลูก ก็ไม่พอแก่ความต้องการของมนุษย์คนเดียว".

นล้วคิทภูทีว่า มนุษย์มีกีร้อยล้านพันล้าน "ภูเขาทองคำสองลูก" ก็ไม่พอ แก่ความต้องการของมนุษย์เพียงคนเคียว; ท่านครัสไว้อย่างนี้. นี่มันขยายออกไป อย่างนี้ ก็เลยไม่มีความรู้สึกว่าพอ. อย่าว่าแก่รู้สึกว่าเกินเลย, รู้สึกว่าพอมันยัง ไม่รู้สึก. นี่ความเจริญของโลก ระบบการเมืองของโลก ก็ส่งเสริมความไม่รู้จักพอ ของมนุษย์. ฉะนั้น ระบบการเมือง นั่นแหละ มัน จะทำโลกนี้ให้เวียนหัว ให้บืนบ่วน จนไม่รู้ทิสเทนือทิศได้.

ทีนี้ ในแง่ที่ ๓. ดูอาการที่มันพัวพันกัน ผูกพันกันในระหว่าง มนุษย์ หรือระหว่างระบบการเมืองทั้งหลาย. ความพัวพันนี้ มันเป็นความ พัวพันหลายอย่างหลายทาง; เช่นประโยชน์มันเกี่ยวเนื่องกัน หรือมันเป็นปัจจัยให้แก่ กันและกัน, ต่างผ่ายต่างต้องอาศัยกัน; มัน ก็เป็นเหตุให้ระบบการเมือง

ในโลก มันเกี่ยวข้องกัน จนกระทั่งว่า แม้ที่เป็นข้าคือแท่กัน มันก็ยังต้องมาพัวพัน เกี่ยวข้องกัน

อย่าง ระบบเสรีประชาธิปไตย กับ ระบบคอมมูนิสต์ โดยกรงนี้ มัน ต่าก็จ่ากัน ไป; อีกทางหนึ่งก็จึดต่อกัน สัมพันธ์กัน จะล่อหลอกเอา ประโยชน์จากกันและกันนี้. มันพัวพันกันทั้งอย่างคลโกงและทั้งอย่างชื่อครง ทั้งอย่าง ก่อนน้ำ ทั้งอย่างลับหลัง.

แล้ว แต่ละพวก ก็ต้องการชยายตัว ขยายตัว ขยายตัวเรื่อยไป มันก็เกิด การพัวพันกันยุ่ง: กวามรู้ก็แลกเปลี่ยนกัน, การปฏิบัติงานค้นคว้าก็แลกเปลี่ยนกัน, ผลที่ใก้มาก็ต้องแลกเปลี่ยนกัน: เพราะมิฉะนั้นแล้วมันไม่รู้จะเอรไปไหน. นี่มันก็ มีทั้งทางที่จะสนับสนุนกัน, แล้วก็มี ทั้งที่จะทำลายล้ำงกัน พร้อมกันไปในตัว อย่างหนัวไหว้นลังหลอก. นี่ก็ยึงเห็นว่าเป็นการพัวพันที่น่าสังเวช ความจำเป็นบังคับ ให้ต้องทำอย่างนี้ ธรรมะก็ไม่มีในโลก, ธรรมะก็ไม่มีสำหรับที่จะลรองโลก.

นี่เป็นอนว่า เราได้มองกูพอเข้าใจว่า โดกในสภาพบ้าจุบันนี้มันเป็นอย่างไร, ถ้าจะกูว่า ทำไมยึงเจริญ ยึงไม่มีสันติภาพ ? ภัชอให้ดูให้เป็น เพราะว่า คำว่า "เจริญๆ"นี้ มัน*หมายแต่เพียงว่า มันมากเข้า* เท่านั้น มันมากเข้า มันหรูหราชื้น; แต่มันมิได้หมายความว่า ถูกต้องยึงขึ้น.

ช้อนี้อย่าลืมเสีย ว่าอาคมาได้เลยอธิบายหลายครั้ง หรือหลายสิบครั้งแล้วว่า ถ้าว่า วัฒนะ หรือถ้าว่า เจริญ หรือกำว่า พัฒนา ก็ตามใจ, อ้วนแต่แปลว่าเจริญ. แล้ว คำนี้ไม่ได้หมายความว่า จะนำมาซึ่งสันติภาพ เพราะมัน เจริญผิดก็ได้ พัฒนาผิกก็ได้. มันมีแต่ทำให้มากขึ้นเท่านั้น; ถ้ามันมากไปในทางผิด มันก็เลว ร้ายยิ่งไปกว่าที่ไม่เจริญ, คือไม่เจริญเสียคือว่า เพราะมันไม่ผิด; หรือถ้ามันเจริญ ไปในทางถูก แต่มันน้อยหน่อย มันก็ยังคือว่าเจริญมาก แต่เป็นไปในทางผิด.

## พิจารณาดูความเจริญของโลกส่วนใหญ่ไม่เป็นใช้เพื่อสันที่ภาพ.

๑. ทีนี้ ความเจริญ การพัฒนาในโลก มันเป็นไปในทางผิด ผิดคือ ไปเป็นทาสของกิเลส ไปทามใจกัวเอง เห็นแก่ตัวกู – ของกู ถ้ายึงเจริญในแบบนี้ แล้วก็ ยึงไม่มีสันติภาพ. การคันคว้าก็ก้าวหน้า คิดดูซิ การศึกษาก็ก้าวหน้า, การคันคว้าก็ก้าวหน้า, การประดิษฐ์ของใหม่ ๆ ก็ก้าวหน้า, การผลิตขึ้นมาเป็น ภูเขาเลากา ด้วยอำนาจเครื่องจักร นี้มันก็ก้าวหน้า; แต่ก้าวหน้ามาอย่างไร มาเท่าไร มันก็ก้าวหน้าไป เป็นทาสของกิเลส.

พึ่งภูให้ดี ๆ ก้าวหน้ากันมาอย่างไร, เจริญขึ้นมาอย่างไร, ก็ก้าว หน้าไป เพื่อเป็นทาสของกิเลส; ไม่ใช่เพื่อชนะกิเลส. มันยึงก้าวหน้ามาก ก็ยึงเป็นทาสของกิเลสมาก, อุศสาห์เจริญ อุศสาห์ก้าวหน้า อะไร ๆ ก็ไปเป็นทาส ของกิเลส. มันน่าหวัว หมดทุกอย่าง.

แม้ในสิ่งที่เรียกกันอย่างไพเราะน่าจะจับใจ คือทำให้เกิดความรู้สึกไปใน ทางคีนี้ แก่แล้วมันก็กลับครงกันข้าม. เช่นว่า *เดี๋ยวนี้มนุษย์ก็ถ้าวหน้า ในทาง* อารยธรรม ในทาง civilization นี้ มันก็ก้าวหน้า; เรียกว่าก้าวหน้าทางอารยธรรม ไม่มีใครค้าน; แต่แล้วก็ไม่มีสับติภาพ เพราะมันเป็นอารยธรรมเนื้อหนัง. นี้ช่วยจำไว้ให้ดี ๆ มัน เป็นอารยธรรมเนื้อหนัง เพื่อเป็นทาสของ ก็เลส ไม่ใช่อารยธรรมผ้ายจิศใจผ่ายวิญญาณ ซึ่งจะชนะก็เลสได้. ฉะนั้นอารยธรรม ของมนุษย์ ที่ก้าวหน้าไปแก่ในทางเนื้อหนัง มันก็ทำโลกนี้ให้เร่าร้อนเป็นไทยิ่งขึ้น หรือบงที่ก็อาจจะเรียกว่าวัฒนธรรม.

แก่ละประเทศ เขาคุยโดอวดอ้างกันว่า วัฒนธรรมก้าวหน้า แลกเปลี่ยน วัฒนธรรมกัน. วัฒนธรรมนี้แลกเปลี่ยนกัน แม้ระหว่างเสรีประชาธิปไตย กับพวก คอมมูนิสต์ด้วยซ้ำไป. เขาแสกวัฒนธรรมกัน วัฒนธรรมหน้าใหว้หลังหลอก หรือ วัฒนธรรมอะไร ซึ่งมีวัฒนธรรมอย่างนี้มาก โลกนี้ก็ยิ่งร้อนระอุเบ็นไฟมาก: เพราะว่ามันเป็นวัฒนธรรมวัตถุล้วน ๆ อีกนั้นเอง.

อย่างอารยธรรม หรือวัฒนธรรมอะไรก็ทาม ที่ถึงกับไปโลกพระจันทร์ได้นี้ มันทำให้โลกเย็นลงหรือเปล่า? การที่มนุษย์ไปโลกพระจันทร์ได้นี้ ทำให้โลกมี สันทิภาพขึ้นที่ตรงใหนบ้าง? นี่ ก็มองคุอย่างนี้ก็แล้วกัน เพราะว่าทำไปเพราะ อำนาจของโลกะ หรือความท้องการ; ฉะนั้นได้มา มันก็ใช้ไปตามวิถีทางของโลก หรือก็เลส. เพราะฉะนั้นก็ไม่มีหวังว่า โลกนี้มันจะมีสันติภาพ หรือเย็นลงได้ เพราะการก็รวหน้ำในเรื่องนี้.

๒. ทีนี้ดูในทางสังคม :ชาก็ว่าเขาก้าวหน้า; ก็จรึง ก้าวหน้าไป มาหาสู่ มีระเบียบอะไรทางสังคมงดงาม; แต่ไม่เห็นว่าโลกมันเย็นลง มีแก่โลก มันเร่าร้อน. สังคมกันโดยวิถีทางที่ยกแก้วเหล้าซูชื้นท่วมหัวอะไรนี้ เลยพุดกันมาแล้ว วันก่อนนี้, ให้พรกัน ด้วยการยกแก้วเหล้าขึ้นชูเหนือหัวนี้ เก็นตัวอย่างอันหนึ่งที่ว่า จะกันลืมได้ ว่าสังคมของมนุษย์ ที่ยังมีความรู้ตึกอย่างนี้ ไม่ทำให้โลกนี้เย็นได้.

๓. ทีนี้ ที่น่าประหลากยิงขึ้นใบอีก ก็คือ จริยธรรม หรือ ศีลธรรม; เกี่ยวนี้ก็มีการยืนยันว่า เขาให้จัดให้มีศีลธรรม มีจริยธรรม. พวกสมัยใหม่ที่ก้าวหน้า ทางวักสุนี เขาก็ยืนยันว่า เขาก็ได้จัดให้มีความกัววหน้า ความเจริญ กางศีลธรรม ทางจริยธรรม; แต่ดูให้ดีแล้ว มันเป็นศีลธรรมเก็ จริยธรรมเก็ คือ ของปลอม ศีลธรรมที่ว่าเอาใหม่ ซึ่งกิเลสเป็นผู้ว่า.

เคียวนี้การที่โกษกกันที่เคียวทั้งโลก ในระหว่างพวกนักการเมือง นี้ไม่เห็น ว่าเป็นบาป, หรือการฆ่ากันกราวละมากๆ ไม่กี่ที่จะหมดโลกนี้ เขาก็ไม่เห็นว่ามัน เป็นบาป, หรือว่า ให้มืนเมาในเรื่องภามารมณ์ ระหว่างเพศกันให้สุดเหวี่ยง เขาก็ไม่เห็นว่าเป็นบาป. ศีลข้อกาเมสุมิจฉาจารนี้ ถูกเพิกถอนเสียแล้วโดยปริยาย. นี่จะเรียกว่าศีลธรรมเจริญอย่างไร. นี่ระบบการเมืองกำลังเป็นอย่างนี้ ซอให้ดูให้ดี ๆ.

๔. ที่น้ำบางพวกอาจจะกล้าเอ่ยอ้างขึ้นมาถึงคำว่า "มนุษยธรรม"; พวก ที่เจริญก้วยวัทถุนั่นแหละ เชาว่าเขาเจริญก้วยมนุษยธรรม ก็อมีกุณธรรมสูงสมแก่นาม ว่ามนุษย์ แล้วมันก็เป็นมนุษย์เก็นั่นแหละ. มนุษย์ที่เป็นหาสของก็เลส เป็นทาสของ เนื้อหนัง เป็นทาสของวัตถุ. นี้มันเป็นมนุษย์เก้. นี่เขาเจริญก้วยธรรมะสำหรับ มนุษย์ชนิดนั้น ก็เป็นมนุษยธรรมที่เก้: ไม่ใช่มนุษยธรรมที่สมควรแก่มนุษย์ ผู้มีจิกใจสูง มีจิกใจสะบาก สว่าง สงบ. คำว่า "มนุษย์" แปลว่าจิตใจสูง จิตใจสูง ต้องอยู่เหนือปัญหาทั้งหลาย อยู่เหนือความทุกข์ทั้งหลาย ก็ออยู่เหนือก็เลสค้วย; มนุษยธรรมแก้จริงก้องเป็นอย่างนั้น.

เกี่ยวนี้มันตรงกันข้าม มันลงมาอยู่ช่างใต้ของกิเลส มันเป็นสัตว์ปามากขึ้น ทุกที. นึกแล้วก็น่าหวัว ที่จะต้องพูดว่า มนุษยธรรมที่เป็นสัตว์ป์ ซึ่งขึ้นทุกที ของคน พวกนี้ ที่เจริญล้วยเนื้อหนัง การลุ่มหลงในเนื้อหนัง. ถ้าจะมองในรายละเอียดกันก็ไล้ พูลกันสามวันก็ไม่จบ ความเจริญ ที่เขาเรียกกันว่า ความเจริญ แต่แล้วก็เป็นไป เพื่อความวินาศของมนุษย์ หรือของโลกนี้เอง.

๕. การศึกษา เราก็ต้องยอมรับกับเขาว่า เจริญ; แต่เจริญทาง ผ่ายวัตถุ ทำให้คนฉลาดสำหรับจะเป็นคนเลว. การศึกษาเจริญ ทำให้ลูกเต็กๆ ฉลาด; แต่ฉลาดสำหรับจะไปเป็นคนเลว คือไปเป็นคนเห็นแก่กัว เป็นลนเอาเปรียบผู้อื่น เป็นลนเห็นแก่เนื้อหนังของตัวนี้. การศึกษาเจริญ เรียนจบก็พอติคเฮโรอีน. เมื่อการศึกษายังไม่เจริญ เด็ก ๆ รู้จักเกลียดเฮโรอีน เกลียดผืน เกลียดกัญชา.

เคี๋ยวนี้เขาจักการศึกษาก้าวหน้า เรียนจบมหาวิทยาลัย ก็ได้ปริญญาคึก เฮโรอื่น หรือว่าบ้าการเมือง หรือว่าอะไรค่าง ๆ ซึ่งล้วนแก่เป็นความระสำระสายวุ่นวาย. เมื่อก่อนเขาเล่าเรียนแล้ว เขาเคารพคนแม่าอนแก้ บิคามารตา ครูบาอาจารย์ ; เดี๋ยวนี้ยิ่งเล่าเรียนแล้ว ก็ยิ่งไม่เคารพบิดามารดา ครูบาอาจารย์ คนเฒ่า คนแก่ อย่างนี้เป็นค้น. นี้ว่าการศึกษาเจริญ แก่เจริญเพื่อความวินาศของมนุษย์.

๖. การกันกว้า โดยเฉพาะ ทางวิทยาศาสตร์ มันเจริญ มันก้าวหน้า. เกี่ยวนี้โรามีการประทิษฐ์ของประหลาก ๆ เช่นวิทยุ เช่น ที.วี. เช่นลอมพิวเตอร์ อะไร ท่าง ๆ ซึ่งแสนจะประหลาก แล้วก็ประกิษฐ์ขึ้นมาไก้มาก ผลิกก็เร็ว ทุ่นแรงก็ทุ่นแรง. การทำมาหากิน ก็มีเครื่องมือขั้นก็ชั้นวิเศษ ก็เรียกว่า การคั้นคว้ามันก็ก้าวหน้า แต่แล้วก็ไม่เคยเห็นมีสันติภาพ เพราะการกันคว้าหรือก้าวหน้า.

ถ้ามีอะไรขึ้นมา ก็เอาไปใช้ ให้เป็นทาสของกิเลสเสียหมด มีวิทยุ มีที.วี. แทนที่จะใช้มาแก้ไขศึลธรรม กลับไปให้เป็นเหยื่อของกิเลส เพื่อหมักหมม กิเลสมากขึ้น. ถ้ามีรถยนท์ชี่ แทนที่จะไปพึ่งเทศน์ที่วัด ถีไปหาเรื่องกามารมณ์ เรื่องสนุกสนาน; ไม่ว่าอะไร เขาใช้มันไปเพื่อเป็นทาสถิเลสพมค. ถ้ามีเงินมาก ก็ไม่ได้ถืดเสียว่า จะช่วยผู้อื่น; ก็คิดในทางที่จะเห็นแก่ตัว มันก็มาช่วยหัดให้มีก็เลส หนาแน่นชื้น.

 ๗. ทีนี้จะ ดูที่ตัวการเมืองนั้นเอง ระบบการเมือง ว่าการเมืองนี้
 เชา ถือว่า เป็นเรื่องสำคัญที่สุดในหมู่มนุษย์ ในระหว่างประเทศนี้. ทุกลน กำลังระมักระวังในทางการเมือง หรือว่าจะใช้ประโยชน์ทางการเมือง, มีอุปกรณ์ ทางการเมือง : –

เช่น การเศรษฐกิจ นี้ ก็ต้องจัดไป เพื่อเป็นอุปกรณ์แก่การเมือง. การทหาร ก็จัดไปเพื่อเป็นอุปกรณ์แก่การเมือง. แม้ที่สุดแค่ การสื่อสาร การ คมนาคม อะไรก่าง ๆ ที่แสนจะวิเศษนี้ ก็ต้องเป็นอุปกรณ์แก่การเมือง เพื่อคำเนิน การทางการเมือง ให้ได้เปรียบคนอื่น ให้มากที่สุด.

ฉะนั้น *การเมืองก็คือการเล่นการพนันขนิดหนึ่ง* ที่เอากำไร หรือจะเอา เปรียบผู้อื่น ให้มากที่สุด ด้วยจิตใจที่ประกอบอยู่ด้วยกิเลส หรือ ความเห็นแก่ตัว.

ถ้ามนุษย์ทุกคนมีจิตใจบริสุทธิ์ ไม่จำเป็นจะต้องมีการเมือง ไม่ต้อง เล่นการเมือง ไม่ต้องมีการปกครอง. พึ่งคูให้ที่ ถ้าทุกคนมันเป็นคนคิ์ เป็นสัตบุรุษนี้ เราไม่ต้องมีโรงศาล, ไม่ต้องมีคุกคะราง, ไม่ต้องมีดำรวจ, นี่ข้างในนี้; แล้วภายนอก ระหว่างประเทศ ก็ไม่ต้องมีการเมือง ไม่ต้องมีอะไร ถ้าคนมันคื. นี่มันมีแก่คนที่จะทากำไร หรือกอบโกยประโยชน์ กระทั้งลักล้วงประโยชน์ของผู้อื่นมา อย่างลึกซึ้งกว้างขวาง; เลยต้องมีเรื่องการเมือง ต่อสู้ป้องกัน ต้านทาน ไว้สู้รบกัน. ฉะนั้นการเมืองยึงเจริญ ก็ไม่ใก้หมายความว่า จะทำให้โลกมีสันติภาพ ยึงการเมือง ก้าวหน้า ก็หมายความว่า โลกมันเลวลง. ถ้าโลกนี้ตีขึ้น การเมืองก็ต้องน้อยลงมัน ไม่จำเป็น.

- ๘. ทีนี้ บาลูกันทางอื่นบ้างว่า แม้ว่าเราจะมีความสุขในทางร่างกายกันบ้าง เพราะว่า การแพทย์ การอนามัย อะไรท่าง ๆ นี้มัน ดีขึ้น; แต่แล้วก็ไม่ได้ ช่วยให้โลกนี้มีสันติภาพ คล้ายกับว่า เขาช่วยให้รอดชีวิตนี้ ก็เพื่อจะไปรบรา ฆ่าพันกัน ในทางการเมือง หรือว่าในทางทหารก็ตามใจ.
- ส. ทาง การศึกษาขั้นสูงเต็มไปด้วยศาสตร์ต่าง ๆ เช่นปรัชญา เช่นจิดวิทยา เช่นครรกวิทยาก็ก้าวหน้า; แต่ว่า ก้าวหน้าไปในทางให้คนมันโง่ลง
  คือให้เวียนหัวมากขึ้น เข้าไปสู่ถวามมีกมนอยกไม่ถูก นี้มากขึ้น; เพราะมันคีเก็นไป
  เรื่องปรัชญาก็ที่ เรื่อง logic, esychology อะไรก็ที่ มันไปๆ ไป จนไปในทาง
  ที่ไม่รู้จะไปทางไหน. เรื่องของปรัชญา มันเป็นอย่างนั้นเอง ไม่ใช่เรื่องปฏิบัติโดย
  ตรงค้วยสัมมาทิฏฐิ แล้วแก้ความทุกข์กันที่นี่ และเคี่ยวนี้.
- จo. ทีน ี่ ดูทางทีลปกันบ้าง ก็น่าประหลากที่สุด เกี่ยวนี้เรื่องของ หิลปะเจริญที่สุด มาอยู่ในหลักสูตรของลูกเค็ก ๆ ป. ๓. ป. ๔ อยู่แล้ว; ในมหาวิทยาลัย ก็มีแผนกศิลปทั้งนั้น นี้กิลปนี้ก็มีมาก โภชนศิลปให้กินให้ดีที่สุด ให้คิดให้ สุดเหวี่ยง ที่ให้มนุษย์มันมีการกินที่ที่ที่สุด ก็เรียกว่า โภชนศิลป แล้วก็เรียก เคหศิลป ให้มันมีบ้านเรื่อนเหมือนกับวิมานที่สุด ให้มันสวยงามที่สุด. นี้เรียกเอา เองว่า สำอางศิลป เมื่อไม่นานมานี้เป็นเอามาก ๆ ที่ปากแคงเหมือนกับไปกินเลือด โครมา เคียวนี้คูนอัย ๆ ลงหน่อย.

นี่ ต่อางศิลป หลายๆ ชนิดนี้มันก็มี กระทั่งมือนาจารศิลป ศิลปที่ทำสิ่งที่ เป็นลามกอนาจารให้กลายเป็นสิ่งที่ยอมรับรองต้องใจกันนี้ขอเรียกว่าอนาจารศิลป. ศิลป ที่สามารถทำสิ่งที่ปู่ย่าตายายประสามไว้ว่า เป็นสิ่งลามกอนาจารนั้น เคียวนี้ คนเขาเอามาทำให้มัน กลายเป็นสิ่งที่คนอื่นบูชาได้ ก็เรียกว่ามีศิลป มีศิลปขนาด เพื่อ หรือว่ากระทั่งเป็นบ้าไปแล้ว อย่างนี้; มันก็ไม่ทำโลกนี้ให้มีสันติภาพได้ โดยอาศัยสิ่งที่เรียกว่าศิลป.

กรงนี้ อยากจะแนะให้เห็นในแง่พิเศษ อีกอย่างหนึ่งว่า ศิลปที่เพื่อขนาด เป็นบ้านี้ มันใต้โอกาสมาจากระบบประชาธิปไตย. นี้ประชาธิปไตย ให้ใคร ทำอะไรได้กามชอบใจ ไม่มีขอบเขต เป็นเสรีแล้ว ใครจะคิดอะไรก็ได้, ทำอะไร ก็ได้, แสดงสามถอนาจาร อย่างไรก็ได้. นี่มันจึงออกมาในรูปนี้ เป็นอนาจารคิดป; เพราะว่าโลกนี้กำลังหลงเสรีประชาธิปไตย ใครทำอะไรก็ได้ โดยมากก็มาจากคนที่ กอบโกยเอาส่วนเก็นไว้ได้มาก ไม่รู้ว่าจะทำอะไร ก็ไปหาความสุขทางเนื้อหนัง ยึง ๆ ขึ้นไป; อนาจารศิลป ก็เกิดขึ้น เพื่อคนเพล่านี้. ฉะนั้นศิลปแขนงไหนก็ตาม ไปคิดดูให้ดีเถยะ แม้แต่ว่าโรคศิลป แก้โรด รักษวโรคได้ อย่างกับว่าหมอทิพย์ หมอเทวคานี้; มันก็ยังไม่ช่วยให้โลกนี้มีสันติภาพได้ เพราะคนที่สบายแต่ละคน ๆ นั้น มีนี้ปหลงใหลในกิเลส

๑๑. ทีนี้ ดู แบบการเมือง เป็นครั้งสุกท้าย แบบหรือว่าหน้าทาของ การเมือง ในโลกนี้ก็มีระบบการเมือง อยากเรียกกันให้มันพังง่ายๆ ที่นี่ว่า ระบบ ทหารธิบไตย บางประเทศ หรือว่ากลุ่มประเทศเล็กๆนี้ โดยมากทั้งโลกนี้ ก็เป็น ระบอบทหารธิบไตย; ผู้ที่มีอำนาจทหาร ก็มีอำนาจครองประเทศ. ถ้าประเทศที่ร่ำรวย ประเทศเกินพัฒนา ก็มีระบอบ นายทุนธิปไตย ก็เคากันได้ มองเห็นกันได้ ว่าประเทศไหนบ้าง ที่เป็นนายทุนธิปไตย ในโลกนี้.

ถึงแม้ว่าจะมองคูกันในแง่ว่า เป็นเสร็ประชาธิปไตย หรือ เป็นเผด็จ การก็สุดแท้ มันก็ยังเหมือนกันหมด ครงที่ไม่ทำโลกนี้ให้มีสันติภาพ; เพราะว่า ทุกระบบเหล่านั้น แม้มันจะกรงกันข้าม มันก็มาเหมือนกันอยู่อย่างหนึ่ง คือว่ากอบ โกยส่วนเกิน, ต้องการจะเป็นทาสของวัตถุของเนื้อหนัง อย่างไม่มีที่สิ้นสุด.

ระบอบทหารชิปไตย ก็ต้องการเอร็ดอร่อยทางเนื้อทางหนัง. ระบอบ นายทุนธิปไตย ก็ต้องการเอร็ดอร่อยทางเนื้อหนัง. เตด็จการ ก็ต้องการเอร็ด อร่อยทางเนื้อหนัง ประชาธิปไตย ก็ต้องการเอร็ดอร่อยทางเนื้อหนัง. นี่ดูที่ตรงนี้ ให้ก็ๆ และเข้าใจว่า มันจะมีกันสักที่ระบอบ มันก็ไม่ทำโลกนี้ให้มีสันติภาพได้.

นี่สภาพบัจจุบันของโลกมนุษย์เรา แล้วในยุคที่มีความเจริญเหมือนกับวึง ดอยหลังไปสัก ๕๐ ปีมานี้ ก็เรียกว่ายุคอีเลกโทรนิก. ตอนนั้นก้าวหน้าทางอีเลกโทรนิก คูว่าเป็นเรื่องสูงสุดของมนุษย์แล้ว อะไรก็เป็นการใช้กำลังของอีเลกโทรนิก: ไม่ก็ปีก็เปลี่ยนเป็นยุคอวกาศ หรือยุคปรมาณู, ใช้กำลังของปรมาณูได้. เอาปรมาณูในธรรมชาคิมาใช้เป็นประโยชน์ได้ คือ ทำลายปรมาณูนั้นเอง, และต่อมาก็เป็นยุค อวกาศไปโลกพระจันทร์ได้, และต่อมาไม่ก็ปีนี้ เลื่อนชั้นขึ้นเป็นโลกยุคปีงปอง ใช้ความหมายกลับกลอก กลั้งกลอกของลูกปีงปองนั้นแหละเป็นที่พึ่ง. ยุคปีงปองยัง กำลังเป็นยุคสุดท้ายอยู่ อีกไม่เท่าไรก็ลงมียุคอื่นมาแทน.

ที่นี้อยากให้กวากกา ดูทีเดียวทุกยุค ยุคอีเลกโทรนิก ยุกปรมาณู ยุกอวกาศ กระทั้งยุกปึงปองนี้ ไม่เห็นว่าโลกมันดีขึ้นในส่วนสันดิภาพ. มันก็จะมีก็อก ๆ แก๊ก ๆ อย่างลูกบึงปอง คือกลอกไปกลอกมามากขึ้น นี่เป็นอันว่า ไม่ต้องพูกกันแล้ว เรื่องความสงสัยในเวลานี้ ว่าโลกมีสันติภาพหรือยัง อยากจะสรุปความว่า ยึงเจริญด้วย วิทยาการ หรือว่าพฤดิกรรมอะไรเหล่านี้ โลกยึงไม่มีสันติภาพ.

## โลกจะมีสันที่ภาพไล้ท่อเมื่อมีระบอบปกลรองคั่วฮธรรมะ.

ทีนีพุลกันใหม่ ในแง่อีกแง่หนึ่ง ให้เป็นที่เข้าใจ ว่าทำอย่างไร จะให้ โลกนี้มันมีสันติภาพ? อาคมาได้เสนอคำพุลขึ้นมา ตั้งแต่ที่แรกข้างค้นแล้ว ว่าให้ ตั้งใจพัง หรือว่ากำหนดไว้ให้กี คือคำว่า โลกจะ ต้องมีระบบการปกครอง ที่ไม่ เห็นแก่ตัวคน และให้ประกอบไปด้วยธรรมะ. ระบอบการปกครองในโลกที่ไม่ เห็นแก่ตัวคนตัวบุคคลก็อใครมือยาวสาวเอานี้ จะเปิดโอกาสให้ระบบการปกครองนั้น ประกอบอยู่ค้วยพระธรรม หรือพระเจ้า แล้วแต่จะเรียก ไม่มีชื่อเรียกอย่างอื่น ก็เรียกไว้ที่ก่อนว่า ระบบชัมมีกลังคมนิยม.

สังคมนิยม ก็แปลว่า เห็นแก่เพื่อนมนุษย์ ไม่เห็นแก่ตัวเอง, ไม่เห็น แก่ตัวกูลนเคียว เห็นแก่เพื่อนมนุษย์ จึงจะเรียกว่าสังคมนิยม แล้วการเห็นแก่สังคม นั้นต้องถูกต้องด้วย: เพราะว่าผิดก็ได้เหมือนกัน. การเห็นแก่สังคมผิด ๆ ก็คุม พวกไปปลันพวกอื่น หาประโยชน์มาให้แก่พวกตัวนี้ มันก็ผิด ก็เลย ต้องใช้คำว่า "ฮัมมิต" ประกอบอยู่ด้วยธรรมนี้ เข้ามานำหน้าไว้ ว่า ฮัมมิถสังคมนิยม-ระบอบ ที่ถือเอาประโยชน์ของสังคมเป็นหลัด และประกอบไปด้วยธรรมะ. ใจความใหญ่ ก็บอกล่วงหน้าให้ทราบเสียก่อนก็ได้ เพื่อจะได้พึงได้ง่าย ๆ ก็คือว่าเป็น ระบอบที่เห็นแก่ผู้อื่น จึงไม่มีการกอบโกยเอาส่วนเกิน. นี้คำว่า "ส่วนเกิน" มาอีกแล้ว: ช่วยทำความเข้าใจ ในคำว่า "ส่วนเกิน" นี้ให้ดี ๆ: เพราะว่าเดี๋ยวนี้ โลกทั้งโลก กำลังมีบัญหา ยุ่งยากตำบาก จะร้อนเป็นไฟอยู่นี้ เพราะสิ่ง ๆ เดี๋ยว คือสึงที่เรียกว่า "ส่วนเกิน", จะเป็นส่วนเกินอย่างที่คอมมิวนิสท์เขาเรียกกันว่า surplus value หรืออะไรก็ตาม หรือเป็นส่วนเกินตามธรรมชาติ ที่คน ไม่รู้สึกตัวว่า มันมีส่วนเกิน นี้ก็ทวม; มันเป็นส่วนเกินทั้งนั้น. แล้วสึงที่เรียกว่า ส่วนเกินนี้ คือ ข้าศึกของมนุษย์ ที่ทำมนุษย์ให้ไม่มีสันติภาพ; เพราะว่า เขาไปกอบโกยเอาส่วนเกิน; เขาไม่ชักเหวี่ยงขว้างออกไปเลียให้ผู้อื่น. เขากอบโกย เอามาไว้เป็นของคนมากขึ้น รำรวยค้วยส่วนเกิน มันจึงเกิดเป็นพิษร้ายขึ้นมา.

ที่เรียกว่า ชัมมิกสังคมนิยมนี้ จะมุ่งหมายให้ เป็นระบบที่มัน เห็นแก่ ผู้อื่น โดยที่ไม่กอบโกยส่วนเกิน. การที่ไม่กอบโกยเอาส่วนเกินมานี้ คือความ ถูกต้องคามทางธรรม, หรือประกอบอยู่ด้วยธรรม. ฉะนั้นก็อยากจะเล่าเรื่องของ มนุษย์เรา กนเรานี้ ที่ได้เป็นมา เป็นมาตามลำคับ จนตกนรกของการกอบโลย ส่วนเกิน ในปัจจุบันนี้. พูดอีกที่ก็ว่า จะเป็นการเล่าถึงประวัติของโลกของมนุษย์ โลกเรา อย่างย่อ ๆ ว่ามันเป็นมายย่างไร. นี้มันเกี่ยวกันอยู่กับส่วนเกิน.

นี้ใก้บอกมาตั้งแค่ที่แรกแล้วว่า ให้ช่วยจำคำนี้ไว้ให้ดีนะ ถ้าจะเข้าใจเรื่องนี้ หรือเรื่องธรรมะที่สูง ๆ ก็ตาม ให้สังเกตคำว่า "ส่วนเกิน ส่วนเกิน ส่วนเกิน" นี้แหละให้ก็ ๆ เพราะว่าตนเองก็กำลังกอบโกยเอาไว้มาก โดยที่ไม่รู้สึกว่ามันเป็นส่วนเกิน. นี้เพื่อจะให้เข้าใจโล้ดียิ่งขึ้น ก็ลองเล่ากับมา คั้งแต่แรกเริ่มเดิมที่ จะลีกว่า.

## [พิจารณาคูเรื่องราวเกี่ยวกับส่วนเดิน.]

ขึ้นที่ ๑ กั้งค้นที่แรก ก็ย้อนระลึกถอยหลังไป อย่างน้อยสักแสนบีหนึ่งก็ได้ หรือสองสามแสนบีก็ได้ เมื่อโลกมันยังไม่มีมนุษย์ มีแต่สัตว์ กระทั้งเมื่อโลกมันยัง มีแต่กันไม้ เพราะตามหลักวิชาการ หรือเหตุผล ที่ใครจะพอเชื่อได้นี้ มันก็ยอมเชื่อได้ว่า; ที่แรกโลกนี้ก็ร้อนเป็นไฟอยู่ แล้วก็เย็นลงๆ กระทั้งมันมีน้ำ มีการหมัก หมมในน้ำที่ผิวของโลก จึงเกิดเชลส์ที่มีชีวิต. เชลล์ที่มีชีวิตก็ผนแปรไป เป็นเชลล์ สำหรับจะเป็นพืช คือต้นไม่นี้ แล้วเป็นเชลล์สำหรับที่จะเป็นสัตว์; มันก็เกิดมีลัตว์ ที่มองไม่ค่อยเห็น แล้วมันก็โดขึ้น จนเป็นต้นไม่ เป็นสัตว์ที่มองเห็น

เอาละ, เอาเป็นสมมติว่า เคียวนี้มันมีพืชพันธุ์ธัญญาหารขึ้นในโลก แล้วก็มีสัตว์เล็ก ๆ น้อย ๆ กันก่อน แล้วมีสัตว์ใหญ่ขึ้นมา สูงขึ้นมา ต้นไม้ก็สูงขึ้นมา ขนกระทั่งมีคนบ้ำที่ยังมีลักษณะเป็นสัตว์ เป็นคนบ้ำชนิดที่ยังมีลักษณะเหมือนกับสัตว์ เช่นว่า พอหิวขึ้นก็ไปหาอาหารกิน อึมแล้วก็เข้าล้ำนอน นี่เรียกว่าคนป่ำสมัยนั้น.

ทั้งต้นแค่มีชีวิตเป็นต้นไม้ เป็นสัตว์เล็กสัตว์น้อย นภหนอะไรขึ้นมวเรื่อย จนเป็นลิงเป็นค่าง ภระทั้งมีคนขึ้นมาในโลกนี้ ยังไม่มีใครเอาส่วนเกิน. ลองทบทวน ดูให้กี โลกนี้มีสิ่งที่มีชีวิต เป็นพืชพันธุ์ธัญญาหาร เป็นสัตว์ ภระทั้งเป็นคนป่าใน ระดับแรก ซึ่งยังเหมือนสัตว์อยู่; คอนนี้ยัง*ไม่มีใครเอาส่วนเดิน*, มันเอาไม่เป็น.

อย่างนกที่ร้องจี๊บ ๆ อยู่บนยอกไม้นี้ มันจะเอาส่วนเกินได้อย่างไร เพราะ กระเพาะของมันมีเท่านั้น มันก็เที่ยวหาผลลูกไม้ หรือหนอนอะไรกิน เต็มกระเพาะมัน ก็ต้องหยุด มันไม่มียุ้ง มันไม่มีฉาง มันก็ *เอาส่วนเกินไม่ได*้ หิวมันก็ไปหากินอีก อ็มแล้วมันก็ต้องหยุด; มันเอาส่วนเกินไม่ได้. แม้ลิงค่างอะไรก็เหมือนกัน มันไม่ มียุ้งมีฉาง; มันเอาส่วนเกินไม่เป็น เอาไม่ได้.

ที่นี่มนุษย์ที่ยังเหมือนสัตว์นั้น หิวก็ออกไปหากิน กินแล้วก็มานอนใหล้ำ มันก็เอาส่วนเกินไม่ใช้: มันไม่มียุ้ง ไม่มีฉาง ไม่มีบัญญา ไม่มีความคิดนึกว่า จะเอามากักคุน. นี้เราเรียกว่า มัน*ยังไม่มีส่วนเกินเกิดขึ้นในโลก* และไม่มีผู้เอา ส่วนเกิน ยังไม่มีผู้เอาส่วนเกิน, ยังไม่รู้จักกอบโกยเอาส่วนเกิน มันก็มีความสงบ สงค์เงียบ บัญหามันไม่มี.

ขึ้นที่ ๒ ที่นี่ค่อมา ถ้าถือภามพระกัมภีร์ ในพระคัมภีร์พระพุทธศาสนา ก็มีเรื่องที่กล่าวไว้ในพระใตรปีกฎ เองเลย ว่ามนุษย์ก็รู้จักจิตสูงขึ้นมา จนรู้จักเพาะ ปลูก นี้มันก็เริ่มมีความเปลี่ยนแปลง. คนที่เพาะปลูก ก็ทำได้เดินกว่าที่ธรรมชาติ มีให้ เมื่อก่อนนี้มนุษย์ต้องไปเก็บสาร เม็ดสารจากหญ้า หรือจากข้าวสาลีที่เกิดเอง อยู่ในบำโน้น นี้ข้อกวามว่าอย่างนี้นะ: —

มนุษย์นี้ไปเก็บสาร ข้าวสาสีที่เกิดอยู่ในบ้า: เพราะมันมีไม่ก็คน บ้ามัน ยังเต็มไปหมด อุดมสมบูรณ์ แล้วเอามากิน มันก็เลยเอามาเท่าที่จะกิน ก็ไม่มีส่วนเกิน; ยังไม่มียุ้งฉาง จนกว่าจะเกิดมนุษย์ที่มียุ้งฉาง หัวแหลมไปกว่าคนอื่น เก็บมาใส่ยุ้งฉาง พรุ่งน้ออกไปแต่เข้า เก็บมาให้มาก เอามาใส่ยุ้งฉาง เพื่อนไปทีหลัง ไม่ได้ อย่างนี้. นี้ คนหนึ่งมันเกิดขาดลงแล้ว.

นี่มันมีการแยกทางกันเดิน คนหนึ่งมันขาดส่วนเกิน, คนหนึ่งมันใต้ ส่วนเกิน; นี่เรียกว่าส่วนเกินตามวิถีทางการเมือง ที่มนุษย์รู้จักทำขึ้น. นี่ก่อไปนี้ จะมีบัญหาแล้ว; จะมีถนจนและถนม้งมีแล้ว จะมีถนที่มีอำนาจ มีกำลัง และคน ที่อ่อนแอ ที่ทุพพลภาพแล้ว. ถนหนึ่งมันได้ส่วนเกิน, ถนหนึ่งมันขาดส่วนเกิน. นี่บัญหาของมนุษย์เริ่มตั้งต้นด้วยคำว่า "ส่วนเกิน" ตามวิถีของมนุษย์ หรือวิถี ทางการเมือง.

ขึ้นที่ ๓ แต่ที่นี้อยากจะให้มองย้อนกลับหลังไปยังเรื่องของธรรมชาติอีก กรั้งหนึ่ง ว่า "วิวัฒนาการ" ในบางระดับนั้น มันก้าวหน้าขึ้นมา เพราะส่วนเกิน ก้วยเหมือนกันแหละ. ถ้าไม่มีขยับขยายมาในทางส่วนเกิน แล้วก็ไม่มีความเจริญ อย่างทีมนุษย์กำลังเป็นอยู่; แต่ถึงอย่างไร ก็ต้องมีความสงบสงัก สันติสุขอยู่ตามเคิม. เช่นว่าถนน้ำยังเก็บของถิ่นอยู่ตามในป่า อีมแล้วก็นอน หิวก็ไปเก็บมากินอีก อยู่เท่านี้ มันก็ยังไม่มีส่วนเกิน ยังไม่มีบ้ฤหา.

ขั้นที่ ๔ แก่ทีนีเขามัน มีความคิดที่จะก้าวหน้า ที่จะกินให้ดีกว่านั้น หรือกินให้มากกว่านั้น, หรือเมื่อที่แเรก ถ้าไปจับสัคว์มา ฆ่าแล้วก็กินคิบ ๆ ได้ อีมก็นอน หิวก็กินอีก, นี้มันก็ไม่มีส่วนเกิน.

ที่นี้ค่อมามัน มีความบังเอิญ หรืออะไรก็ทามเกอะ ว่าย่างไฟเสียหน่อย มันก็เกิดพบไฟโลยบังเอิญโดยธรรมชาติ มันก็ค้องย่างไฟ มันอร่อยกว่า; มันก็กิน เข้าไปมาก เกินกว่าที่จะต้องกินโดยแท้จริงนี้ เมื่ออาหารนั้นได้ปรุงให้อร่อยกว่า มันก็ กินมากกว่าที่กินตามธรรมกา. ฉะนั้นพอกนบ่านั้นรู้จักย่าง รู้จักปึง รู้จักอบอะไร ให้มันค์ชื้น มันก็กินมากกว่าที่แรก; ที่มากกว่าที่แรกนี้ เรียกว่าส่วนเกินได้; เรียกว่า บาปมันตั้งต้นแล้ว แต่เราเรียกกันว่า ความเจริญ.

ขั้นที่ ๕ ทีนี้ต่อมาสมมติว่า มนุษย์ปากหนี มันไปเกิดพบน้ำจะไร ที่จั้ม เข้าไปแล้ว กินอร่อยกว่าที่ไม่จิ้ม; มันก็เป็นความก้าวหน้าในส่วนเกิน ที่จะต้องหา น้ำจั้มมาจิ้ม แล้วก็กินมากกว่าที่แรก; ก็เริ่มมีการเปลี่ยนแปลง : ร่างกายที่ เปลี่ยนแปลง, จิตใจก็เปลี่ยนแปลง, อะไรก็เปลี่ยนแปลง ที่จะมากขึ้น จะเกินขึ้น. เมื่อก่อนนี้ก็อยู่ในถ้ำเลย ๆ ได้. เดี๋ยวนี้เขาจะต้องปรับปรุงถ้ำแล้ว เดี๋ยวนี้ เขาจะต้องสร้างบ้านสร้างเรือนแล้ว; มันก็เกินขึ้นมา. ถ้าเกินตามระบบธรรมชาติ อย่างนี้ ก็ยังไม่เท่าไร แม้จะเพิ่มความลำบากบ้าง มันก็ยังไม่เป็นอันตรายอะไร นี้ เรียกว่า "เกินตามธรรมชาติ" มันก็มือยู่อย่างนี้.

ขั้นที่ ๖ ทีนี้ ต่อมา มัน ก็เกิน จนเกินระดับของธรรมชาติ นี้จะเห็น ไก้ในกอนหลัง ๆ นี้; จะต้องมีอย่างนั้น จะต้องมีอย่างนี้ จะต้องมีอย่างในน จนเกิน ธรรมชาติ. ทีนี้มันก็พันความรับผิดชอบของธรรมชาติ ธรรมชาติไม่รู้ไม่ชี้ด้วยทีนี้. เมื่อมนุษย์ ทั้งระดับธรรมชาติ ไปหาส่วนเกินมากไปกว่าที่ถูกที่ควร มนุษย์ก็ รับผิดชอบเอง; แล้วมนุษย์ก็ต้องลำบากขึ้น, นี่ทางธรรมชาติ.

ขั้นที่ ๗ ทีนีไปดู ในแง่การเมือง กันใหม่ ที่มนุษย์เอาส่วนเกินในแง่ ของการเมือง ก็อย่างที่ได้กล่าวค้างไว้แล้วว่า มนุษย์หวกหนึ่งรู้จักขโนยขึ้นมา. เมื่อ มนุษย์ผู้อื่นเขาปลูกผังไว้คามธรรมชาติ หรือไปขโมยสัตว์ของผู้อื่นที่เลี้ยงมา ก็เรียกว่า เป็นผู้ได้ส่วนเกินมา, อีกถนหนึ่งมันก็ขากไป. ทีนี้มันจะอยู่อย่างนั้นไม่ได้ ผู้ที่ถูก กระทำมันก็มีการท่อสู้; ผู้ที่อยากกระทำต่อไป ก็ต้องแสวงหากำลังเพ็มขึ้น. ฉะนั้น ทางผ่ายหนึ่งก็แสวงหากำลัง หาอาวุธ หาเครื่องมือ หาพรรถพวกอะไรมากขึ้น ที่จะ ไปปลั่นเอาชองอีกพวกหนึ่งมา; ให้มีส่วนเกินของผ่ายเรามากขึ้น. ผ่ายโน้น ก็ลดส่วนเกิน หรือ ขาดส่วนเกินลงไป อีก; มันก็เกิดกวามเหลื่อมล้ำค่ำสูง

กันขึ้น ซึ่งเกี๋ยวนี้ เขามักจะเรียกกันว่า "ช่องว่าง ๆ" นี้พึ่งยาก ๆ, คือมันไกลเกินไป ระหว่างคนที่ขากส่วนเกิน กับคนที่มากไปด้วยส่วนเกิน. ก็เป็นอันว่า มีคนมั่งมีเกิดขึ้นแล้วพวกหนึ่ง, มีคนเข้มแข็งค้วยอำนาจอะไรเกิดขึ้นแล้วพวกหนึ่ง; แล้วพวกหนึ่งกักลับทรุคลงไป เป็นคนยากจน, หรือเป็นคนไม่มีกำลัง อำนาจของส่วนเกิน ก็ทำให้มนุษย์ระส่ำระสาย อย่างนี้.

ขั้นที่ ๘ ทีนี มนุษย์เจริญชื้นมาในทางการเมืองนี้ มนมีสติบัญญา ที่จะหาวิธีการอย่างใดอย่างหนึ่ง เอาดนที่โง่กว่ามาใช้งาน. คนหนึ่งมันสู้ไม่ได้ ค้วยกำลังก็ดี ค้วยสติบัญญาก็ดี มันสู้ไม่ได้ มันต้องคณเป็นทาสของคนที่ฉลาดกว่า คนที่ฉลาดกว่าก็ยึงได้ส่วนเกินมากขึ้น อันนั้นก็ทรุดลงไปเป็นทาส หาส่วนเกินไม่ได้. นี่ระบบการเมืองมันจึงเกิดขึ้นมาเรื่อยมา ๆ; พวกที่ฉลาด, หรือว่าเหล่ากอของพวก ที่ฉลาด, หรือหมู่คณะของพวกที่ฉลาด, มันก็ยึกครองไว้ได้เรื่อยไป ทางโน้นมัน ก็จนลงไป เดือดร้อนกันนัก.

นี้ข้อความในพระบาลียังมีกล่าวว่า *เมื่อมนุษย์พวกที่เดือดร้อนนัก* หรือค้อง เกิดรบราฆ่าพันเบียกเบียนกัน *เพราะเรื่องเอาเปรียบกันอย่างนี้*; มนุษย์พวกหนึ่ง ไม่ใช่ทั้งหมด มาปรึกษาหารือกันว่าจะทำอย่างไรดี ๆ ก็เกิดมนุษย์ที่ฉลาด ออกความ กิดเห็นว่า จะท้องมีระบบการปกกรอง; ก็เลือกสมมติดน ๆ หนึ่งที่เห็นว่าดีที่สุด ฉลากที่สุด เช้มแข็งที่สุด รูปร่างสะสวยที่สุด อะไรนี้ ให้เป็นหัวหน้า ให้มีอำนาจ เขาเรียกกันว่า พระยาสมมติราช.

พระเจ้าแผ่นดินในโลกมนุษย์ ที่ถูกสมมติขึ้นที่แรก เรียกว่า พระยาสมมติราช. คนนี้ได้รับสมมติแล้วก็ทำหน้าที่ อย่างที่เรียกว่าการเมือง คือเป็นผู้ปกครองดูแลคนทั้งหลายเหล่านี้ ไม่ให้โกงกัน; ถ้าโกงกัน ก็ให้มีอำนาจ ของหมู่คณะจับคัวมาลงโทษ แล้วก็ควบคุมทุกอย่างทุกประการ จนมนุษย์ไม่เอา เปรียบกัน เรียกว่า พอเป็นมิตรเป็นสหายกัน ไม่ขโมยกัน ไม่อะไรกันนี้ ก็อยู่กันมา ได้พวกหนึ่ง เรียกว่า วิวัฒนาการไปในทางที่จะมีกฎหมาย มีศีลธรรม มีศาสนา. นี่ในที่สุดก็มีกาสนาไปเลย เพื่อป้องกันเรื่องปัญหาส่วนเกิน.

พวกไหนไม่ทำอย่างนี้ ยังเถลไถลออกไปนอกลู่นอกทาง มันก็ไปรบราฆ่า พันกันวินาสไป หรือว่าสูญพันธุ์ไป. ถ้าไม่อย่างนั้น มันต้องมามีระบบการ บ๋กครอง ที่ควบคุมโว้ให้ดี อย่าให้มีการทำผิดในเรื่องส่วนเกิน; ก็เลยมีกฎหมาย มีศีสธรรม มีศาสนา เป็นมาเรื่อยมา กระทั่งถึงมีพระพุทธเจ้า มีอะไร ก็อยู่กันค้วย กวามผาสุก.

ขึ้นที่ ๙ ทีนีมันจะเกิดหัวเลี้ยวหัวต่อ; มนุษย์ที่เคยเจริญ ด้วยกฎหมาย
ที่ลธรรม ศาสนา มีความสงบสุขนั้นแหละ มันกีเป็นยุคเป็นสมัยไป; มาถึงบางยุค
บางสมัย มันมีอะไรเปลี่ยนแปลง เช่นที่กำลังเปลี่ยนแปลงมาหาวัตถุนิยม เพราะว่า
มันไม่มีอะไรที่จะเที่ยง จะคงที่อยู่ได้ หรือว่าจิศใจของคนมันชอบเปลี่ยน มันก็เบ็ด
ช่องให้เปลี่ยน. แล้วมันก็สามารถที่จะรวมหัวกัน เป็นพวกหนึ่ง เป็นกลุ่มหนึ่ง
ซึ่งเปลี่ยน; นี่มันจึงเกิดระบบนั้น ระบบนี้ ระบบใน่นขึ้นมา. แล้วอาศัยความคิด
เห็นในทางปรัชญา ทางเรื่องลึกลับ คำสอนเรื่องตายแล้วเกิด, ตายแล้วไม่เกิด,
มีบุญมีบาป, มีโลกนี้ มีโลกหน้า มีจะไรต่าง ๆ นี้ มันก็เกิดขึ้น; มีลเนชื่อบ้าง,
ไม่มีถนเชื่อบ้าง. พวกที่เชื่อมันก็เกินไปแนวหนึ่ง ก็ปลอดภัยไปไล้. ที่นี้พวกไม่
เชื่อมันก็แยกตัวออกมา สำหรับที่จะหาอะไรตามความแหวกแนวของตัว แล้วก็ไม่เชื่อ
ศีลธรรม แล้วสร้างจะไรขึ้นมาใหม่ นี้ ศีลธรรมมันก็ยังคือยู่ที่มี, เปลี่ยนแปลง
อยู่ก็มี.

แต่ว่า มนุษย์เลยถึงยุกสูงสุด ที่มีธรรมะกันอย่างสูงสุด มีพระพุทธเจ้า
เกิดขึ้น หรือมีพระสาสภาใด ๆ เกิดขึ้น ก็แก้บัญหา เฉพาะยุก เฉพาะถิ่น เฉพาะเวลาไป ;
นั้นแหละเรียกว่ามันมีได้เพียงเท่านั้น. ถ้าเกิดเชื่อพระสาสนา เชื่อพระธรรม
เชื่อพระเจ้า ตั้งสนไว้ขอบดี ก็ไม่มีใครกล้าเอาส่วนเกิน ; เพราะว่า สาสนาเกิดขึ้น
นั้น มันเกิดมาจากความจำเป็น ที่คนเอาส่วนเกิน. อย่างอนทำผิดขโมย
หรือปลันชึ่งหน้า, หรือมีวิธีการลึกสับ ส่วงประโยชน์ของผู้อื่นมา มันเดือดร้อน
ความเกือดร้อนนี้มันบังลับให้เกิดระเบียบ เกิดสีลธรรม เกิดสาสนาขึ้นมา; ฉะนั้น
มองให้ดี ก็จะพบได้ง่าย ๆ ว่า ทุกสาสนามันเป็นข้าสึกต่อการกอบโกยส่วนเกิน.

ขั้นที่ ๑๐ หลักศาสนา มุ่งไม่ให้ใครคนใดคนหนึ่งเอาส่วนเกิน ที่ไม่จำเบ็นที่ไม่กวรจะเอา. ถ้าหากว่าส่วนเกินเกิดขึ้นโดยบังเอิญ ก็เอาให้ผู้อื่นเสีย ก็แล้วกัน ให้สังคม หรือสงเคราะห์สังคมเสียก็แล้วกัน; แม้แต่ สาสนาคริสเตียน ก็มีบทบัญญัติ บาปเพราะแลวงหาเกินจำเป็น เพราะมีไว้เกินจำเป็น เพราะ บริโภค เกินจำเป็น. นี่แม้แค่ศาสนาอื่นก็ยังเป็นอย่างนี้; พุทธศาสนาก็ยึงเป็นอย่างนี้. เดียวนี้เราไม่สนใจกำสอนเหล่านี้ เพราะเราไม่ขอบ เพราะเราอยากจะมีส่วนเกิน.

จะชี้ให้เห็นได้ง่าย ๆ เอาที่ภิกษุก่อน ภิกษุลงฆ์ในพระพุทธศาสนา จะต้อง ฉันอาหารเท่าที่ได้มาโดยบริสุทธิ์ เท่าที่ชาวบ้านเขาให้. อาหารที่หาได้ในวันนี้ ไปบิณฑบาคได้มาวันนี้ ถ้าเก็บไว้ฉันในวันรุ่งขึ้น เป็นอาบัติ. ภูซิ, แล้วพระจะ สะสมได้อย่างไร. อาหารที่ได้รับมาวันนี้ กินไม่หมด เก็บไว้ฉันพรุ่งนี้เป็นอาบัติ นิสสักคีย ๆ หรืออาบัติหลาย ๆ อย่าง; มันมีส่วนเก็นไม่ได้. ถ้ามันเกิดได้มามาถ กินไม่หมด ก็ต้องให้คนอื่น ต้องสงเคราะท์ผู้อื่น นี่เรื่องอาหาร. ที่นี้เรื่องจีวร อ้อ, เดียวก่อน แม้เต่ บาตรจะใส่อาหารกิน อาหารฉัน ก็ยังอนุญาตไว้ใบเดียว; มีบาตร

*เกินหนึ่งใบก็เป็นอาบัติ*. นี่อย่างนี้เป็นตัน: เรื่องคาหาร หรือว่าบาครยังใน ชำรุกมาก ไปหาของใหม่มา ก็เป็นอาบัติ.

ทีนี้ เรื่องนุ่งหม มีได้สานผืน กุดูฝนเติมได้อีกผืนหนึ่ง มีเกินสามผืน ก็เป็นอาบัติ ถ้าพระยังซื้อสักย์ก่อวินัยอยู่ ก็มีจีวรได้สามผืน; จะมีพิเศษบ้างก็เฉพาะ บางครั้งบางคราว, หรือมีความจำเป็นอย่างอื่น. ถ้าได้จีวรมาเกินกว่าสามผืน ก็ต้องให้ผู้อื่น; ที่เรียกว่า "วิกัป" ทำเป็นของกลางให้ผู้อื่นใช้. ถ้าตัวเองจำเป็นจะ ไปเอามาใช้อีกทีก็ได้; จะต้องทำอย่างกับว่า มีสิทธิเท่ากับผู้อื่น. ถ้ามีเครื่องนุ่ง หมเกิน แล้วก็ต้องสละ เรียกว่าวิกัป เป็นของกลางไป เพราะฉะนั้น ภิกษุไม่มีทางที่ จะเอาส่วนเกิน กอบโกยส่วนเกิน ในเรื่องของการนุ่งหม.

ทีนี เรื่องที่อยู่อาศัย ท่านก็บัญญัติไว้แล้วว่า ภิกษุจะทำกุฏอยู่ได้ ก็เพียง แต่ยาว ๑๒ คืบ หรือ ๑๒ ฟุต กว้างเพียง ๘ คึบ หรือ ๘ ฟุต อำภิกษุขวนขวายทำ กุฏิอยู่เกินกว่านี้ ก็เป็นอาบัติ; ต้องสละหมกเลย. เพราะฉะนั้นไม่มีทางที่จะเอา ส่วนเดิน เกี่ยวกับที่อยู่อาศัย; เว้นไว้แต่ว่าเป็นของสงฆ์ ไม่ใช่ของบุคกลนั้นไม่ใช่ของกักษุองค์นั้น.

ทีนี้ เรื่องหยูกยา อะไรก็ตาม มันก็ไม่มีทางที่จะเอาส่วนเกินใต้ เพราะ ว่ามีทระพุทธบัญญัติว่า ภิกษุสบายดีไปกินยาเข้าก็เป็นอาบัติ, ไปกินน้ำตาล จะไรได้. แต่ว่าไปกินยาโดยครงนี้มันเป็นอาบัติ; เพราะมันไม่ควรจะกิน ไม่ควรจะทำ เป็นหลักที่ประหลาด. อาตมาพบเข้าที่แรกก็สะตั้งเหมือนกัน ว่าถ้าภิกษุสบายดีไปกินยาโดยตรงเข้า ก็เป็นอะบัติ แต่จะไปกินน้ำตาล ไปกินอะไรอย่างนั้นบ้าง ก็ไม่เป็นไร.

นีก็แสดงว่า ท่านไม่ให้มันทำให้เกิน หรือ มีให้เกิน หรือ ใช้ให้เกิน หรือ กินให้เกิน; ภิกษุก็ทำไม่ได้. แล้ว หลักทั่วไป ก็มีอยู่แล้วว่า ให้พอดี ๆ ในการเป็นอยู่ บริโภคใช้สอย; ถ้าเราปฏิบัติตามหลักนี้ ภิกษุ ภิกษุณีก็ตาม พันไปอย่างหนึ่งเลย ไม่มีทางที่จะทำบาป เพราะเอาต่วนเกินของมนุษย์, ได้มาก็ต้อง ให้ผู้อื่นไป ก็สงเคราะห์ผู้อื่นไป.

ขั้นที่ ๑๑ ที่นี้มากุมราวาช อุบาสก อุบาสิกา พุทธสาวกที่เป็นมราวาส ท่านก็มีหลักทั่วไปว่า ให้รู้จักพอดี ให้รู้จักความที่ว่า เรามัน "เป็นเพื่อนเกิด เพื่อนแก่ เพื่อนเข็บ เพื่อนคาย ด้วยกัน"; ไม่มีข้อไหนที่พระพุทธเจ้าสอนให้เอา มาสะสมไว้ เป็นของคน จนลันไปหมก เป็นผู้ร่ำรวย.

ที่นี้บางคนอาจจะกิดว่า ถ้าอย่างนั้นในครั้งพุทธกาล ไม่มีใครเป็นเศรษฐี. นี้จะอธิบายให้พึ่งว่า คำว่า "เศรษฐี" ครั้งพุทธกาล มันไกลกันลิบลับกับพวก นายทุนสมัยนี้ ในโลกปัจจุบันนี้. ระเบียบปฏิบัติ หรือกฎบัญญัติมันก็ค่างกัน สำหรับ นายทุนในโลกบัจจุบันนี้. ในโลกฝรั่งค้วยแล้ว เขาก็ไม่มีอะไร; เขาก็เป็นเสรี ประชาธิปไทย, เขามีสติบัญญา, เขาก็กร้าน กอบโกย กำไรมหาศาล จนไม่รู้ว่าจะ มีกำไรกันอย่างไร. เขาว็เป็นนายทุน ความคิดถึจะมุ่ง อยู่แต่ที่จะหาให้มันมากขึ้นอีก วันเป็นบ้า เพราะมีเงินมาก

ขั้นที่ ๑๒ ที่นี้ถ้าว่าเป็น เศรษฐ์สมัยพุทธกาล อย่างนี้ มันไม่ใช่อย่างนั้น เพราะเขายังนี้กถึงคำสอน ที่ว่า ให้รู้จักสันโดษ ให้รู้จักพอ, แก่พร้อมกันนั้น ก็ ให้รู้จัก เมตตากรุณา ให้ช่วยผู้อื่น. ฉะนั้นคำว่าเศรษฐ์ในครั้งพุทธกาล ที่เป็นพุทธ บริษัท, เศรษฐ์ที่เป็นพุทธสาวก มีการปฏิบัติ, หรือแม่เศรษฐ์ในลัทธิศาสนาอื่น กัวยก็ได้ในครั้งพุทธกาล ไม่เฉพาะในพุทธศาสนา. *เศรษฐิ ก็มีวิธีปฏิบัติ* ก็อว่า จะ *ต้องมีโรงทาน* เขาเรียก *อาวัสถะบิณฑะ ก้อนข้าวสำหรับคนอนาถา* คนยากจน ใคร ไม่มีจะกินก็ไปเอาได้ที่โรงทาน.

ฉะนั้นเศรษฐีถนไทนเป็น เศรษฐีร่ำรวยมาก ก็ คือมีโรงทานนี้มาก ก็ ชั่งหรือวัดเกรษฐ์กันด้วยว่า มีโรงทานมาก, หรือมีโรงทานน้อย, ฉะนั้นเศรษฐ์จะ ผลิตผลประโยชน์มา ใต่ยุ่งใต่ฉาง ใต่คลังอะไรไว้ มันก็เพื่อใช้จ่าย เกี่ยวกับโรงทาน เป็นส่วนใหญ่, ภิกษุวันใหนบิณทบาดไม่ได้ จะไปเอาที่โรงทาน อย่างนั้นก็ได้; แต่คระพุทธเจ้าท่านก็ยังบัญญัติไว้ว่า เอาได้สองสามครั้งเท่านั้น, เอาได้เพียงตอง สามวันเท่านั้น, แล้วอย่ามาเอาอีก เรื่องส่วนเกินมันไม่มีอยู่อย่างนี้.

ฉะนั้น เศรษฐ์ ก็ก็อผู้ที่พร้อม หรือว่า ตลอดเวลานี้ เขาทำสังคม สงเคราะห์; ฉะนั้นจึงมีความสมควรที่จะผลิตให้มาก ผลิตให้ตนเองเหลือเกิน แล้ว ก็ไปทำสังคมเคราะห์ ด้วยการสร้างโรงทานนี้ให้มากขึ้น, ที่นี้พวกทาสพวกภรรมกร พวก บ่าว คนใช้ ก็อยู่รวมกับเอรษฐ์ ช่วยเศรษฐ์ผลิต ผลิตได้มาแล้ว ก็ ต่วนใหญ่ก็ต้องไป ทำสังคมสงเคราะห์; ฉะนั้นเศรษฐ์ครั้งพุทธกาล ไม่ใช่นายทุน.

กุให้คีระเห็นได้ว่า มันหนละระบบกับระบบนายทุน; เพราะฉะนั้น แม้ แต่ทาสของเศรษฐีสมัยพุทธกาล มันก็ไม่ใช่ทาสอย่างงาวบหมายในสมัยนี้. ทาสสมัยนี้ มันอยากจะหลุกไปจากนาย; แต่ทาสในสมัยพุทธกาล มันไม่อยากจะหลุดไปจาก นาย หรือจากเศรษฐี เพราะว่า ได้ทำบุญทำทาน เป็นอยู่กันเหมือน ๆ กันกับนาย; อย่างนี้ ผลิกให้มากได้, ตอมให้ผลิดให้มากได้. แต่ว่าถ้าส่วนที่เกิน ที่ตัวจะใช้ สอยบริโภค ก็ต้องสงเคราะห์ผู้อื่น มันก็เลยเป็นการทำบุญไปในตัว.

นี้เรียกว่า ลัทชิทิไม่กลบโกยส่วนเกินนี้ ยังคงเป็นหลัก เป็นประ-ชาน เป็นหัวใจของพุทธบริษัทอยู่ : เป็นภิกษุ ภิกษุณี ก็กี เป็นอุบาตก อุบา-สิกา ก็กี ไม่เอาส่วนเกิน. ถ้าส่วนเกินมันเกิดขึ้น ก็สงเคราะห์ผู้อื่น แล้วก็มิไก้ห้ามว่า อย่าผลิตส่วนเกิน; จะผลิศส่วนเกิน ก็ผลิศได้ แต่ว่าเมื่อได้กันไว้พอสมควรแก่ อักภาพแล้ว ต้องสงเคราะห์ผู้อื่น. ฉะนั้นใกรจะกักกันไว้เป็นทุนสำรองส่วนตนเท่าไร ก็พอสมกวรก็แล้วกัน ถ้าเหลือนั้นมันก็ต้องสงเคราะห์สังคม.

นี่หลักปฏิบัติที่ไม่เอาส่วนเกินในพระพุทธศาสนา มันเป็นอย่างนี้; เป็น ชาวไร่ ชาวนาจน ก็ผลิตเท่าที่จำเป็น เท่าที่สมควรแก่อัดภาพ, ถ้าเหลือก็ เมื่อได้ เก็บสำรองไว้ เป็นเครื่องปลอดภัยแล้วมันก็ทำสังคมสงเคราะห์. นี่เห็นได้ว่า ไม่ใช่ นายทุน ไม่ใช่ระบบนายทุน เป็นระบบอะไรอันหนึ่งซึ่งเห็นแก่สังคม และประกอบอยู่ ด้วยธรรมะ. ฉะนั้น ระบบนี้ อาดมาเรียกว่า "ชัมมิกสังคมนิยม" เห็นแก่สังคม หายใจเป็นประโยชน์ของสังคม ตามวิถีทางของธรรมะ ไม่ใช่อธรรม.

ขั้นที่ ๑๓ ทีนี้ลองกิกคูว่า ถ้าทุกคนในโลกเป็นอย่างนี้ ระบบการเมือง หรือธรรมนูญของโลกของบ้านเมือง มันมีเจกนารมณ์ มุ่งให้ทำอย่างนี้ โลกนี้ก็จะ มีความสงบ. ไปถิกเองเห็นได้; ไม่มีใครเอาส่วนเกิน. ถ้าผลิกส่วนเกินก็ ก้องสงเคราะห์สังกม; แม้ใครจะผลิกส่วนเกินให้มาก ก็ไม่ห้าม ยินคีด้วยซ้ำไป แต่ ส่วนเกินนั้นจะค้องใช้สังเคราะห์สังสม.

ฉะนั้น อย่าเข้าใจว่า พระพุทธเข้าห้ามไม่ให้ทำงานมาก ๆ, ห้ามไม่ให้ หาเงินหาทรัพย์อะไรมาก ๆ ท่านไม่ใต้ห้าม. แต่ว่าถ้าได้มาแล้วนี้ จะต้องจัดการ ให้มันถูกต้อง; จะเลี้ยงถูก เลี้ยงเมีย หรือว่าจะเลี้ยงบิควมารดา หรือว่าจะทำบุญให้ หาน หรือว่าจะทำอะไร ที่ไม่ให้มันเกิดกิเลส หมักหมมอยู่ในตัวเอง ก็แล้วกัน. นีเรียกว่า บัญหาของมนุษย์อยู่ที่ส่วนเกิน ด้าปฏิบัติต่อส่วนเกินถูก ก็ มีความสงบสุข; ถ้าปฏิบัติต่อส่วนเกินผิด มันก็มีความทุกซ์ มีความระสำระสาย.

ย้อนกลับไปคุ นก หนู บนยอคไม้นี้กันใหม่ ไม่เอาส่วนเกิน ก็ชะงักอยู่ แก่นั้น แต่ก็ไม่มีความเดือคร้อน เพียงแต่ไม่แปลก ไม่เจริญ. พอวิวัฒนาการไป รู้จักทำให้ดีขึ้น ต้องมีอาหารกินอย่างนั้นอย่างนี้ บ้านเรือนอย่างนั้นอย่างนี้ มันก็เริ่ม เป็นปัญหา จะแก้ปัญหาตกหรือไม่?.

นี่เกี่ยวนี้เราก็เผลอไป ทำไมจะต้องมีน้ำส้ม น้ำปลา น้ำซือ๊ว ลอยจิ้มนั้น จิ้มนี้? ทำไม่ไม่กินแต่เพียงเท่าที่มันมีอย่างนั้น? แล้วที่จริงมันก็ไม่ได้ทำให้อะไร ดีขึ้น ที่ว่าจะเอาน้ำจิ้มมาจิ้มเนื้อจิ้มปลาให้อร่อย แล้วมันไม่มีอะไรก็ขึ้น นอกจากอร่อย แล้วมันก็กินมากเกินถว่าที่ควรจะกิน. มันก็เป็นเรื่องส่วนเกินที่กินแข้าไปมาก หรือ เปลืองเงินมาก หรือต้องยุ่งยาก ที่จะหาน้ำส้มน้ำจิ้มมา แต่นี้มันไม่มีใครรู้สึก ไม่มี โครสนใจ ไม่มีโครรู้ว่า นี้คือใจความสำคัญของบัญหา ที่ว่าเราไม่รู้เรื่องของ ส่วนเกิน.

เรื่องนุ่งหมก็เหมือนกัน ทำไมจะต้องทำอย่างนั้น? ทำไมจะต้องทำอย่างนี้? ทำไมจะต้องทำให้มันเปลือง ให้มันมาก ให้มันยุ่งยาก? ไม่เอนท่าที่ ควรจะเอา แล้วเขาเวลา หรือเอาทุนทรัพย์ไปทำอย่างอื่น เรื่องบ้านเรือน เรื่องสุดแท้ ทุกอย่าง มันก็เริ่มเปลี่ยน. เดี๋ยวนี้มานิยมเกินมาก ๆ เรื่องลวย เรื่องงาม เรื่อง เกี๋ยรติยก เรื่องอะไรต่าง ๆ ก็เกิน ๆ ไปอีกทางหนึ่ง, จนกระทั่งว่ามีระบบนายทุน เอา ส่วนเกิน มากอว่าคนอื่นและเกิดระบบคอมมูนิสต์ ที่มันทนอยู่ไม่ได้ : เพราะมันขาด ส่วนเกินมันก็ต่อลู้. มันก็ต้องต่อสู้กันไปเรื่อยไป ไม่มีใครตัดสินได้ ไม่มีใครเชื่อ พึงพระเจ้า.

นี่เรียกว่าระบบการเมือง มันเป็นอย่างนี้ วัตถุนิยมเข้ามาแทรกแซง ทำ ให้คนหลงใหล่ในส่วนเกิน เกิดระบบนายทุนขึ้น แทนระบบเศรษฐีอย่างปรม-โบราณ เศรษฐีอย่างรุ่นปู่ ย่า ๓า ทวดของเรา ถ้ามีเงินมาก ก็สร้างวัด; นี้ไม่ ต้องอ้างหลักฐานแล้ว มันเห็น ๆ กันอยู่. แค่พวกนายทุนเดี๋ยวนี้ ถ้ามีเงินมากเข้า ก็ไป สร้างโรงงานอุกลาหกรรมอย่างใหม่ เรื่องใหม่ รวยใหม่. ไปผูกขาดไปลงทุนค้าราย อื่นต่อไป. ถ้าเป็นเศรษฐ์อย่างปู่ ย่า ๓า ทวด ของเรา มีเงินมากเข้าก็สร้างวัด. นั้นระบบส่วนเกินมันแทรกอยู่ที่ตรงใหน ? ขอให้กิดดู; คือว่าจิดใจมันถูกย้อมให้ ไปในทางไหน ? ก็ขอให้กิดดู.

นี่ ระบบภารเมืองในโลก มัน เกิดขึ้นเพราะสิ่งที่เรียกว่าส่วนเกิน นายทุนรู้จักสูบเอาส่วนเกินของคนส่วนใหญ่ ไปเป็นความร่ำรวยของทน. ทีนี้ประ-ชาชนที่ยากจน ก็ลุกขึ้นต่อสู้ เรียกว่าระบบคอมมูนิสต์, ระบบอะไรก็สุด แท้แต่จะเรียก มันช่วยไม่ได้.

ขั้นที่ ๑๔ เกี่ยวนี้ก็มีปัญหาว่า ทำไมเมื่อเรามีการศึกษาเจริญ มีอะไร เจริญ กันคว้าเจริญ ประกิษฐ์เจริญ, ทำไมเราจึงไม่เข้าใจถูก ในเรื่องนี้กันเตีย ที่? มันอาจจะมีบัญหาเกิดขึ้นมาว่า ทำไมพวกนี้ไม่รู้จักดี? ไม่รู้จักอยากจะได้ดีกัน เตียเลย หรืออย่างไร? ทำไมมนุษย์ไม่รู้จักอยากให้ดี อยากไปในทางดี? กลับ อยากไปในทางทีเอาส่วนเกิน เป็นอะไรไปก็ไม่รู้; นี่เพราะว่า ความดึงดูดของ เนื้อหนัง อย่างที่พูดมาแล้วตอนกัน ฉะนั้นขอให้จำคำว่า "เนื้อหนัง" ไว้ให้ดีๆ ก้วย-

โพธิไม่พอกับกิเลส; *โพธิ* คือ *สติปัญญาอันแท้จริง* มันลดลง ๆ. ภิเลสมันได้เหยือได้อะไรดี มันอ้วนขึ้น ๆ. โพธิไม่พอที่จะก่อสู้กับกิเลส; แล้ว ก็เลสมันยังแถมคบทาโพธิเสียอีก, ระวังให้คื. พุทธบริษัททั้งหลายระวังให้ดี, ก็เลสมันจะตบดาโพธิ; จะไม่เป็นพุทธบริษัท. ไม่มีโพธิ ก็ไม่เป็นพุทธบริษัท.

นีเขาไม่อยากจะก็อะไรไปกว่า ที่ว่ามีส่วนเกินมาก, มีส่วนเกินมากก็ นิยมว่าที่; แล้วก็ไม่อยากจะไปใกลกว่านั้น ไม่ต้องการจะเป็นมนุษย์ที่ดีที่สุด. แต่ต้องการจะเป็นมนุษย์ตามความรู้สึกว่า มีอะไรมากที่สุด มีทรัพย์สมบัติ มีเกียรคิยศ.

เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ สามคำนี้ ช่วยจำกันไว้ด้วย พุดมาหลายบี แล้ว สาม ก. ก. กิน ก. กาม ก. เกียรติ; ถ้าใครไม่รู้จักมันจะครอบงำ แล้วจะลากตัวออกไปนอกลุ่นอกทาง. นั้นก็ล้วนแก่เป็นส่วนเกินทั้งนั้น; ถ้า กินแค่พอดีก็ไม่เป็นส่วนเกิน. แต่นี้มันกินอร่อย ๆ ๆ จนแพง จะยุ่งยากลำบาก จน กินมื้อละร้อยบาท พันบาท หมื่นบาทอะไรก็มี; อย่างนี้มันไม่ใช่กินสามธรรมคา มัน เป็นเรื่องกินด้วยกิเลส เรียกว่า "กินส่วนเกิน".

ทีนีเรื่องกาม หรือ กามารมณ์ นี้ก็เหมือนกัน *ถ้าไม่เกิน มันก็เป็นแต่เพียง* การสืบพันธุ์ ลูกหลานไว้; อย่าให้ชากพันธุ์ตามธรรมคง นี้ไม่เกิน. แต่นี้ ต้องการ กามารมณ์ ค้องการรสทางเพศ ระหว่ามพศนี้ ทุกวัน ทุกชั่วโมง ทุกนาที่ หาเงิน มาซื้อของเหล่านี้หมก นี้เรื่องกามนั้นมันก็ เป็นส่วนเกิน แต่ถ้าเป็นสืบพันธุ์ธรรมกา มันก็ไม่เกิน.

ทีนี้ เรื่องเกียรติ ถ้ามันจริง มัน ดีจริง มันไม่ต้องอวด มันไม่ต้อง ยกหู ชูหาง. เกี๋ยวนี้มันเกี๋ยรติเอาหน้าเอาทา ยกหู ชูหาง มันก็เป็นเรื่องเก็น: ถ้าดีจริงก็ไม่ต้องอวด เมื่อพุทว่า กิน กาม เกียรติ มันก็ เป็นเรื่องเกิน. ถ้าพุดว่าหล่อเลี้ยง ชีวิทอย่างถูกต้อง สืบพันธุ์ไว้อย่างถูกต้อง มีความที่ที่เการพนับถือตัวเองได้ ยย่างนี้ มันก็ไม่เกิน. นี่เกี่ยวนี้เรามันไม่รู้ว่าอะไรดี อะไรไม่ดี, อะไรเกิน อะไรไม่เกิน; ก็เลยไปคีเอาที่ไม่ดี, ที่ดีจริงไม่เอา.

นี้เกี่ยวนี้ เขามันมีความคิด เทกแขนงออกไป ในทางที่กลัวจะเสียเปรียบผู้อื่น คนไม่อยากเรียนธรรมะ ไม่อยากปฏิบัติศีลธรรม กลัวจะเสียเปรียบผู้อื่น; เพราะคนที่พร้อมที่จะเยาเปรียบมันก็มากจริง ๆ เหมือนกัน มันทุก ๆ หัวระแหงไปหมด คนเลยเกิดกลัว เกิดระแวง ไม่กล้าประพฤติธรรมะ กลัวว่าจะเสียเปรียบผู้อื่น. อันนี้ ก็เป็นเหตุอันหนึ่ง ที่ทำให้คนเรา ไม่อยากจะดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะดีได้; เราก็ต้อง กลัวเลี้ยเปรียบผู้อื่นอยู่นั้นแหละ.

ขั้นที่ ๑๕ ทีนี้ เขาคิดว่า เขาควรจะได้รับความเอร็ตอร่อยสนุก สนานที่สุด ในการที่เกิดมานี้; ไม่มีอะไรก็กว่าสิ่งนี้แล้ว, ไม่มีอะไรก็กว่าสิ่งนี้แล้ว, ก็ไม่นึกว่าจะมีอะไรก็อีก ก็เลยหยุดไว้แก่นั้น; ก็ไม่ขวนขวายอะไรที่ก็ไปกว่านั้น มนุษย์จึงไม่ได้ก็ที่สุด ที่มนุษย์ควรจะก็ได้. ถึงเราจะไปพูดขึ้น เรื่องนึงพาน เรื่อง อะไร ก็ไม่เห็นที่ เขาไม่เห็นว่ามันก็ ก็เลยติดอยู่เพียงที่กามารมณ์ หรือว่า เรื่อง เนื้อหนัง. หรือบางที่ก็อาจจะพูดว่า "อุ๊ย, ไม่เอาหรอกก็เกินไป ฉันเอาดีธรรมดา ง่าย ๆ อย่างนี้. ถ้าถือเสียอย่างนี้มันก็เป็นมนุษย์ที่ได้สิ่งที่ดีที่สุดไม่ได้. บางทีก็จะ พูดกับเขาเหมือนกันแหละ ว่าอยากไปนิพพาน แต่ว่าหลอกทั้งนั้น ไม่จริง ยิงพูดว่า ถึงนอยู่เหนือดี แล้วเขาก็ยึงไม่ต้องการ.

ความหมายอันแท้จริงของนิพพาน มันคีจนอยู่เหนือคี เขาไม่เข้าใจ แล้วเขาก็ไม่ค้องการ. เมื่อสบสนนก มันก็ไขว้กันไปหมด เอาดีเป็นชั่ว, เอาชั่วเป็นดี; ก็เลยเอาภาษาชาวบ้าน พูลกามๆกันไปนี้แหละเป็นหลัก. นี้คือข้อที่ว่า มนุษย์ประหลาก ที่สุด กรงที่ว่า ทำไมไม่ยยากก็ถึงที่สุด ? อันนี้เองเป็นโอกาสให้กิเลสได้โอกาส วัทถุ่ นิยมได้โอกาส ใต้ก่อหวอกก่อยะไรขึ้นมา.

ข้นที่ ๑๖ ที่นี้จะหน้าไปพึ่งการศึกษาในโลกนี้ การศึกษาก็ไปเป็นทาส ของการเมือง ของวัตถุนิยมไปแล้ว; ไม่มีการศึกษาไหน ที่จะสอนให้มนุษย์รู้จักสิ่ง ที่ดีที่สุด แล้วเฮกันไปในทางนั้น. เพราะว่าแม้แต่กิดษุสามเณรนี้ ก็ยังลดลงไปเป็น พราวาสแล้วโดยจิตใจ : เรียนอย่างพราวาส, มุ่งผลอย่างพราวาส, ทั้งที่เป็นพระเป็น เณรอย่างนี้ นี้การศึกษาในวัตมันก็ล้มละลาย การศึกษานอกวัด ขั้นมัธยม ชั้นมหาวิทยาลัย มันก็อยู่เพียงแก่ว่า แสวงหาอาชีพประโยชน์เป็นเงินเป็นทอง ได้เงินมามาก แล้ว ก็หาความสนุกสนานตามธรรมดา อย่างที่ลนธรรมดาเขาต้องการกัน, แต่ส่วน มากมันเลยนั้นไป คือไปหลงใหล่ไม่มีขอบเขค จนเงินเดือนไม่พอใช้อยู่คลอดไป ให้ ได้เงินเดือน เดือนละสองสามหมื่น มันก็ไม่พอใช้อยู่นั้นแหละ; เพราะว่าจิตใจ มันเป็นอย่างนั้นเสียแล้ว.

นี้เรียกว่า การศึกษาในปัจจุบันนี้ กำลังช่วยไม่ได้: อิทธิพลของ วัทถุนิยม ที่เรียกว่าเนื้อหนังนี้ กำลังถุกลาม กำลังระบาท เป็นไฟไหม้ป่า, ระบากเป็น ไฟไหม้ป่ำคือใหม้โลก. โลกกำลังสุกใหม้ค้วยไฟอันนี้ ก็เลยไม่ลืมหูลืมตา ก็เลยทำ ให้โลก อยู่ในสภาพอย่างที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้น.

เขาพูดกันว่า*ข่ากันระดับโลก ต้องการจะพ่ากันอย่างล้างโลก นั้นแหละ* กลับดี; แล้วมีสันติภาพอย่างมีเกียรติ ก็ถือการฆ่ากันให้มาก เอาเปรียบกันให้มาก ปล้นหรือยื้อแย่งกันระดับโลก; คือใช้วิถีทางการเมือง การเศรษฐกิจอะไรก็ตาม ปล้นเอาประโยชน์ของผู้อื่นไปเป็นอย่างมหาศาล. ถ้ามาเทียบกับพวกลักเล็กขโมยน้อย หรือพวกโจรที่ปล้นวัวปล้นควายเป็นฝูง ๆ นี้ ก็ยังไม่เท่ากับที่ พวกนักการเมืองหรือ นักการเศรษฐกิจจะไร, เขา *ปล้นกันในระดับโลก ซื้อแย่งกันในระดับโลก* ผลมัน ก็เกิดขึ้นอย่างนี้ แล้ว *โดนกระดับโลก* คือในที่ประชุมการเมืองมีการโกหกชนิดระดับ โลก; แล้ว โลกมันจะมีสันติภาพได้อย่างไร.

แล้วก็ ดื่มของมินเมา คิมเสพของมินเมามาที่นินโลกเวลานี้ นับคั้งแต่ เหล้ายาขึ้นไป จนถึงเฮโรอีน, แล้วของเมาที่ลึกซึ่งที่สุดคือเมาะไรขัญา, เมากวามรู้ที่ ปริญญายาวเป็นหางนี้. เมาปรัชญานี้ก็เมา ก็ช่วยโลกไม่ได้ มันเป็นเรื่องความรู้ที่ เพื่อที่เกิน : มันก็สร้างนิสัยอันไหม่ขึ้นมา ที่เป็นไปในทางที่จะไร้ก็ลธรรมยิ่งขึ้น ๆ ไม่รู้สึกตัว. พูกถึงธรรมะพูกแต่ปาก แล้วเอาเรื่องโลกพระศรีอาริย์มาตบภาพันเล่น ฝ่ายใน้ที่ ม่ายนี้ที่ ; เอามาหลอกลวงกันเล่น. นี้ทำให้มนุษย์มันมีจิตใจเลื่อมลง เห็นแก่ตัวมากขึ้น ; ยุคมิลสัญญีมันก็ใกล้เข้ามา ที่จะฆ่ากันทั้งโลกนี้ ก็ไกล้เข้ามา ถ้าขึ้นอยู่อย่างนี้มันก็ต้องถึงแน่.

แล้วทรัพยากรในแผ่นดินของพระเจ้า หรือของธรรมชาติ นี้ก็กำลังหมดไป อย่างรวกเร็วอย่างนี้. ปัญหานานาชนิดก็เกิดขึ้นมาใหม่ กระทั่งโรคภัยใช้เจ็บก็มาใน รูปใหม่นี่ เป็นสมัยใหม่กับเขาด้วย ก็ต้องยุ่งกันไปในเรื่องโรคภัยไข้เจ็บ; เพราะ มนุษย์ไม่มีศึลธรรม มีความมุ่งหมายในส่วนเกิน.

สรุปความแล้วก็ว่า โลกกำลังไม่มีธรรมะ เป็นเครื่องคุ้มครอง โลก ยึงขึ้นๆ ไม่เหมือนแท่ก่อน. ฉะนั้น ขอให้ "ถอยหลังเข้าคลอง" อย่างที่ได้เคย พูลมาแล้วว่า เคี้ยวนี้มันปืนคลองมากนักแล้ว ถอยหลังเข้าคลอง ให้เข้าคลอง ทำนอง ธรรม, ท่านองคลองธรรม; มิฉะนั้น ปัญหาในโลกนี้มันก็จะเกิดมากขึ้น ๆ. ดูซึ่, ที่มันเท็น ๆ กันอยู่ ในโลกนี้ไม่มีอะไรที่เรียกว่าเป็นธรรม.

ในสนามกีฬามันก็ม่ากัน, การจี้เอาะครื่องบินของเพื่อนไประเบิคกันเสีย; อย่างนี้มันก็เป็นของธรรมคว อย่างที่หนังสือพิมพ์โฆษณาอยู่ในเวลานี้ ประเทศอังกฤษ ก็เต็มไปค้วยลูกระเบิค ที่ระเบิคใอรก็ไม่รู้ เป็นระเบิคแบบที่ว่า คนชุกชนใส่เข้าไป ควมที่ค่าง ๆ แม้ในร้านขายของ อย่างนี้. จับคัวประกันไปผ่า ไปยิง อย่างเลือดเย็น เกี่ยวกับการเมืองระหว่างประเทศ ผ่าเขาได้มาก ๆ ก็ยิงคี ยึงมีเกี่ยรดี. ที่นี้ค่อไปก็จะ ใช้ระเบิคประลัยนี้ทั้งใส่กัน โดยไม่ค้องมีใครรู้สึกสลศสังเวช. นี้ผลมันเกิดขึ้นมา เพราะว่าสิ่งเล็ก ๆ สิ่งเดียวคือ ส่วนเกิน, ส่วนเกิน ที่มันเกินเข้ามา, เกินเข้ามา.

ถ้าจะพูคถึงประเทศไทยเราบ้าง ท่านทั้งหลายก็จะรู้สึกว่าอาคมา โดยเฉพาะ ในกรุงเทพ ๆ ในเมืองหลวง กำลังมีปัญหาเดือคร้อนไปทุกหย่อมหญ้า นั้นคืออะไรบ้าง ๆ เรื่องรถประจำทางบ้าง, เรื่องช้าวแพงบ้าง เรื่องของแพงบ้าง, เรื่องสโตร็ค์บ้าง, นักเรียน ที่กันไม่หยุคหย่อนบ้าง; อย่างยากจนไปทั่วทุกหัวระแหงอย่างนี้ก็เพราะว่ามันทำผิดใน ระบบคีลธรรม อันเนื่องมาแก่ส่วนเกิน พูดได้อย่างไม่กลัวผิด มัน ขาดธรรมะใน ระบบของการปกครองในโลกนี้ การศึกษายังไม่ถูกวิธี ทั้งในแง่ของโลก และ ในแง่ของธรรมะ.

ขั้นที่ ๑๗ นี่ขอให้ช่วยกันพิจารณาภูให้คี ว่า ระบบการปกครอง ที่กำลัง มีอยู่เกี่ยวนี้ทั้งโลก มันใช้ไม่ได้ มันไม่เป็นสัมมิกสังคมนิยม อย่างที่พูกมาแล้ว, ไม่เห็นแก่ผู้อื่นอย่างถูกต้อง ภามทำนอะคลองธรรม: มันเห็นแต่คัวภู มันเห็น แต่ของกุ เรามีส่วนเกินจากธรรมชาติกันธาแล้ว มาถึงขนาดนี้แล้ว; เมื่อก่อนเรา อยู่ถ้ำ ก็นเนื้อคิบได้ ต่อมาต้องปั้งต้องหุง ต่อมาต้องจิ้มน้ำจิ้ม, ต่อมาต้องทำอย่างนั้น อย่างนี้ จนเกี๋ยวนี้มากลายเป็นโภชนศิลปของคนร่ำรวย. ผู้มีเกี๋ยรติไปสอนส่วนเกิน สุภาพสตรีผู้สูงสุจ: ตั้งสมาคมสอนส่วนเกินเรื่องโภชนศิลป ไม่เห็นมีประโยชน์อะไร นอกจากจะทำให้มันยุ่งมากขึ้น. เคทศิลปก็เหมือนกัน.

นี้เรียกว่า ส่วนเกิน เกินธรรมชาติมาทุกที; ตามธรรมชาติมันก็เกิน ได้ โดยไม่รู้สึกตัว. แต่เกี่ยวนี้ก็เลสมันมาช่วยให้เกินเร็วขึ้น เกินเร็วขึ้น; ก็ต้อง มีการต่อสู้กัน ในบัญหาเกี่ยวกับส่วนเกิน คือ พวกเผด็จการก็ต่อสู้กับประชาธิปไตย เสรีประชาธิปไตย นายทุน ก็ต่อสู้กับประชาธิปไตยคอมมูนิสต์.

บัญหาทั้งหมดมาจากการกอบโกยส่วนเดินที่ไม่เป็นธรรม พวกกำราคอมมูนิสต์ ทั้งหลายมันก็เขียนไว้ถูกแล้ว ว่าบัญหาทั้งหมดเกิดขึ้นมาจาก surplus value ประโยชน์ ที่คนหนึ่งควรจะได้, คนหนึ่งมันกอบโกยเอาไปไม่ทันรู้ แล้วไปมากเกินไป. นี้เรียก ว่าเป็นส่วนก็เลล, หรือส่วนการเมืองแล้ว ไม่ใช่ส่วนธรรมชาติแท้ ๆ; แม้แต่ส่วน ธรรมชาติแท้ ๆ มันก็ยังทำบัญหายุ่งยาก. เช่นถ้าเรายังอยู่กระท่อมเล็ก ๆ ได้ มันก็ไม่ มีบัญหาอะไร; พอเราจะต้องอยู่ก็กหลาย ๆ ชั้นขึ้นมา บัญหามันก็ต้องเกิด แม้ตาม ทางศีลธรรมจะลือว่า ไม่ผิดศีลธรรม ไม่ผิดกฎหมาย แต่ในระบบจิตใจ มันก็ต้อง บันบ้านเป็นธรรมกา.

ชั้นที่ ๑๘ ที่นี้อาสมา ก็อยากจะพูลตอนสุดท้ายนี้สำหน่อย ใหน ๆ เวลา มันก็เลยมาแล้ว แต่เรื่องมันยังขาด ต้องพูดอีกนึดหนึ่ง ที่ว่าเราจะมาต่อสู้กันใหม่ เพื่อให้ โลกมันมีสันติภาพ โดยระบบที่อาสมาจะเรียกไปทีก่อนว่า ซัมมิกสังคมนิยม อันนี้ เป็น ประชาชิปไดยแน่นอน เพราะต้องทุกคนยอมรับ แต่เป็นประชาชิปไดย ที่ไม่ให้ โอกาสแก่บุคคลเพียงคนเคียว. สามารถกอบโดยส่วนเกิน ถือตามหลักพุทธศาสนา หรือศาสนาคริสเดียน ศาสนาใหนก็ได้.

ทุกคนต้องไม่เอาให้เก็น ถ้าผลิกขึ้นมาเก็น ต้องช่วยเหลือผู้อื่น ไม่ห้าม ที่จะผลิกมาก; แก่ถ้าว่าผลิกมากแล้ว มันเก็นแล้ว มันต้องช่วยเหลือผู้อื่น, ขึ้นเอา ไว้ลำพังตัวเองณีเป็นบาป บาปอย่างที่นายทุนเขาถูกสาป อย่างที่พระเยขูพูดว่า "ขูงอูฐเข้ารูเข็ม ร่ายกว่าจูงนายทุน ไปหาพระเข้า" ข้อกวามในใบเบิลเขามีอย่างนี้. ฉะนั้นโรกก็มีหลักที่ว่า จะจัดการเรื่องส่วนเกินกันนี้ให้ถูกกันเสียที่ เพื่อว่าจะได้ ไม่เสียที่ที่เกิดมาเป็นมนุษย์.

ทั้งทันพวกแรกก็ที่เด็ก ๆของเรา สูกเด็ก ๆ ตาล้ว ๆ ของเรา ต้องได้รับการ อบรม ให้การศึกษาที่อบรมควงวิญญาณ ยึงกว่าที่จะให้รู้หนังสือหรืออาชีพ ซึ่งนำไป สู่ความเห็นแก่ตัว. เด็ก ๆ ของเราต้องได้รับการฝึกฝน ให้เห็นแก่ผู้อื่น ; อย่าเอาส่วนเกิน. ถ้ามีส่วนเกิน เด็ก ๆ ของเราก็ต้องให้เพื่อน ยึงกว่านั้นอีก ให้เด็ก ๆ ทุกลนรู้จักเจือดเลือดเนื้อของตัวออกไปช่วยผู้อื่น.

จะยกตัวอย่างว่า เด็กคนหนึ่ง ได้รับเงินไปใช้ที่โรงเรียน ๕๐ สถางท์ต่อวัน นี้ เขาจะต้องเจียกลัก ๕ สถางค์ ๑๐ สถางค์ให้เพื่อน; ก็ไม่เห็นว่า เขาจะเป็นอะไร. เขาได้ ๕๐ สถางค์ เขาจะก็นมันเพียง ๕๕ สถางค์ เขาก็ไม่ตาย; แต่เขาได้มีจิดใจ อันใหม่ ที่ว่า เห็นแก่เพื่อน. ฉะนั้น ๕ สถางค์นั้นให้ถือว่า เป็นส่วนเดิน ที่ควรจะ เจียกออกไป. ถ้าไม่อย่างนั้น เขาจะกิดว่า ๕๐ สถางค์นี้ก็ยังไม่พอ บาทหนึ่งก็ยังไม่ พอ เพราะฉะนั้น "ฉันไม่มีส่วนเกินที่จะเจียกให้ใคร". ถ้าว่ามีนิสัยที่จะเจียกส่วนเกินกัน จริง ๆ แล้ว มันก็เจียกไปใต้ ๕ สถางค์ ให้เพื่อน.

หรือว่า เค็ถคนหนึ่งมันได้ไปจากแม่เพียงวันละ ๑๐ สคางค์ ไปที่โรงเรียน มันคงเจียกได้ ๑ สตางค์ให้เพื่อน แล้วมันก็ไม่ตาย. ถ้าเด็กๆ ของเราถูกผึกผุ้นอย่างนี้ มันก็จะเกิดนิสัยที่ไม่เอาส่วนเกินด้วย: แล้วก็จะเจียดส่วนของตัวออก ให้ไปเป็นส่วน เกิน ให้เพื่อนด้วย.

น์คนไทยเรามีนิสัยอย่างนี้ แม้จะจนเท่าไร ก็ยังใส่บาตรได้; นี่พุดเสีย เลยว่า วัดนี้พระ ๕๐-๖๐ องค์นี้ อยู่ได้ด้วยชาวไร่ชาวนาที่ยากจน ที่เจียดส่วนเกินออกมา ได้เสมอ ยามสงบ ยามสงครามอะไรก็ตาม, เมื่อยามสงครามที่ไม่มีอะไรจะกินกันทาง กรุงเทพ ๆ แต่ที่บ้านนอกนี้ยังมี ที่ชาวนานี้ยังเจียดออกมา หล่อเลี้ยงวัดวาอารามไว้ได้ ยังมีกินมีใช้อยู่, นี่มันมีอย่างนี้; ไม่ใช่ว่ามันไม่มีเจียด ถ้าจะเจียดแล้ว มันก็เจียด ได้กระทั้งเชือดเนื้อสดๆ ไปให้เลย ตามแบบของโพธิสัตว์ แต่มันยังไม่ถึงอย่างนั้น.

ฉะนั้น ให้เด็ก ๆ เขารู้ว่า เรื่องของมนุษย์เรานี้ มันต้องมีทั้งร่างกาย
และ ทั้งวิญญาณ; ให้ถูกต้องทั้งทางร่างกาย ทั้งทางวิญญาณ. ถ้าเราเห็นแก่ตัว
มันก็ใต้มาในทางร่างกาย; มันก็เลียไปในทางวิญญาณ ดือจิตใจมันเสื่อมทราม, เรา
ให้เต็ก ๆ ของเรา มีความรู้สึก มองเห็นยอมรับว่า ที่เราเกิดขึ้นมาในโลกนี้ ไม่ใช่เพื่อ
เราคนเดียว; เราเกิดมาเพื่อทำโลกนี้ให้งดงาม, ให้มีถวามถูกต้อง อยู่ในโลกนี้.
ให้โลกนึ้งดงาม แต่ไม่ใช่มาเป็นผีเสื้อ บินไปบินมา, หรือว่าเป็นนกกระจอกล่อกแล่ก
อยู่นั้น, หรือว่า เป็นสิงทโมนดุร้าย, หรือว่าขี้เกียรนอนเหมือนหมู มีโทสะเป็นยักษ์
เป็นมาร; อย่างนี้ ไม่เรียกว่า ทำโลกนี้ให้งักงาม. นี่เรียกว่า เกิดมาเพื่อทำ
โลกนี้ให้งักงาม ก็ดีอว่า ให้หุกคนอยู่กันเป็นผาสุก. สุกเด็กๆ ได้รับการอบรมอย่างนี้
ไม่เอาส่วนเกิน เจียกล่วนเกินใต้ จนถึงหยดสุดท้าย ให้เพื่อนกัน.

ขึ้นที่ ๑๙ ที่นี้คนหนุ่มคนสาว ต้องมีความรู้ว่า เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรตินั้น มันเป็นส่วนเกิน มันให้โอกาสแก่ก็เฉส, เป็นทาสแก่ก็เฉส, ต้องให้พอคี ที่เจียกว่า กินอยู่เพื่ออยู่ได้. หรือการสืบพันธุ์ตามธรรมจา หรือมีดี ก็ไม่ต้องอวก, ใม่ต้องยกหู ชุหาง จูหมีนท่าน. เราต้องเกิดมาเพื่อเป็นไทย อย่า เกิดมาเป็นทาสของก็เฉส. อย่าเกิดมาเป็นทาส อย่าให้มีโทษ อย่าให้มีความทุกซ์.

เคียวนี้เป็นแฟชั่นโหม่ หนุ่มสาวไปเรียนเมืองนอก ขอบไปเรียนในประเทศ ที่เขามีระบบ free sex — เรื่องกามารมณ์ไม่มีขอบเชต หาโอกาสไปเรียนในประเทศ อย่างนั้นกันมากขึ้น จนเป็นแฟชั่น; ได้ยืนว่าอย่างนี้. นี่จะไปเอาจิตใจที่เสื่อมทราม; ต้องการส่วนเกินในทางกามารมณ์มากเกินไป จึงไปหาโอกาสแต่อย่างนั้น. ถึงคนหนุ่ม กนสาว ก็ต้องกิดว่า เราเกิดมาเพื่อช่วยทำโลกนี้ให้งองามด้วยเหมือนกัน; แล้วก็ไม่ ต้องเป็นผีเสือ, ต้องไม่เป็นนกกระจอก, ต้องไม่เป็นไก่แจ้, ต้องไม่เป็นลิงทโมน.

ขั้นที่ ๒๐ แล้วที่นี้ดูบิดามารดากันบ้าง; ขอให้ แม่เป็นแม่, ชอให้ พ่อเป็นพ่อ. เดี๋ยวนี้พ่อกับแม่นี้แย่งกันท้างาน แย่งชิงกันทำงาน จนไม่รู้ว่าใคร เป็นผู้ชาย ใครเป็นผู้หญิง. แม่ไปซึ่งทำงานอย่างพ่อ, พ่อไปชิงทำงานอย่างแม่; อย่างนี้มันผิดธรรมชาติ. สุภเด็ก ๆ ก็จะเป็นลึงทโมนหมด ไม่มีใครหล่อเลี้ยง วิญญาณ กล่อมเกลาวิญญาณ ไม่มีใครสนใจที่จะว่าเลี้ยงลูก ให้เป็นลูกของพระ-ธรรม, ไม่มีใครสนใจที่จะเลี้ยงลูก ให้เป็นลูกของพระ-ธรรม, ไม่มีใครสนใจที่จะเลี้ยงลูก ให้เป็นลูกของพระ-ธรรม, ไม่มีใครสนใจที่จะเลี้ยงลูก ให้เป็นลูกของพระพุทธเจ้า, ปล่อยมันไปตามเรื่อง. พ่อแม่ชิงกันไปตาเงินมากๆ แล้วเอามาทำอะไรก็ไม่รู้; แล้วสุกมันจะเป็นอะไร ก็ต้อะเรียกว่ามันเป็นลึงทโมน; ไม่ใช่บุครของพระเจ้า, ไม่ใช่บุครของพระธรรม. พ่อ แม่ต้องข้ำอยู่เสมอว่า มันจะต้อง เกิดมานี้ เพื่อทำโลกนี้ให้งัดงาม โมเอาส่วน เกิน; ถ้ามีส่วนเกินต้องสงเคราะห์ผู้อื่น ผลิตให้มาก ก็ผลิตเพื่อสงเคราะห์ผู้อื่น.

ชั้นที่ ๒๑ เอ้า, ทีนี้มาที่วักที่ พระเจ้าพระสงฆ์ ภิกษุสามเสร. ภิกษุ สงฆ์สามเสร ต้องเป็นผู้นำในทางวิญญาณ ที่ดี; ให้นำในทางโลก ทางการ บ้านการเมืองนั้น ไม่ต้องพูดถึง ตามโจ. แต่ที่จำเป็นที่จะต้องพูดถึง หรือภำชับกัน ถ้ว่า ภิกษุสามเลร ต้องเป็นผู้นำในทางวิญญาณ และ ที่ดี ด้วย คือ เป็นปูชนีย-บุคคล; ประพฤติตรงตามหลักของพระพุทธเจ้า ไม่เอาส่วนเกิน อย่างที่ว่า มาทยก ๆ นี้.

ทำส่วนเกินให้เกิดได้ แต่ต้องเพื่อคณะสงฆ์ เพื่อส่วนรวม: ส่วนตัว ไม่ได้. ไม่เห็นแก่ตัว ไม่เอาส่วนเกิน แล้วก็เจียดออกได้เหมือนกัน, สามารถที่จะ เจียดออกไปได้เหมือนกัน ที่จะเป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น. กามวินัยของพระพุทธเจ้า ไม่เอามากกว่านั้น; ถ้าเหลือนั้นให้เจียดให้ผู้อื่น ก็ไม่ทำคัวเป็นผู้กอบโกยเสียเอง ในนามของศาสนา. เดี๋ยวนี้คูภิกษุสามเผรจะเป็นผู้กอบโกยเสียเอง แล้วก็ทำไป ในนามของศาสนา.

นี้ ถ้าทำอย่างนี้ ก็จะมีระบบที่ว่าคือ ธัมมิกสังคมนิยม เห็นแก่สังคม เป็นใหญ่ ตามวิถีทางของธรรมะ.

ขึ้นที่ ๒๒ กำสุดท้ายก็คือ ระบบการปกครอง. กนนี้ต้องแบ่งเป็นวรรณะ, แบ่งเป็นวรรณะ แก่ละวรรณะต้องบริสุทธิ์ผุดผ่อง. วรรณะนี้เล็กไม่ได้, วรรณะ โดยชาติโดยกำเนิดเลิกได้; แต่ วรรณะโดยกิจกรรม การงานที่ทำ นี้มันเลิก ไม่ได้ : ถ้าเราทำนา เราต้องเป็นชาวนา, ถ้าทำราชการ ก็ต้องเป็นข้าราชการ, ถ้า เป็นผู้ปกครอง ก็ต้องวรรณะปกครองนี้, วรรณะอย่างนี้มันเลิกไม่ได้ แต่ว่าทุก ๆ วรรณะ ต้องมีความมุ่งหมายตรงกัน ทำตัวเป็นคนของพระเจ้า, หรือว่าเป็นคนของพระธรรม เหมือนกัน แบ่งหน้าที่กันทำ แต่แล้วเพื่อผลอย่างเดียวกัน.

ธรรมชาติก็ไม่ต้องการให้เราแบ่งพวกต่อสู้กัน ศาสนาก็ไม่ต้องการ ให้แบ่งพวกต่อสู้กัน; แต่เราก็ยังมีการแบ่งพวกเป็นวรรณะ แล้วก็ต่อสู้กัน. นี้คือ วรรณะนั้นท่าผิดวรรณะ โดยเฉพาะวรรณะ ซึ่งปกครองบ้านเมือง สมัยโบราณนี้ เขาก็มีพระราชา มีกษัตริย์โดยตรง. เดี๋ยวนี้ก็มีระบบประชาธิปไตย ก็มีกลุ่มคนที่ทำ หน้าที่อย่างพระราชา คือผู้ปกครองบ้านเมือง; นี้ก็ต้องสงเคราะห์ไว้ในวรรณะ ที่มี หน้าที่ปกครอง ปกครองบ้านเมือง. แล้ววรรณะนี้ ก็เป็นสิ่งหนึ่งที่ทำให้เกิดบัญหา มาก การยื้อแย่งต่อสู้ระหว่างวรรณะ ก็กำลังเป็นบัญหามาก แต่เราเอาเป็นวรรณะ เดี๋ยว คือ วรรณะมนุษย์ที่มีมนุษยธรรม.

"วรรณะ" คำนี้มันแปลก มันแล้วแต่หน้าที่การงานต่างหาก ไม่ใช่โดยกำเนิด วรรณะสัตว์ วรรณะคน วรรณะมนุษย์. ใครลองประพฤติอย่างสัตว์เข้าซี, คนนั้นเป็น สัตว์. ใครประพฤติอย่างคน คนนั้นก็เป็นคน. ใครประพฤติอย่างมนุษย์ซึ่งดีกว่า คน, คนนั้นก็ต้องเป็นมนุษย์. หรือว่าใครประพฤติอย่างบรรพชิต, ก็เป็นวรรณะ บรรพชิต วรรณะนักบาช, ใครประพฤติอย่างชาวบ้าน, ก็เป็นวรรณะอย่างชาวบ้าน. แม้มันจะมีหลายวรรณะ ก็ให้ถือว่า มันมีวัตถุประลงค์ตรงกันในช้อเคียวกัน คือ ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้, หรือให้ได้เป็นมนุษย์ที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้, หรือให้ได้เป็นมนุษย์ที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้, ผลิตส่วนเกินออกมามาก ก็แจกสงเคราะห์ผู้อื่น นี่คือระบบชัมมีกลังคมนิยม.

ในที่สุดอยากจะยืนยันว่า พระพุทธเจ้าก็ดี พระศาสดาของศาสนาใหน ๆ ก็ดี มีเจตนารมณ์ในคำสั่งสอนมนุษย์นี้ ให้เป็นผู้มีลัทธิธัมมึกสังคมนิยม, เห็นแก่สังคมอย่างถูกท้อง คามทำนองคลองธรรม. เป็นอันว่า วันนี้ก็ได้พูดกันถึง วิถีทางที่จะทำให้ธรรมะครองโลก ในประการที่ ๕ ที่เรียกว่า ต้องจัดระบบการเมืองในโลกนี้กันเสียใหม่ เป็น ระบบที่ไม่เหมือนโคร: ไม่เหมือนคอมมูนิสต์ ไม่เหมือนเสรีประชาธิปไตย ไม่เหมือน นายทุน ไม่เหมือนกรรมกร ไม่เหมือนอะไรหมด. เพราะทุกระบบนั้นยังกอบโกย ส่วนเกิน, คอมมูนิสต์ก็ยังภอบโดยส่วนเกิน, ประชาธิปไตยก็กอบโกยส่วนเกิน.

ใกรจะรับประกันได้ว่า ถ้าคอมมูนิสต์ร่ำรวยขึ้นมาแล้ว จะไม่กลายเป็น นายทุนอีก; เพราะนายทุนเกิดขึ้น กอมมูนิสต์จึงเกิดขึ้น. เมื่อ คอมมูนิสต์ต่อสู้ ชนะแล้วใครจะรับรองได้ว่า คอมมูนิสต์จะไม่กลายเป็นนายทุนอีก ฉะนั้นเรา จึงถือว่า ระบบการเมืองในโลก เวลานี้ ทุกระบบเป็นผู้กอบโกยส่วนเกิน.

ทีนึกลับไปหาพระเจ้า กลับไปหาศาสนากันใหม่ ไม่มีใครเอาส่วนเกิน; ถ้าผลิทได้มากเป็นส่วนเกิน ต้องสงเคราะห์ผู้อื่น ตามหลักของศาสนาในโลกนี้ ทุกๆ ศาสนาเป็นอย่างนี้.

น่อาตมาเห็นว่า เป็นเรื่องหนึ่ง ที่เราพุทธบริษัททั้งหลาย จะต้องเอาไปคิด ไปนึก: ไม่ใช่ว่าจะเป็นนักการเมือง, ไม่ใช่ว่าจะเป็นผู้ต่อสู้ทางการเมืองอะไร ก็ทา มิไก้. แต่ว่าในฐานะที่เป็นมนุษย์ ที่มีสติบัญญาอย่างพุทธบริษัท; นี้ก็มีส่วนที่จะ ช่วยกันทำโตกนี้ให้มีสันคิภาพบ้าง จึงเอามาพูด, ก็หวังว่า ท่านทั้งหลายจะได้เอาไปคิด ไปนึกดู แล้วช่วยกันจกจำกำสั้นๆ เพียงสองสามคำว่า ไม่กอบโกยส่วนเดิน ถ้า เผอิญผลิดอะไรขึ้นมาได้มากเป็นส่วนเกิน ก็จงสงเคราะท์ผู้อื่น.

ชั้นที่ ๒๓ สุกท้ายที่สำคัญที่สุก ก็สามารถเจียดเอาส่วนที่ ใคร ๆ ไม่ เห็นว่าเป็นส่วนเกินนั้นแหละออกเป็นส่วนเกินมาให้ได้. แม้ว่าเราจะมีรายได้ วันหนึ่งสืบสทางก์ เราก็ต้องเจียดออกมาหนึ่งสถางก์ ให้เป็นส่วนเกินที่จะช่วยผู้อื่นให้ จนใก้. นี้ตามหลักของศาสนาทุก ๆ ศาสนาย่อมเป็นอย่างนี้ แล้วระบบนี้ก็เรียกว่า ระบบ ที่เห็นแก่สังคมอย่างถูกต้อง ตามทำนองคลองธรรม; จะเป็นเครื่องมือวิเศษ ขจัด หรือบ้องกันลัทธิการเมืองทั้งหลาย ที่จะทำให้โลกลุกเป็นไฟเสียไก้. ฉะนั้นจึงเป็นสึง ที่น่าสนใจ หวังว่าท่วนทั้งหลายจะได้เอาไปคิดลู.

อาคมาเห็นว่าเกินเวลาแล้ว ก็หยุดการบรรยายไว้เพียงเท่านี้. ขอให้พระสงฆ์ ทั้งหลาย ท่านสวดกณสาธยายด้วยบทพระธรรม ที่ส่งเสริมกำลังใจ ให้มีความกล้าหาญ ใน การประหตุดิดี ประพฤติขอบค่อไป.

เมื่อธรรมครองโลก - ๑๒ -หินโค้ง ๒๙ ภ.ย. ๑๖

ศาสนาพระศรีอาริย์ ไม่ใช่เรื่องละเมอเพ้อฝัน.

ท่านสาธุชน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ ภาคอาสาพหนูชา ประจำ พ.ศ. ๒๕๑๖ นี้ ได้คำนนินมาเป็นครั้งที่ ๑๒ ในวันนี้ เป็นครั้งสุดท้ายของภาคนี้, แล้วก็จะได้ทยุด พกัผ่อน สามเดือนตลอดฤดูผ่น. การบรรยายในภาคนี้ โด้กล่าวโดยหวังอัใหญ่ ว่า เมื่อธรรมครองโลก แล้วก็มีหวังข้อย่อย ๆ ที่จะอธิบายความข้อนั้นให้ชัดเจน เป็นการบรรยายถึง ๑๒ ครั้งด้วยกัน นับทั้งในวันนี้ ซึ่งจะกล่าวโดยหวังข้อว่า "สาสนาของพระสรื่อารีย์ มิใช่เรื่องละเมอเพื่อผืน".

[ชอมความเข้าใจ ความมาหมาคของหัวข้อยอยสาทรับชุด เพื่อธรรมครองไสก.]

การบรรขายหัวข้อย่อยนั้น ก็คือ การบรรยายเพื่อให้รู้ว่า ในหัวข้อทั้งหมก ที่ว่าเมื่อธรรมกรองโลกนั้น เราจะต้องรู้ว่า ธรรมะนั้นคืออะไร ? โลกคืออะไร ? โลก กำลังเป็นอย่างไร ? โลกกำลังจะไปสู่อะไรในเวลานี้ ? ถ้าจะให้ธรรมะกรองโลก เราจะ ต้องทำอย่างไรกันบ้าง ? ซึ่ง ได้พยายามพิสูจน์ให้เห็นว่า จะต้องจัดระบบการศึกษา กันเสียใหม่ ; เช่นไม่ให้การศึกษากกไปเป็นเครื่องมือของกิเลส หรือวัตถุนิยม อย่างนี้เป็นกัน.

แล้ว เราจะต้องปรับปรุงความคิดเห็น หรือความเข้าใจ ความเชื้อ กันเสียใหม่ จนให้ได้ชื่อว่ามีสัมมาทิฏฐิ เป็นหลักยึกถือ และ ต้องยึดหลักสัมมาทิฏฐิ ชนิดนี้ แทนหลักทางปรัชญา ซึ่งกำลังเพื่อ หรือเพื่อเจ้ออยู่ในโลกนี้ ซึ่งก็ได้อธิบาย มากที่สุดในข้อนี้. และก็ได้ชี้ให้เห็นอย่างละเอียก ในข้อที่ว่าจะต้องมีการปรับปรุง ศีลธรรมกันเสียใหม่ หรือเป็นการใหญ่.

และในที่สุก จะต้องให้โลกนี้ มีระบอบการปกครอง ที่เรียกว่าชัมมีกะ สังคมนิยม คือไม่ใช่สังคมนิยม อย่างที่เขาละเมอเพ้อพอกัน ซึ่งเป็นสังคมนิยมของ กิเลส คัวยเหมือนกัน. สำทรบประชาชิปไทยนั้นเห็นว่าใช้ไม่ได้; เพราะเบีลโอกาส ให้กังงคนค่างทำ เพื่อประโยชน์ของคนโดยเฉพาะ มากเกินไป. และถ้ามีหลักว่า ก็องทำเพื่อสังคมเป็นใหญ่ กว่าประโยชน์แก่คนแล้ว ก็ย่อมไม่มีใครที่จะเห็นแก่คนมาก, หรือเห็นแก่คนอย่างเดียวได้. แต่ถึงอย่างนั้นก็ยังมีอันคราย คือสังคมนิยมนั้น อาจจะ พาไปหาประโยชน์ของพรรคพวก หรือของคนหลาย ๆ ชาดี หลาย ๆ ประเทศรวมกัน ก็ยังได้. นันแหละจึง ต้องเติมคำว่า "ชัมมีกะ" เข้าไปข้างหน้า เรียกว่า ชัมมีกะ สังคมนิยม คือ สังคมนิยมที่ประกอบอยู่ด้วยธรรมะ: แล้วก็มีการชี้ให้เห็นแล้วเห็นอีก จนถึงกับท่านทั้งหลายบางคนอาจจะรำคาญ ก็อชี้ให้เห็นในข้อที่ว่า บีญหาต่างๆ นั้น มันเกิดมาจากการที่มนุษย์ กระทำไป ในสักษณะที่ เป็นส่วนเกิน, เกินไม่มีขอบเขค. ในส่วนคัวก็เกินจำเป็น; แล้ว ก็ละโมบโลภลาภ ไปเบียกบังเอาส่วนเกินของผู้อื่น มาเป็นของตัว กระทั้งส่วนที่ไม่เกิน ก็อส่วนที่จำเป็น หรือพอดีของผู้อื่น ก็ถูกหลอกลวงกอบโกยเอามาเป็นของตัว. กำ หยุดเรื่องนี้เสีย ก็จะเป็น "อัมมิกสังคมนิยม" อย่างนี้เป็นคน.

ในครั้งสุดท้ายนี้ ก็จะได้แสดงถึงอานิสงส์อันนี้ คือว่า ถ้าเมื่อเราได้ช่วยกัน จัดให้โลกมีระบบการศึกษา หรือศีลธรรมเป็นคัน โดยหลักการอย่างที่ว่ามานี้แล้ว โลกนี้ จะเป็นอย่างไร. ดังนั้นทั่วข้อบรรยายในวันนี้จึงมีว่า ศาสนาพระศรีอาริย์ ไม่ใช่ เรื่องละเมอเพื่อผืน. นีขอให้พิจารณากันให้ดี เป็นครั้งสุดท้ายในวันนี้ ซึ่งอาคมา กำลังบอกว่า เรื่องพระศรีอาริย์นั้น ไม่ใช่เรื่องละเมอเพ้อผืน.

## [ทบทางเด้าบรรยายที่แล้วมา จบถึงหน้า ๙๙๓.]

ทีนี้ก็จะกับงขอ ทบทวน ใจความสำคัญๆที่บรรยายมาแล้ว ให้มันทึก ก่อกัน จนอึงกับจะเข้าใจได้โดยง่ายในที่สุด ว่าเราจะมีโลกที่เรียกว่า โลกของพระ-กรีอาริย์ได้อย่างไร, ในลักษณะอย่างไร, หรือได้รับประโยชน์อย่างไร, เป็นคัน.

ข้อแรก จะต้องไม่ลืมว่า ต้องมีระบบชั้มมีกลังคมนิยม ระบบนี้ มันมีรากฐาน อยู่บนความรู้สึกที่ว่า "สัตว์ทั้งหลายทั้งปวง เป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ ตาย ตัวยกัน". นี่แหละขอให้คิดดูว่า เดียวนี้ ระบบการเมืองหลาย ๆ แบบในโลกนี้ มี ระบบใหนบ้าง ที่มีอุดมคติพื้นฐาน ว่า "สัตว์ทั้งหลายทั้งป่วง เป็นเพื่อน เกิด แล้ เจ็บ ตาย ด้วยกัน" 2 มันมีแค่ระบบที่จะกอบโกย เอาเปรียน

อีกทางหนึ่งก็มีระบบที่จะค่อสู้ หรือป้องกัน มันก็มีกันเท่านั้น ไม่มีระบบ ไหน ที่จะมีหลักว่า "เป็นเพื่อนทุกซ์ เกิก แก่ เจ็บ คาย ค้วยกัน" แล้วก็จะช่วย เหลือกัน.

เพราะฉะนั้นเป็นอันว่า ระบบการเมืองที่มีอยู่ในโลกเวลานี้ จะเป็น ประชาธิปไตยก็ดี เป็นคอมมูนิสต์ก็ดี เป็นนายทุนก็ดี เป็นกรรมกรก็ดี ทุกๆคุ่มันไม่เป็นไปในลักษณะที่ว่า "เราเป็นเพื่อน เคิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน" จึงมีแค็การเอาเปรียบ แล้วก็มีการก่อสู้ เป็นคู่กัน พักเหวียงกันไป ไม่มีที่สิ้นสุก.

ฉะนั้นถ้าว่าจะมีรากฐานในจิตใจ ตามหลักทางศาสนา ไม่ว่าศาสนาใหน ล้วนแก่แสดงให้เห็นว่า เรา มีปัญหาตามธรรมชาติ เช่น กวาม เกิด แก่ เจ็บ คาย เป็นคัน หรือถึงอื่น ๆ อีกมากมาย ที่จะต้องต่อสู้กับธรรมชาติ อยู่แล้ว. เราเป็นเพื่อน กัน เป็นหวอกเดียวกัน; ทำในจะต้องเบียดเบียนกัน ? ถ้ามาคิดอย่างนี้แล้ว มันก็เอาเปรียบถนอื่นไม่ลง, จะถอบโกยเอาส่วนเกินของผู้อื่น ก็ไม่ลง. อย่าว่าแค่จะ โป๊กอบโกยเอาส่วนที่จำเป็นของเขามา แล้วมันก็จะมีความรู้สึก รักใคร่ เมคกา กรุณา คือความสงสารซึ่งกันและกัน. นี้นำไปสู่ความหมายของคำว่า ศรีอาริยเมศไทย; เมคศรัย ก็ได้, เมคใกย ก็ได้.

*สรือารยเมตใดย "คริ"* นั้น *เป็นคำประกอบ* เพียงแสลงความสู่งสุก ความ ประเสริฐ, อารยนั้นแสคงความเป็นอารยะ ก็คือไม่บำเถือน หรือไม่ผีก ส่วน *เมติโตรย*  หรือ เมติโดย นั้น แปดว่า ลักษณะแห่งความเป็นมิตร. เมติโดยก็ตี, เมติโดรยก็ตี
คือความเป็นมิตร; ถ้า ภาษาบาลี ก็มาจาก เมตุตา ที่แปดว่า กวามเมติกา, เป็น
ภาษาอื่น ก็เป็นไมตรี. เช่นภาษาไทยที่ถอกออกมาจากภาษาสันสกฤต เป็นต้น มันก็
เป็นไมตรี มีเมติตา ก็เรียกว่า เมติโดยะ, มีไมตรี ก็เรียกว่า เมติโดรย; อย่างนี้
เป็นต้น. เพราะว่า ทุกุคนมีความรู้สึกว่า "เราเป็นเพื่อนทุกจ์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย
ด้วยกัน"; ความคิดมันจึงน้อมไป เพื่อความเป็นเมติโดยะ หรือเมติโดรยะ มันเป็น
ชั้นเด็ด ชั้นประเสริฐ จึงใช้คำว่า ศรีอารยเมติโดรย.

นี่ ขอให้สังเกตตรงนี้ไว้ให้ดีว่า มันมีรากฐานอยู่บนความรับรู้ ว่า เราเป็น "เพื่อมทุกซ์ เกิด แก่ เข็บ ตาย ด้วยกัน" นี้เรียกว่า รากฐานของระบบ ชัมมีกสังคมนิยม คือเห็นแก่หมู่สัตว์ทั้งหลายทั้งปวง, และเห็นอย่างที่ประกอบไปค้วย ธรรมะ: ไม่ใช่เห็นแก่ประโยชน์ทางเนื้อหนัง ช่วยกันกอบโกยอีกทีหนึ่ง. ถ้าเป็น อย่างนี้แล้ว มันก็จะยิงร้ายไปกว่าระบบประชาธิปไดย ซึ่งกอบโกยได้โดยคนคนเดียว, หรือเพียงเพื่อลน ๆ เดียว.

ถ้าเรา มีลัทธิชัมมึกสังคมนิยม ขย่างนี้แล้ว ก็จะมีลักษณะ เป็นความคุ้ม
ครอง เป็นความสวัสดีมงคล ค่อก้านลัทธิยันไม่พึงปรารถนาไก้ทุก ๆลัทธิ; ระบุ
ให้ชักว่า ลัทธิชัมมึกสังคมนิยมนี้ จะต่อต้านลัทธินายทุน เพราะว่า นายทุนกรง
กันข้าม มันถอบโกย, แล้วลัทธิชัมมึกสังคมนิยมนี้ ก็ยัง จะต่อต้านลัทธิชนกรรมาชีพ หรือกรรมกร เพราะกรรมกรก็เป็นผู้ก่อสู้ เพื่อรักษาประโยชน์ของคน, ครั้น
ได้มามาวเกินก้องการแล้ว ไม่มีใครรับประกันให้ว่า กรรมกรนั้นจะไม่กลับเป็นนายทุน
ไปเสียเอง อย่างนี้. จะนั้นจึงเป็นการต่อต้าน ไม่มีการทารุณโทคร้าย หรือการยือแย่ง.

ลัทธิธันมิกสังคมนิยม เห็นแก่เพื่อนสัตว์ทั้งหลาย อย่างประกอบค้วยธรรม
นี้ มันให้ทำให้คนใสลนหนึ่ง เห็นแก่ประโยชน์ตน, อ้างความถูกต้อง ความเป็นธรรม
แล้วลอบโกยประโยชน์เพื่อตน. แล้ว เมื่อเห็นแก่สังคมนิยม มันก็เผด็จการไป
ไม่ได้ กระทั้งว่า มันไม่มีทางที่จะเกิดลัทธิอันโหคร้าย ที่เรียกกันว่า ทุรราช หรือ
เyranny อะไรแล้วแต่จะเรียกนี้.

ฉะนั้น ถ้าเรามีธัมมิกสังคมนิยม เป็นหลักปกครองแล้ว แม้ประเทศ เล็ก ๆ นี้ ก็จะมีการคุ้มครองจากธรรมะ; ไม่ให้ไฟบ้าเข้ามาใหม้บ้าน; เพราะ ว่าเรามีไฟบ้านที่คื อย่างที่คนโบราณเขาว่า "จุดไฟบ้านเพื่อรับไฟบ้า" ถ้าเราจุดไฟ รอบบ้านเรา ให้ถูกวิธีเลียก่อน แล้วใฟบ่าจะไหม้มาอย่างไร ก็ไม่สามารถจะไหม้ บ้านเรา ให้เป็นอันตรายได้.

ถ้าเรามีลัทธิที่ประกอบไปล้วยธรรมะเช่น ธัมมิกสังคมนิยม เป็นคันแล้ว จะบ้องกันลัทธิการเมือง ชนิตที่เป็นไฟไหม้ป่า, หรือเป็นไฟไหม้โลก คือกอบ โกย เบียคเบียน ต่อผู้กันทั้งโลกนั้น ได้เป็นแน่นอน. อะนั้นจึงเป็นอันว่า เราควร จะคู่ให้คื ถึงประโยชน์, หรืออานิสงส์ของลัทธินี้ ที่เห็นแก่ธรรมะ, และเห็นแก่ประ-โยชน์ของส่วนรวม ซึ่งจะเป็นเหตุให้เกิดโลกพระศรีอาริย์ขึ้นมาได้โดยง่าย.

นีเป็นสิ่งที่ได้กล่าวมาแล้ว และ ขอทบทวน อยู่เสมอ และให้รับรู้ไว้ด้วย ว่า เป็นหน้าที่ของพุทธบริษัทโดยตรง. พุทธบริษัทบางคน เป็นพุทธบริษัท ชนิดใหนกัน ก็ยากที่จะกล่าว คือมักจะปฏิเสธว่าไม่ใช่หน้าที่ของเรา; เราทำอะไร เพื่อความรอดของเรา อยู่ในวงจำกัดนี้ก็พอแล้ว. ทำไมจะต้องชะเง้อมองคู่ไกลออกไป ถึงเรื่องของโลก หรือรอบโลก ทั่วโลกด้วยเล่ว. นักใก้เคยบอกกล่าวหลายหนแล้ว ว่า พระพุทธเจ้าท่านประสงค์ จะให้ ธรรมะของท่านเป็นประโยชน์แก่โลก พร้อมทั้งเทวดาและมนุษย์. นี่ใค้ครัส อ้าแล้วย้ำอีก, อ้าแล้วย้ำอีกว่า "ตอาคตเกิดขึ้นมา เพื่อประโยชน์แก่สัตว์โลกทั้งปวง ทั้งเทวดาและมนุษย์, การมีอยู่ซึ่งธรรมวินัย อันตอาคตกล่าวไว้แล้วดี ในโลกนี้ ก็เพื่อประโยชน์แก่สัตว์ทั้งหลายทั้งปวง ทั้งเทวดาและมนุษย์".

เมื่อพระพุทธองก์ทรงหวังไว้อย่างนี้ เราก็ก้องรับว่า เป็นหน้าที่ ที่จะทำ ให้ธรรมะของพระองค์นั้น เป็นประโยชน์แก่โลก; เราจึงกล้านึก กล้าคิด กล้าพุล กล้าพยายาม ในลักษณะที่ จะให้ธรรมะกรองโลก จึงมาชวนกันว่า มา พิจารณา กันดูให้ดี ๆ ว่าทำอย่างไร ธรรมะจึงจะครองโลก, ในที่สุดก็จะมีผลสูงสุด ถึง ชนากที่จะทำให้โลกนี้เป็นโลกพระศรีอาริย์.

## [เริ่มอารบรรษายตามหัวข้อของกรุ้งนี้.]

ทีนี้ก็จะได้ปรารภถึงกำว่า "พระศรีอาริย์" ซึ่งเราได้เคยได้ยินได้พึ่งอยู่เสมอ ว่าศาสนาพระศรียารีย์บ้าง โลกในยุคพระศรีอาริย์บ้าง มนจะเป็นอย่างไร? ถ้าเข้าใจ ช้อนี้ถูกต้อง ก็จะมองเห็น ได้ทันทีเหมือนกันว่า ถ้าโลกนี้มีระบบการปกครอง ที่ดี คือมีศึกธรรมเป็นรากฐานแล้ว โลกของพระศรีอาริย์นนั้นจะไม่ไปไหนเสีย. วันนี้เราจะพูดกันถึงเรื่องนี้โดยเฉพาะ เป็นเรื่องสุดท้อ.

ข้อแรกก็จะขอร้องแค่เพียงว่า อย่าถือว่าเรื่องพระศรีอาริย์นี้ เป็นเรื่อง นิยาย หรือเป็นเรื่องเทพนิยาย เป็นเรื่องว่าไว้สำหรับหลอกให้ลนทำบุญทำทาน เพียง เท่านั้น. แค่ไกยที่แท้แล้ว มันเป็นเรื่องสำหรับมนุษย์โดยศรง เป็นเรื่องจุด-หมายปลายทางของมนุษย์ในโลกนี้ โดยศรง. ถ้าจะกล่าวถามที่มีอยู่ในพระคัมกีร์ชั้นบาลี ชั้นพระไทรปิฏก ก็ยัง มีเรื่องที่
พระพุทธเจ้าให้หรัสไว้ว่า จักมีพระพุทธเจ้า พระนามว่าเมตใดยะนี้ ขึ้นในอนาคต,
แล้วก็ทรงบรรยายราชการที่น่าสนใจ; เช่นว่า เมื่อคนอายุแปคหมื่นปี ก็จะมีพระ-ครือาริยเมตใตรยนี้เกิดขึ้น นี้ก็ข้อหนึ่งแล้ว. แล้วยังครัสว่า ในศาสนา หรือธรรม-วินัยของพระเมตใดยะนั้น จะมีพระอรหันค์เป็นจำนวนพัน ๆ เช่นเดียวกับที่ในธรรมวินัย ของคลาคคนี้ มีพระอรหันค์เพียงจำนวนร้อย อย่างนี้เป็นคัน.

นี่คนที่ไม่รู้ความหมายอันแท้จริง ก็จะปฏิเสธเสียตั้งแต่ที่แรก ที่ว่า เมื่อ มนุษธ์มือพุแปลหมื่นปี จึงจะมีพระพุทธเจ้าชื่อพระเมลไดยะมาเกิดในโลกนี้.

ทีนี เรื่องราวทีนอกพระบาลีก็ยังมีอีกมาก เช่นว่า ในโลก ในยุคพระศรี-อาริย์นั้น ทั้งอื่นุมเมืองก็มีคันกัลปุ่งถูกษ์ บางทีก็เรียก กัดปกรุมะ. ต้นใม้กัดปะ คือให้สำเร็จประโยชน์ ทั้งสีมุมเมือง ไม่มีคนยากจน; เพราะว่าต้องการอะไร ก็ไปเอาได้ที่กันไม้นั้น เสมอกันหมด. แล้วยังได้กล่าวต่อไปว่า ในสภาพของศีลธรรม นั้น พอกนออกไปนอกบ้านแล้ว ก็จำกันไม่ได้ มันดีเหมือนกันหมด จนจำหน้าจำดา กันไม่ได้ มันเหมือนกันหมด มีแต่คนเป็นสุขยิ้มแย้มแจ่มใส ไม่มีอันธพาล. ต่อ กลับมาถึงบ้าน จึงจะรู้ว่าเป็นกนในกรอบกร้าของจน อย่างนี้, นอนไม่ต้องปิดประตู เรือน ไม่มีความทุกส์ข้อนอะไร, มารดาเอาแก้ให้ลูกน้อยเต้นรำอยู่บนอก.

แล้วยัง กล่าวถึงธรรมชาติ เช่นว่า มันมีแผ่นดินละอาด สม่ำเสมอ เหมือนหน้ากลอง และในที่บางแห่งยังแถมมีลักษณะพิเศษ : เช่นว่าไม่มีการเบียก เบียน กระทั้งสิงโทกับลถแกะ มาเล่นหัวกันได้, เลือกับเนื้อนี้มาเล่นหัวเป็นเพื่อนกัน ได้, หรืองูกับเชียกนี้มันเป็นเกลอกันได้, แมวกับหนูเป็นเกลอกันได้, จระเข้กับ ปลาเล่นหัวกันไปมาได้, อย่างนี้เป็นต้น. นี้ก็ลองคิทภู ว่ามันเป็นเรื่องเทพนิยายหรืออย่างไร? คนสมัยนี้มองกัน นต่วัตถุ ก็เลยเห็นว่า นี้มันเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้; เพราะในทางวัทถุมัน เป็นไปไม่ได้. แต่ผ้าในทางความหมายในทางธรรมะแล้ว มันเป็นไปได้อย่างสมบูรณ์. คำกล่าวนี้เป็นคำกล่าวเปรียบเทียบ, หรือเป็นหลักสำหรับค่านวณอะไรสัก อย่างหนึ่ง เช่นว่า คนอายุยืนแปดหมื่นปี พระศรีอาริย์จึงจะมาเกิด. นี้ก็เคยอธิบาย ให้พังบ้างแล้วว่า หมายความว่าอย่างไร; แต่ก็ไม่เบื้อที่จะอธิบายซ้ำ ๆ ซาก ๆ ว่า มัน เกี่ยวกับความมากน้อยของความต้องการ ความอยาก ความกระหายในจิดใจของคน.

สำคนมีความอยาก มีความหิวกระหายมาก เวลามันก็เหมือนกับสั้น มาก. ถ้นราไม่มีความอยาก ความกระหายมาก เวลามันก็เหมือนกับยาวออกไป. ถ้าเราไม่มีความหิวกระหายเลย เวลามันก็ยาวไม่มีที่สิ้นสุด. ถ้าเดี๋ยวนี้มนุษย์มีความ หิวกระหาย ในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ อะไรก็ตามขนาดนี้ แล้วเราก็ถือกัน ว่า มีอายุร้อยปิศษ. แต่ถ้นรามีความหิวกระหายน้อยลงไปกว่านั้น; เราจะรู้สึกว่า เรามีอายุยืนกว่านั้น ยาวออกไปกว่านั้น. หมายความว่ามีกิเลสน้อยลงเท่าไร; เราจะรู้สึกว่า อายุของเรามันยาว คือวันคืนมันยาว เพราะว่าเราไม่ต้องการอะไร. ถ้า เราต้องการอะไร วันคืนมันสั้นโดยความรู้สึกของเรา ถ้าเราไม่ต้องการอะไรเลย วันคืน มันยาว ไม่สิ้นวันสั้นอื่นลงไปได้ง่าย ๆ.

นี่เกี่ยวนี้มนุษย์กำลังอายุสั้นลงๆ ถ้าถือตามพระบาลีนั้น ก็แปลว่า มนุษย์ กำลังมือายุสั้นลงๆ คือเขาจะมีความอยากมากขึ้น เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่อง เกียรติ เรื่องวัตถุนิยมนี้ จนวันคืนมันเหมือนกับว่า มันสั้นๆ สั้นลง เหลือ สัก ๕๐ ปี กนเกิดมาอายุ ๕๐ ปี ก็ตาย คนเกิดมา ๕๐ ปีตาย ๓๐ ปีตาย กระทั่ง ถน ๑๐ ปีตาย. นี่คำนวณค่าทางถวามหิวความกระหาย ในทางจิตใจ มันมากถึง ขนากนั้นแล้ว; ก็เรียกว่า คนนั้นมีอายุ ๑๐ ปีตาย ก็เป็นพอดีกันกับเวลา. ที่เรียกว่า มิคสัญญี่ คือ คนอยากมาก หิวกระหายมาก เห็นแก่ตัวมาก จนไม่เห็นแก่หน้า ใคร ก็ฆ่าผู้อื่นได้เหมือนกับฆ่าเนื้อฆ่าปลา, อย่างนี้เขาเรียกว่า ยุคมิคสัญญี่เกิด ขึ้นแล้ว เมื่อมนุษย์มีอายุประมาณ ๑๐ บี.

ก็สองอยากในทางกิน ทางกาม ทางเกียรติ อะไรให้มากเข้าๆ วันคืนจะ รู้สึกว่าสั้นเข้าๆเหลือสัก ๑๐ ปี เห็นจะไก้; สอนนี้แล้วมนุษย์ก็ไม่คูหน้าใคร แก่ จะฆ่าพื้นกันอย่างมีคลัญญี เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สัตถันตรกับไป คือกัปป์ที่ใช้ ชาดรา เป็นเครื่องทำลายล้างกันถึงที่สุด.

ทีนี้ มนุษย์ฆ่ากันทาย เกือบหมกทั้งโลก ทั้งจักรวาลนี้ เหลืออยู่เล็กน้อย; ที่เผอิญไปอยู่เสียที่อื่น หลบหลีกไปเสียก่อน ก็ รอกชีวิทอยู่ได้จำนวนน้อย. พวกนี้ก็ออกมา ส่งเวชถึงการฆ่ากันทายของคนส่วนใหญ่ ก็เลยมีความศิกฤอยหลังกลับ. อย่างที่อาทมาเลยบอกบ่อย ๆ ว่า "ถอยหลังเข้าคลอง" กันคึกว่า มันปืนคลอง ออกไปนอกคลองมากนักแล้ว; "สอยหลังเข้าคลอง" กัน ค็กว่า คือเข้ากลับมาอยู่ในร่องในรอยของธรรมะกันเสียใหม่ดีกว่า. มนุษย์ที่ เหลือกายนั้น ก็มีความคิดอย่างนี้ ก็เลยประพฤติธรรมะชนิกที่ทับความหิวความกระหาย ต่อไป คับไก้มากขึ้นๆ มนุษย์นั้นก็มีชีวิทยึนยาวออกไป ยืนยาวออกไป.

นี้ตามข้อกวามในพระบาลีเป็นอย่างนี้ มนุษย์ก็จะกลับมีชีวิต ๒๐ ปีคาย ๓๐ ปีตาย กระทั่ง ๕๐ ปีตาย ๑๐๐ ปีตาย ๒๐๐–๓๐๐ ปีจึงตาย ๕๐๐ ปีจึงตาย ๑,๐๐๐ ปีจึงตาย ๕,๐๐๐ ปีจึงตาย ๑๐,๐๐๐ ปีจึงตาย กระทั่ง ๘๐,๐๐๐ ปีจึงจะตาย. อายุยีนตั้งแปกหมื่นปี ก็มีพระพุทธเจ้าศรีอาริยเมตรีตรยเกิดขึ้น มีลักษณะคังที่กล่าวมา มาแล้วนั้น. ในศาสนาของพระพุทธเจ้าพระองค์นั้น มีพระอรหันค์เป็นพัน ๆ เช่น เคียวกับที่ในศาสนาพระพุทธเจ้าพระองค์นี้ มีพระอรหันค์เพียงร้อย ๆ. นี้ย่อมแสดงว่า มีความเจริญในทางจิตใจมากยิ่งขึ้นไป: ที่ทำให้คนเป็นพระอรหันค์ได้มากกว่า.

มีข้อสังเกตอยู่อย่างหนึ่ง ที่ว่า ไม่เห็นกล่าวถึงเรื่องการปกครอง หรือ พระราชาเป็นกัน คล้าย ๆ กับว่า พระพุทธเจ้านี้จะเป็นทั้งพระราชา เป็นทั้ง พระพุทธเจ้า หรืออะไรก็ยังไม่แน่.

ที่ว่ามีกลัปพฤกษ์สิมุมเมือง ไม่มีใครยากจน เพราะไปที่ต้นไม้นั้นแล้ว ต้องการจะไรก็ได้ มีสิ่งที่ต้องการอยู่ครบครัน. นี่อาคมาอยากให้นึกไปถึงระบอบการ ปกครอง ที่เรียกว่าสัมมิกลังคมนิยม :--

ไม่มีใครเอาส่วนเกินของใคร. อย่าว่าแต่จะไปเอาส่วนที่จำเป็นของเขาเลย, แล้วคัวเองก็พยายามที่จะไม่ให้มีส่วนเกิน พยายามที่จะเจียกออกไปเป็นส่วนเกิน ไว้ช่วยเหลือผู้อื่นอยู่เสมอไป แล้วก็สอนลูกสอนหลานให้เป็นอย่างนั้น. ให้ รู้จักเจียกสิ่งที่มีอยู่นี้ ออกไปเป็นส่วนเกิน; เช่นว่า เด็ก ๆ ได้เงินจากพ่อแม่ไปโรงเรียน วันละ ๕๐ สตางค์ ก็ขอให้เจียกส่วนเกิน ๕ สตางค์ ให้เพื่อนที่ไม่มี. ถ้าว่า เราได้มาเพียง ๑๐ สตางค์ต่อวัน เราก็ยังจะเจียกออกไปหนึ่งสงเวงค์ ให้เพื่อนที่ยังไม่มี; เพราะว่าท้าอย่างไรเสียมันก็ต้องเจียกออกมา เป็นส่วนเกินได้อยู่นั้นเอง; เพราะว่า เราก็นเพียงเท่านั้น เราก็ไม่ได้ตาย หรือเราก็ยังอยู่ได้.

เกี๋ยวนี้เด็กๆ ไม่เป็นอย่างนั้น ได้วันละก็บาทก็ยังใช้ไม่พอ นี้ผู้ใหญ่ก็ เหมือนกัน ไม่มีส่วนเกิน ที่จะเจียลออกไปให้ผู้อื่น ที่ยังไม่มี ต่างลนต่างก็ละสมรวบ รวมเอาไว้ ไม่มีส่วนเกิน ยังมีแค่ส่วนชากอยู่เรื่อย มีเงินเป็นร้อยๆ ล้าน พันล้านแล้ว ก็ยังรู้สึกว่าไม่พอ ยังไม่พอ ยังไม่มีส่วนเกินอย่างนี้ นั้นแหละคือความที่เห็นแก่คัว มี อิสรภาพเสรีภาพที่จะเห็นแก่คัวอย่างเคียว มันก็ไม่มีส่วนเกินที่จะเขียกให้ใคร.

แต่ก้าในยุคในสมัยที่มนุษย์มีกวามกิดเรื่อง "ทุกกนเป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ
กาย ค้ายกัน" เป็นสงัคมนิยมอย่างนี้ แล้วประกอบธรรมะ คือเจียดส่วนเกินให้ผู้อื่น;
กำไม่มีก็พยายามผลิตขึ้นมา เพื่อให้เป็นส่วนเกิน เพื่อจะไปช่วยผู้อื่น แล้วส่วนที่คัวมี
อยู่เท่าไร ก็ยังจะเจือดส่วนเกินออกไม่ให้ได้เพื่อช่วยผู้อื่น. ดักษณะอย่างนี้
กวรจะเทียมกันได้กับข้อที่ว่า มีต้นกัดปพฤกษ์อยู่หังสีมุมเมือง, ต้องการจะไรไปเอาได้
ที่นั้น; เพราะว่า มีการปกตรองระบบชัมมิกสังคมนิยม มนัจะเป็นเหตุให้มี
ระบอป่ง ท่วม demand คือว่า ซึ่งสมองความต้องการของมนุษย์นี้ จะมีมากเกิน
กว่าความต้องการของมนุษย์ อยู่เสมอไป. กวามต้องการของมนุษย์ จึงท่วมทับ
กวยสึงสนองความต้องการ; มนจึงกลายเป็นคนอีมไป ไม่ต้องมีความต้องการ. ความ
หมายของคำ ๆ นี้ มองเห็นได้ชักว่า เป็นไปได้ ในลักษณะอย่างนี้ หรืออย่างอินก็อาจ
จะมี; แต่อย่างน้อยก็เป็นไปได้ โดยลักษณะอย่างนี้ อย่างหนึ่งแล้ว.

เมื่อคนบูชาลัทธิชัมมีกลังคมนิยม คือ สังคมนิยมที่ประกอบไปด้วย ธรรมะ มัน จะมีสิ่งที่สนองความต้องการนั้น ท่วมทัน ความต้องการ อยู่ในโลก เสมอไป. เคียวนี้คนต้องการมาก ไม่มีขอบเขต มันก็ไม่พอ อย่างที่ในบาลีกล่าวว่า ให้ภูเขากลายเป็นทองคำไปทั้งลูก ๆ ตั้งสองลูก" ก็ไม่พอแก่ความต้องการของลน ๆ เคียว นี่ตองคิดดูอย่างนี้. แก่เกี่ยวนี้ คนไม่ได้ต้องการอย่างนั้น ต้องการความสะอาด ความ สว่าง ความสงบ; ทางวักถุก็ไม่รู้ว่า จะเอาไปใช้อะไร มันจึงเหลือ. แล้วมี แก่ความเมศตากรุณา มีอะไรขึ้นมา ก็ต้องเจียกออกไปได้ อย่างน้อยหนึ่งเปอร์เซ็นด์ ครึ่งเปอร์เซ็นด์ ช่วยเหลือผู้อื่น; เป็นอันว่าหมกบัญหา เรื่องกนยากจนก็มีความรัก ความเมศฑา ว่าเป็น "เพื่อนทุกซ์ เกิด แก่ เจีย ตาย" กันอย่างนี้ แล้วมีผลให้ดีขอกไป ถึงสภาพต่าง ๆ เช่นสภาพทางศีลธรรมเป็นต้น.

ที่กล่าวไว้ว่า "คนออกนอกบ้าน ก็จำกันไม่ได้" ว่าเป็นกรรยาของเรา เป็น สามีของเรา เป็นลูกของเรา เป็นหลานของเรา; เพราะว่ามันก็เหมือนกันไปหมด จนคู่ไม่ออก ไม่มีโครที่น่ารังเกี่ยจ ไม่มีโครที่คู่แล้วมันน่าอันคราย ไม่อยากเข้าใกล้ หรือไม่มีอะไร ที่มันจะทำให้เกิดความรังเกี่ยจหรือกลัว ก็เลยดูเหมือนกันไปหมด จำ กันไม่ได้ ในสภาพของศีลธรรม. ต่อเมื่อใกรกลับมาบ้าน จึงจะรู้ว่า อ้าว, นี้เป็น บุตรของเรา ภรรยาของเรา สามีของเรา นี้แม้จะไปที่ไหน ๆ มันก็เหมือนกันไป หมดอย่างนั้น ถือมีแก่คนที่ดี มีศีลธรรมเสมอเหมือนกันไปหมด.

ท็ดองนึกถึง ซัมมิกสังคมนิยม ถ้าลนยืมอยู่ด้วยจิงใจ ประพฤติดี อยู่ที่กาย วาจว ใจ อย่างที่ว่ามาแล้ว มัน ก็ไม่มือันตรายอะไร : ไม่มีอะไรที่น่า เกลียคน่ากลัว หรือว่า แปลกออกไปจากที่เราก้องการ.

ที่ว่า "นอนไม่ต้องบีดประตู สร้างบ้านไม่ต้องมีประตู" เพราะมันไม่ มีการเบียดเบียน. นี้เป็นลำพูลอุปมา เพียงลำเคียวก็กินลวามกว้างไปถึงว่า ไม่มี การเบียดเบียนโดยประการทั้งปวง; นอนไม่ต้องปีลประตูเรือน หรือว่าทำบ้านก็ไม่ ต้องทำประตู อย่างนี้เป็นล้น. ก็ไปเปรียบเทียบเอาเองว่าเคียวนี้ทั้งที่มีประตู มันก็ ยังไม่ไหว; มันก็ยังงัดประตู. ที่ว่า "มารดาเอาแต่ให้ลูกน้อยเต้นร้าอยู่บนหัวอก" นี้มันเป็นภาพพจน์ อันหนึ่ง ซึ่งพอจะมองเห็น ว่าแม้ในโลกบีจจุบันนี้ก็มี ลูกเล็กๆ เต้นอยู่บนอกของ มารถา ที่นอนหงายอยู่นี้: ก็แสดงว่าเป็นผู้ที่ไม่มีทุกข์ร้อน, เป็นกรอบครัวที่ ไม่มีทุกข์ร้อนจะไร ไม่มีปัญหายุ่งยากอะไร. ค้องอาศัยหลักอย่างที่กล่าวมาแล้วว่า มัน ไม่ต้องการอะไรเกินกว่าที่จำเป็น. ความหวังคีต่อกัน, ความช่วยเหลือต่อกัน มันท่วมทันไปหมด จนไม่มีภาระหนักอกหนักใจ เหลืออยู่ที่ใคร อย่างนี้ จึงอุปมา กันอย่างนี้.

เรื่อง "ไม่นีโรรไม่มีชโนย" ทำบ้านเรื่อนไม่ต้องบีดประตู นี่ เป็นเรื่องที่ กล่าวไว้ในกัมภีร์ ว่า จะมีต่อยุคพระศรีอาริย์. แต่ที่ น่าประหลาดที่ว่า ในบันทึก บางเรื่องทางใบราณกดี ที่ชาวอาหรับได้มาบันทึกไว้ ทางบ้านเมืองแถบนี้ ก็อ อาณาจักรตรีวิชัย ซึ่งพวกอาหรับเรียกว่าอาณาจักรชาบาก ซึ่งประมาณสักพันกว่าบี มานี้เอง ในบันทึกของชนอาหรับเหล่านั้น มีเรื่องที่น่าประหลาด น่าอักจรรย์ อะไร บางอย่าง โดยเฉพาะอย่างที่กำลังพูกนี้ ก็อ*นอนไม่ต้องปิดประตู เพราะว่าไม่บีโดร* ชโมย และไม่มีใครขโมยจนถึงกับว่า ของตกอยู่กลางอนนไม่มีใครเก็บเอาเป็นของ ตัว เพราะว่า เห็นว่าเป็นความบาป.

ทีนี อาหรับผู้ที่เขียนบันทึกคนนั้น เขาเขียนต่อไปว่า เขาอยากจะทดลอง ความจริงข้อนี้ ก็ เลยทำแท่งทองให้หล่นอยู่กลวงถนน ที่เมืองนครชาบากนี้แห่ง หนึ่ง; แต้วก็ไปค้ายังเกาะอื่น ๆ ต่อไป หมู่เกาะอันมากมายแห่งประเทศชาบากนี้. ประมาณ ๔-๕ บี กลับมาที่เคิมนี้ เพื่อจะคว่า ทองเป็นอย่างไรบ้าง. เขาก็ไม่เห็น ชั้นทอง แต่เมื่อเชากวัคคินลงไปสักหลายนิ้ว ก็พบชั้นทอง ในลักษณะที่ว่า คน เหยียบลงไป เหยียบลงไป, เหยียบลงไป, ไม่มีใครเก็บขึ้นมา เพราะว่า ไม่ใช่เจ้าชอง. เขาไปเขียนไว้อย่างนี้ จะหาอ่านได้ในหนังสือทางโบราณคดี อย่างนี้.

แล้ว เมืองชาบากนี้ ก็เป็นที่ยุติกันว่า เมืองศรีวิชัยแห่งอาณาจักร ศรีวิชัย อย่างนี้เป็นค้น. ทำไมเขาจะแกลังเขียนทำไม ? ให้มันเป็นเรื่องโกษก พกลมล้อเล่นทำไม ? แก่มันก็น่าสงสัย ว่ามันจะเป็นไปได้อย่างนั้นเทียวหรือ ? ที่ว่าไม่มี โครเก็บแห่งทอง ที่ทุกอยู่กลางถนน.

เอาละ, เป็นอันว่า เราอยากจะเอามาเปรียบเทียบ เพื่อว่าเรื่องราวที่กล่าว ไว้ในเรื่องของพระศรีอาริย์นั้น มันจะต้องเป็นไปใต้ เพราะว่าถ้าคนไม่รู้ว่า จะเอา ทองไปทำไม่. เมื่อทุกอย่างมันมีจนล้นเหลือความต้องการ เสมอกันไปหมด จะไป เก็บทองให้มันหนักมือทำไม, นี่เรียกว่า สภาพทางศีลธรรมในโลกพระศรีอาริย์ มีอย่างนี้.

ที่ว่า "สภาพความเป็นอยู่ แผ่นดินสะอาตสะอ้าน เรียบราบเสมอ เหมือนหน้ากลอง ไม่อุ่มๆ คอนๆ" ก็เพราะว่า ทุกคนไม่มีเป็นข้าศึกศัตรูแก่ กัน; มันเหมือนกับว่า เรามีความรู้สึกพอใจ ไม่มีอะไรขรุขระชยุกขอิกอยู่ในใจ. ตัวเราเองก็ไม่มีความชั่ว, โคร ๆ ก็ไม่มีความชั่ว มันเหมือนกัน มันเท่ากัน จะเรียกว่า มีความที่ก็ได้ ไม่เรียกว่า มีความดีก็ได้: เอาว่าไม่มีดี ไม่มีชั่วจะดีกว่า มันจึงเสมอ เท่ากันไปหมด.

ความดีนั้นมันมีค่ำ ต่อเมื่อมันมีความชั่ว ขอให้รู้ไว้. ในถิ่นที่ไม่มี ความชั่วแล้ว ความคักมันไม่มีค่า, ไม่มีค่าเท่าขี้ผงค้วยช้ำไป. ในโลกที่มีความชั่ว ความดีจึงจะมีค่า, หรือในโลกที่มีความคีต่างหาก ความชั่วจึงจะมีความหมาย. ก็เคี๋ยวนี้มันไม่มีความต้องการอะไร; มันจึงมีความรู้สึกว่า มันเหมือนกัน ไปหมด เสมอกันไปหมด ไม่คุ่มๆ ตอนๆ. ที่พูดว่า เสรีประชาธิปไตยนี้ ก่างคนค่างกอบโกยได้ตามอำเภอใจ; มัน จะเสมอกันอย่างไรได้ มันก็มีคุ่มๆ ตอน ๆ. บางคนกอบโกยได้มาก, บางคนกอบโกยได้น้อย, มันก็มีคุ่มๆ ตอน ๆ. ฉะนั้นมันต้องยิ่ง ยิ่งไปกว่าเสรีประชาธิปไตย; จะ ต้องทำให้ทุกคนหยุกความต้องการ เสมอกันหมด มันจึงจะมีแผ่นดินเสมอเหมือนหน้า กลอง.

แล้วยังมีพูกประหลากๆ ที่ว่ามี ความสะดวกทุกอย่าง กระทั่งว่า ในแม่น้ำนั้น "น้ำข้างหนึ่งใหลอง, น้ำข้างหนึ่งในอชิ้น" ให้ความสะควกแก่การที่จะ ไปมา โดยที่ไม่ต้องออกแรง นี้มัน หมายถึงวัตถุเจริญ แต่ไม่ใช่วัตถุนิยม คือว่า ในโลกพระศรีอาริย์นั้น มีความสูงสุดในทางวัตถุ แต่ไม่ใต้เมาในวัตถุ อย่างคนใน โลกบัจจุบันนี้ โลกบัจจุบันนี้เรียกว่าเจริญทางวัตถุสูงสุด อย่างไปโลกพระจันทร์ก็ได้ อะไรก็ได้ แต่มันเจริญสำหรับมัวเมา แล้วมันก็เกินไม่มีที่สิ้นสุด.

แค่ถ้าเป็นอย่าง *โลกพระหรือาริซ*์ เจริญทางวัตถุพอดี ๆ ไม่ต้องยุ่งยาก ล้าบาก ไม่ต้องไปคำในสิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องทำ ให้มันยุ่งเปล่าๆ ให้มันแหนื่อย เปล่าๆ. ฉ**ะนั้น**เอาแต่เพียงว่า เหมือนอย่างว่าน้ำในแม่น้ำ ข้างหนึ่งไหลขึ้น ข้างหนึ่ง ไหลลง; อย่างนี้มันกีพอแล้ว ไม่ต้องมากถึงขนาดที่ว่า จะไปโลกพระจันทร์ หรืออะไร.

ก็เป็นอันว่า ในโลกพระศรีอาริย์นั้น เจริญทั้งวัตถุและจิตใจ, ส่วน ในโลกของพระพุทธเจ้าของเรานี้ เจริญเรื่องจิตใจ เรื่องวัตถุยังไม่ถึงชนาก ที่จะเรียก ว่าเจริญ เพียงแก่ว่ามันพออยู่ได้. แก่ในทางจิตใจนั้นก็สูงสุด คือบรรลุมรรค ผล เป็นพระอรหันต์ด้วยกัน. นี่ก็จะต่างกันตรงที่ว่า ในศาสนา หรือว่าในโลกยุคพระ-ศรีอาริย์ข้างหน้านั้น เจริญสมบูรณ์ทั้งผ่ายจิตใจ และผ่ายวัตถุ จึงพูกถึงเรื่องที่ว่า "น้ำ ในแม่น้ำใหลดงข้างหนึ่ง ไหลขึ้นข้างหนึ่ง" แล้วก็พอก็ๆ ไม่มีวักถุเพื่อ สำหรับ หลงใหลเป็นกามารมณ์ เหมือนยุคนี้ เหมือนสมัยนี้ซึ่งวักถุนิยมนี้เอง เป็นเหตุให้โลก ไม่มีสันติภาพ. นั้นมันมากเกินไปในทางวักถุ: ยุกพระศรีอาริย์ไม่ต้องถึงขนาดนั้น เอาแต่เพียงความสะกวกทางวัดถุ ทางร่างกายด้วย สงบสูงสุดในทางจิตใจด้วย.

สำหรับที่ว่า เมทศาอารีเด็มไปทั้งโลก โดยการอุปมาว่า "สิงใต่เล่นหัวกัน กับลูกแกะ" ออกมาหยอกล้อกันกับลูกแกะ, หรือว่า งูกับเขียดเป็นเพื่อนกัน. บางที จะให้เชียกขี่หลังงูไปโหนก็ได้; ลองกิดลูเอง. แมวกับหนูมันเป็นเพื่อนกัน, เดี๋ยวนี้ หาคูไม่ได้ ที่แมวกับหนูเป็นเพื่อนกัน, จระเข้กับปลา มิในภาพหินสอักแบบการพุส คือว่า จระเข้อาปากให้ปลา เข้าไปว่ายเล่นในปาก ออกไปทางท้อง ทางโน้นได้ ทางนี้ได้. นี่เซนกยกิดกันแล้ว ก็คือ ไม่มีผ่ายที่ทำร้าย และ ผ่ายที่ถูกทำร้าย, ไม่มีผ่ายเบียดเบียน หรือ ผ่ายที่ถูกเบียดเบียน, ไม่มีผ่ายที่เป็นเหยื่อ หรือ ผ่ายที่ถือเอาผู้อื่นเป็นเหยื่อ. อาการอย่างนี้ ยังมีกล่าวไว้ในที่อื่นอีก คือ เมื่อมี พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นในโลก แล้วก็จะเป็นอย่างนี้ ทางผ่ายคริสเตียนก็กล่าวอย่างนี้.

นี้เอาแค่เพียงว่า เมื่อมีการปกครองโลกในแบบขัมมิกสังคมนิยมแล้ว มัน ก็หมก เลิกล้างลัทธินายทุน และกรรมกร นายทุนก็เหมือนกับสิงโต กรรมกรก็เหมือน กับลูกแกะ มันเลิกต้างสภาพนายทุนและกรรมกร ออกไปได้จากโลก มันก็ เหมือนกับสิงโยกับลูกแกะ มันเป็นอันเคียวกันไป หรือประเทศจักรวรรกินิยม กับ ประเทศที่ค้อยพัฒนา ถ้าถึงที่สุดของลัทธิชัมมิกสังกมนิยมแล้ว มันก็เลิกไปทั้งสองพวก พร้อมๆกันไป ผู้กินเทยือกับเหยือที่จะถูกกิน นี้ก็ไม่มี; ยย่างนี้ดีกว่า.

สถานีคำรวจก็ต้องปิดแน่ ไม่รู้ว่า จะมีคำรวจไปไว้ทำไม. ศาลก็ปิด เรือน จำก็ปิด โรงพยาบาลบ้า โรงพยาบาลดี อะไรก็บีลทั้งนั้น. มันไม่จำเป็นที่จะต้องปี เรื่องยุ่งๆ ที่เกิดมาจากผลของการที่ไม่ประกอบไปด้วยธรรมะ. อาตมาเคยพูดว่า ถ้า มีความถูกต้องทางวิญญาณ ไม่มีโรคทางวิญญาณแล้ว; โรคทางกายหรือโรค ทางระบบจิตมันก็ไม่มี. ไม่มีทาส ไม่มีนายจ้าง ไม่มีลูกจ้าง ไม่มีนายจ้าง ไม่มีอะไร ทำนองนั้น ซึ่งตรงกันข้าม; *มีแต่ "เพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย ในวัญญลงสาร"*.

นีขอให้กิดคูว่า มันไม่มีใครที่จะเป็นทาส, ไม่มีใครที่จะเป็นนาย, เพราะ ว่า ไม่มีใครเป็นเหยื่อของกิเลส จึง ไปเอาคนอื่นเป็นทาส; แล้วคนที่เป็นทาส มันก็รู้สึกว่าเป็นทาส, เพราะเขาก็ต้อง เป็นเหยื่อของกิเลส จึงต้องเป็นทาส, เพราะว่าจะได้อะไรสักอย่างหนึ่ง. แต่ถ้าว่า ไม่เป็นทาสของกิเลสกันทั้งหมดแล้ว มันก็ไม่มี, ไม่มีนายของทาส ไม่มีทาสของนาย อะไรท่านองนี้ เพราะว่ามนุษย์กำลังมีธรรมะสูงสุด.

นี้เป็นคุ้วอย่างแสดงลักษณะของโลกพระศรีอาริย์ เพื่อให้ท่านบางคนหยุด กิลหยุกนึกไปเสียว่า เรื่องโลกพระศรีอาริย์นี้ มันเป็นเรื่องบ้า ๆ บอ ๆ, หรือเป็น เรื่องละเมอเพ้อฝัน, หรือเป็นเรื่องที่หลอกลนเล่น; ขายมาให่อยากให้คิดอย่างนั้น จึงได้อธิบายอย่างนี้; เพื่อว่าจะได้มีความสนใจ ในการที่จะช่วยกันทำให้โลกนี้ เป็นโลกที่ประกอบไปด้วยธรรมะ มีการปกครอง ชนิดที่มีธรรมะเป็นรากฐาน นับ ดั้งแต่ว่า เราเป็น "เพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย" คันมา แล้วจะเกิดระบบการปกครอง ชนิดใหนขึ้น

นี้เกี่ยวนี้โรวไม่เป็นอย่างนั้น มันเป็นทาสของกิเลส. คนเดี๋ยวนี้ต้องการ เกิน ยิ่งไปกว่าโลกพระศรีอารีย์ เสียอีก มันบ้ามาก. คนเกี๋ยวนี้ต้องการยึงกว่า โลกพระศรีอารีย์ คือเขาต้องการให้มีในท์กลับ อาบ อบ นวค อนาจาร อะไรไป ทุกหัวระแหง; เชาต้องการอย่างนี้. ถ้าอย่างนี้ก็เรียกว่า ต้องการเกินโลกพระศรีอาริย์; เพราะเขาต้องการลามกอนาจาร มันก็เกินโลกของพระศรีอาริย์.

จนเดี๋ยวนี้ เขาต้องการเกินโลกพระศรีอารีย์ ก็เลยไม่สนใจเรื่องโลกของ พระศรีอารีย์ กำลังหวังอย่างไม่มีชืดที่จบที่สิ้น ในเรื่องก็เลส ตัณหา ลามก อนาจาร; อย่างนี้ก็ต้องเรียกว่า เพราะหวังมากเกิน ลามกเกิน กว่าโลกของพระ กรีอาริย์.

เคียวนี้ คนอยู่ในสภาพที่เรียกว่า มีปากเท่ารูเซ็ม มีท้องเท่าภูเขา. นี้ก็เกยพุดมาหลายครั้งหลายหนแล้ว ว่ามันเป็นลักษณะของเปรด. กนเกี่ยวนี้เป็น เปรดมากขึ้นทุกที มากขึ้นทุกทีนี; เพราะมันหิวมันกระหาย เกินกว่าสึงที่จะสนอง ความต้องการได้; มันหิวขนาดเท่าภูเขา แต่ว่าปากที่จะกินอะไรได้นี้มีเท่ารูเข็ม. ข้อนี้อธิบายได้หลายอย่าง เช่นว่า คนที่กำลังต้องการเงิน เป็นแสน เป็นล้าน เบ็น ร้อยล้าน พันล้านนั้น; แต่เวลาจะไปกินไปใช้ ไปบริโภกอะไรเข้าจริงมันทีละนิด ๆ มันก็เหมือนกับว่า ปากเท่ารูเข็ม.

อ้าคนสมัยพระศรีอาริย์ เขาก็ระไม่มีท้องเท่าภูเขา ไม่มีปากเท่ารูเข็ม จะ
มีปากเท่าภูเขา จะมีท้องเท่ารูเข็ม อย่างนี้มากกว่า; มันกลับตรงกันข้าม คือมันอยาก
นิกเกียว สังสนองความอยากเพื่อสันเหลือ เต็มไปหมอ. ก็คนเกี่ยวนี้มีความ ต้องการ
มาก จนไม่รู้ว่า ต้องการอะไร, ต้องการอย่างไร, ต้องการเท่าไร, แล้วทำไมจะ
เข้าใจเรื่องพระศรีอาริย์ได้. ไม่รู้ว่าต้องการอะไร แม้ว่าต้องการเงิน ก็ไม่รู้ว่าจะ
มีเงินนี้เพื่ออะไรอยู่นั้นแหละ; เขาจึงต้องการเงินให้มันมากไม่มีชีดที่สุด. ถ้าว่าจะ

เอาไปกินไปใช้ ก็รู้อยู่ว่า ก็ไปกินไปใช้อย่างนั้นไม่ไหว : ไม่เห็นว่า มันจะค้องมี ถึงขนาดนั้น ก็หวัง หวังขนาดที่ไม่มีขอบเขตอยู่เรื่อยไป.

นี้ลักษณะอย่างนี้มันเกิน เกินกว่าที่จะได้ ในโลกของพระศรีอาริย์เสียอีก; เพราะว่าแม้เขาจะให้มีคันกลับพฤกษ์ไว้ทั้งสีมุมเมือง คนก็ ต้องการจนไม่รู้ว่า มี ขอบเขตเท่าไร แล้วจะหอบจะขนไปไว้ที่บ้านตรงไหนได้. มันก็เต็มบ้านเต็มเมือง เต็มเรือน อะไรหมด; จะขนไปไว้ที่ไหน. ลักษณะของคนเคี๋ยวนี้ ต้องการเกิน กว่าที่โลกพระศรีอาริย์เฮาต้องการกัน.

คนเวลานี้ "เห็นกงจักรเป็นกอกบัว" ต้องการลงจักรโลยไม่รู้สึกตัว แล้วก็ต้องการด้วยความสมัครใจ ก็อ ต้องการสึงที่มาเผาให้ร้อน. นี้อยากจะให้ ทุกคนสำรวจ ดูตัวเอง ด้วยกันทุกคน ว่าเรากำลังต้องการสึงที่มาเผาเราให้ร้อน หรือเปล่า ? ว่ากันโดยบริสุทธิ์ใจ, มองคูกันโดยบริสุทธิ์ใจ, บางทีเราก็ต้องการสึงที่ มาเผาเราให้ร้อน โดยไม่รู้สึกตัว จึงได้พูกว่า "เห็นกงจักรเป็นคอกษัว" ถ้า "เห็น กงจักรเป็นคงจักร" มันก็ไม่เอาชี ก็วิ่งหนึ่, หรือมันก็ไม่เอา ไม่ขอมรับเอา แต่ "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว" ก็ยอมรับเอา ก็มาเผาให้ร้อน.

นึกหที่กะเยอกะยานจะหาวิชาความรู้ หาเงิน หาทรัพย์ หาเกียรคิยศ ชื่อเสียง เอามาสุมตัวเองให้ร้อน; แต้วก็จะอวกคนว่า ฉลาดบ้าง มีบุญบ้าง ใหญ่โดบ้าง อะไรบ้าง ไม่มองไปในทางที่ว่า เอามาสุมตัวเองให้ร้อน โดยไม่จำเป็น. เชาก็ไม่กวรที่จะได้อยู่ในโลกของพระศรีอาริย์แล้ว เขาก็คงไม่ต้องการค้วย. นี่คนที่เห็นกงจักรเป็นดอกบัวนี้ เขาคงไม่ค้องการสภาพในโลกพระ-ศรีอาริย์; ฉะนั้นจึง อยู่กันด้วยความหลอกลวง. หลอกลวงคัวเอง โง่เท่าไรก็ไม่ รู้; มันก็หลอกลวงตัวเอง ว่า นั้นแหละคื, นั่นแหละคื, นี่แหละคื, นี่ที่ไปหมก ก็หลอกลวงผู้อื่น เพื่อจะเอาของผู้อื่น และทำ สันศิภาพกันได้ด้วยความหลอกลวง ใน โลกนี้ เวลานี้ กำลังทำสันภิภาพกันด้วยความหลอกลวง.

เพราะอย่างอื่นมันทำไม่ไก้ คือทำจริงไม่ไก้ และมีสันคิภาพที่ทำขึ้นคัวย ความหลอกลวง. มันจึงมีสันคิภาพไม่ไก้ มันก็เป็นสันคิภาพหลอกลวงอยู่. สันคิ-ภาพเลยมีอยู่ค้วยความหลอกลวง, เป็นผลของกวามหลอกสวง. มันก็เป็นสันคิภาพ ที่ทุจริค ที่อกโกง ที่ทำให้คนเร่าร้อน ไม่มีที่สิ้นสุค.

ทุกคน ทุกผ่าย ทุกพวก ที่ว่าทำสันติภาพนั้นก็ยังหลอกลวง เพราะ ว่าในใจจริง ๆ นั้นต้องการส่วนเกิน, เพ่งหาส่วนเกิน, เพ่งหาส่วนเกิน, เพ่งหาประโยชน์ของ ผู้อื่นมาเป็นของตน. แม้ส่วนที่ไม่เกิน ส่วนที่เขากวรจะมีพอกี ๆ เอาชีวิกรอดนี้ ก็ ยังไปดูดไปซับแกวชกงเขามา: มันจ้องเอาประโยชน์ของผู้อื่น, มองที่ประโยชน์ของผู้อื่น ทั้งที่เป็นส่วนเกิน และทั้งที่เป็นส่วนที่ไม่เกิน คือจำเป็นนี้ มันจ้องอยู่อย่าง กาลลน: ใช้กำหยาบคายหน่อย มันต้องการประโยชน์ของผู้อื่น จ้องอยู่อย่างกาลลน.

นี้ได้แสดงให้เห็นแล้วว่า สภาพในโลกพระศรีอาริย์นั้น เป็นอย่างนั้น อยู่ในวิสัยที่จะเป็นได้. แต่อนเวลานี้ไม่ต้องการ เพราะเขาต้องการอะไรมากเกิน ไปกว่าโลกของพระศรีอาริย์; เพราะว่าเขามีกิเลสมาก. โลกพระศรีอาริย์นั้น จะเป็น ที่ต้องการแต่สำหรับบุลกสที่ไม่มีกิเลส หรือต้องการจะชำระชะล้างกิเลส จึงจะเกิด ต้องการโลกพระศรีอาริย์. เดี๋ยวนี้คนอยากอยู่ในกองกิเลส จึงไม่ต้องการโลกของ

พระกรีอาริย์. ก้องการเหยื่อของกามารมณ์ ไม่มีขอบเขต, เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่อง เกียรที่ไม่มีขอบเขต.

เอาละ, พอกันที่สำหรับคำว่า "โลกของพระศรีอาริย์นั้นไม่ใช่เรื่องเพื่อเจ้อ" ไม่ใช่เรื่องบ้าๆ บอๆ ไม่ใช่เรื่องทลอกกันเล่น แล้วก็ไม่ใช่เรื่องเทพนิยายอะไร. เป็นเรื่องของมนุษย์โดยอรง; ถ้าทำกันไปถึงขนาดนั้นแล้ว ก็จะเกิดสภาพอย่างนั้น ขึ้นมา พอที่จะเรียกว่าโลกพระศรีอาริย์ หรือให้เต็มที่ก็เรียกว่า โลกพระศรีอาริยเมศไดย, เมศไตรย โลกแห่งความเป็นมีคร อันสูงสุกประเสริฐที่สุด. เมศไตรย นั้นแปลว่ามิตร; ทุกคนเป็นมิตรเสมอกันหมด ไม่ต้องมีว่า ผัวของใคร เมียของใคร บิกาของใคร ลูกของใคร หลานของใกร ไม่มีแขก ไม่มีเจ้าบ้าน; เพราะเป็นมิตร เหมือนกันหมด กล้ายๆกับว่า ทุกคนเป็นถนาแก็ยวกัน.

## แนวปฏิบัติที่จะทำให้โลกมีสภาพคยางโลกพระศรีอาริฮ์.

ทีนี จะกูกันค่อไปอีกสักบัญหาหนึ่งว่า ทำอย่างใรจึงจะมีสภาพที่เป็น ศาสนาของพระศรีอาริย์, หรือโดกของพระศรีอาริย์ขึ้นมาได้.

พ้อแรก ก็จะต้องดูกันในข้อที่ว่า อย่างไรเรียกว่าโถกพระ ศรีอาริย์ อย่างที่กล่าวมาแล้ว; แล้วก็ดูใน ข้อลัดมา ว่า มันเหลือวิสัย หรือไม่? ในที่สุดก็จะเห็นว่า ไม่เหลือวิสัย; ล้าหากว่ามนุษย์กลับใจไปต้องการ; เพราะเกี๋ยวนี้มนุษย์ไม่ต้องการ. เขาต้องการอย่างอื่นค่างหาก ท้องการเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรคิ. ชวนไปในท์กลับเขาก็คงจะไป มากกว่าที่จะชวนไปโลกพระศรีอาริย์นี้; เพราะว่าเขา ไม่ต้องการ. ทีนี้ถ้าว่า เซาเกิด มีความเข้าใจถูกต้อง กลับใจ ต้องการจะไป; มันก็เป็นสิ่งที่เป็นไปได้ และไม่เหลือวิสัย. นี่ยกตัวอย่าง พอให้เห็นเป็นข้อ ๆ ไป พอเป็นตัวอย่างเท่านั้น ไม่มากมายอะไร.

ข้อที่ ๑. มนุษย์ในโลกจะต้องมีระบอบการปกครอง ที่ตรงตาม ความประสงค์ของพระเจ้าหรือของธรรมชาติ. เมื่อพระเจ้าบอกให้รักผู้อื่นยึง กว่ารักตัว นี่เราก็สั้นหัว, เมี่ยพระเจ้าว่า อย่าไปทำลายทรัพยากรของธรรมชาติ โดย ไม่จำเป็น อย่างนี้ เราก็สั้นหัว. เรามีระบอบการปกครองที่จะแข่งขันกัน ครอบงำกัน ก็ผลิตเรื่องทางวัตถุขึ้นมาสำหรับจะเอาชนะผู้อื่น; เป็นเรื่องทำลายธรรมชาติอย่างนี้ ไม่ทรงตามความประสงค์ของธรรมชาติ, แล้วไม่ทรงตามความประสงค์ของพระเจ้า ที่ ต้องการให้เป็นอยู่แต่พอที่ ให้มีความรักผู้อื่น ยิ่งกว่าตัว ถ้ามากเกินไปก็ว่า รักผู้อื่น เท่ากับรักตัว

เกี่ยวนี้เราไม่มี ระบอบการปกครอง ที่ครงคามความประสงค์ของพระเป็น
เจ้า; แค่เรามีระบอบการปกครอง ที่ครงคามความประสงค์ของก็เสสของเราเอง,
ฉะนั้นเราจึงทำลายธรรมชาติ ทำลายอะไรอ่างๆ ที่เรากิลว่ามันเป็นความเจริญ; แค่
ความเจริญนั้นเป็นไปเพื่อความวินาส จึงได้พุศกันอย่างละเอียดในวันที่แล้วมา ว่า
มนุษย์กำลังมีวิวัฒนาการ หรือกำลังพัฒนาการไปอย่างสุดเหวียง แค่ ว่าเป็นไป
เพื่อวินาศนาการของมนุษย์นั้นเอง มันเจริญเพื่อวินาศของคัวเอง.

ทีนี้ ข้อที่ ๒ ก็ว่า **ต้องมีระบบการปกครอง ที่มีศึกธรรมเป็นราก ฐานของการปกครอง** หรือเป็นรากฐานแก่ศึลธรรม, มีการปกครองที่เป็นรากฐาน ของศึลธรรมก็ได้. หรือมีศึลธรรมเป็นรากฐานของการปกครองก็ได้.

เดี๋ยวนี้เราไม่ค่อยจะนึกถึงศีลธรรม อย่างที่ไก้พูกมนเล้าตั้งมากมาย ในการบรรยายครั้งก่อนหน้านี้. เรื่องศีลธรรม ขอให้คิดดูว่า ความเปลี่ยนแปลง ทางศีลธรรมนี้มีมากเกินไป จนเราจะต้องมาสนใจกันใหม่; เรื่องทางศีลธรรม จะยกตัวอย่างง่าย ๆ เห็นกันง่าย ๆ แล้วก็สด ๆ ร้อน ๆ :-

ตัวอย่างทางศิลธรรม อย่างที่ปรากฏอยู่ในกับก็รัไบเบิล หรือกับก็ร์ของ พวกยิว, ก่อนคริสเตียนก็ดี. คนทำชู้ จับได้ ต้องเอามาลงโทษประหารชีวิตด้วย วิธี stoming คือเอาก้อนหินชว้างศีรษะให้ตาย ในท่ามกลางประชุมชน; เพียงแต่ทำชู้ เท่านั้น แล้วระบบนี้ก็ยังอยู่ เมื่อเพื่อนของอาตมาคนหนึ่งที่เป็นอิสลาม ไปที่เมกกะ เมื่อไม่ก็ปีนี้ ก็ยังได้เห็นระบบอันนี้ ที่เมกกะนั้นเอง. ระบบนี้ใช้ทั้งพวกยิว และ พวกอาหรับ พวกอาหรับยังใช้อยู่ กระทั้งเมื่อไม่ก็ปีมานี้.

นี่เขาเห็นค้วยกา เขามาเล่าให้พัง ว่า ข้อความที่เขียนไว้ในไบเบิดนั้นยังอยู่ มีผู้ชายล่ำสันมาเอาก้อนทินทุ่ม ชว้างลงไปที่ศีรษะผู้หญิง ป็บเคียวก็ตายเท่านั้น, แล้วก็ มีคนอื่นมาช่วยขว้างที่หลัง พอเบ็นพิธีนี้ นี้เรียกว่า เพียงแก่ทำชู้ ก็ถูกลงโทษประหาร ชีวิต เบ็นระบบศีลธรรมโบรวณ เกินกว่าสองพันปี นี้ก็ยังมีอยู่.

เกี๋ยวนี้ ในประเทศไทยเรา ข่มขึ้นทำชำเรามารถาของกัวเอง ใช้มากรา ๑๗ ลงโทษ ๒๕ ปีจำลุก เทียบกันดูเดิจ มันต่ำงกันเท่าไร หรือว่าถ้าให้ศาลดักสินตาม ธรรมกา จะไม่ถึง ๒๕ บี้ควัยซ้ำไป. นี่เราต้องเทียบกันภูกย่างนี้ ว่าค่าทางศีลธรรม ได้เปลี่ยนไป ได้เปลี่ยนไปในบางถิ่น ได้เปลี่ยนไปในบางยุก ในบางสมัย จนอำนาจ ทางศีลธรรม ไม่สามารถจะกุ้มครองจิตใจของมนุษย์เรา.

ทุจริตในการคัดเลือกทหาร ถูกจำกุกตลอดชีวิต, คนที่ข่มขึ้นมารดาชอง ตัวเองนี้ถูกลงโทษ ๒๕ ปี ก็แสดงว่า มันน้อยกว่า ที่ว่าจะไปทุจริตตามธรรมดา ซึ่ง มันก็ควรจะทุจริตกันอยู่แล้ว. นี่แสดงว่าให้ ค่าทางศีลธรรมยังน้อยไป. ที่เคย อำนพบ หรือว่าได้ยินข่าว การฉุดเอาเด็กหญิงไปข่มขึ้น กระทำซำเรา ลงโทษเพียง ๑๐ ปี อย่างนี้ก็ให้ก่า หรือความหมายทางศีลธรรมน้อยไป.

นัก็เพื่อจะแสดงว่า ถ้าทำกันอย่างนี้ ศีสธรรมก็ไม่มีค่า ไม่มีความหมาย ไม่มีโครสนใจ. ทีนี้ บัญหาค่าง ๆ ทางศีสธรรม ก็จะตามมาอย่างมากมาย; ถึด ดูให้คือย่างนี้ นี้ว่าค่าทางศีสธรรมเปลี่ยนในที่บางแห่ง ในที่บางยุคบางสมัย; แต่ว่า ถ้าไปนึกถึงที่ดินแดนปาเลสไทน์ แล้วก็ยังน่าเสื่อมใสอยู่ ว่าเพียงแต่ทำชู้ ก็ม่าให้ตาย ไม่ต้องพูดถึงว่า ข่มขึ้นมารถาของคัวเอง ซึ่งต้องสงโทษ ฆ่าให้ตาย ๓ ซาติ ๗ ชาติ มากกว่า. ฉะนั้นเราต้องนึกถันดูให้ดี ในข้อนี้ว่า เมื่อค่าทางศีสธรรมเปลี่ยน ไปแล้ว มนุษย์นี้จะต้องยุ่งยากล้าบากด้วยปัญหาที่ความเสื่อมทางศีสธรรม เป็นแน่นอน

ในวงการศึกษาอีกเรื่องหนึ่ง ที่ว่านักเรียนศึกัน, นักเรียนศึกัน จนเป็น บัญหาฆ่ากันศายก็มี ในมหาวิทยาลัย ในวิทยาลัยนี้; โดยเฉพาะเรื่องกีฬา นี้เชาก็ ประชุมกันเป็นทางการ อาจารย์ใหญ่ทุกโรงเรียนมาประชุมกัน โดยการจัดของทางการ กรุงเทพมหานคร ว่ามันเป็นเหตุอะไร? แล้วจะแก้ไชอย่างไร? หนังสือพิมพ์ ๒-๓ วันนี้ ก็มีว่า มันมีเหตุอยู่ ธ อย่าง ที่ว่า : ข้อ ๑ อักษรย่อหรือสีของ สิ่งที่ติดที่หน้าอกเด็กนักเรียนนั้น มันไม่เหมือนกัน ทำให้รู้ว่า เป็นคนละโรงเรียน นี้ข้อหนึ่ง.

แล้ว ข้อ ๒. ว่า *ขาดการประสานงานกัน* ระหว่างครูอาจารย์ ระหว่าง โขงเรียนที่เกิดเรื่อง นี้ก็ข้อหนึ่ง.

แล้ว ข้อ ๑. เขาว่าจัดงานใหว้ครูหรืออะไรไม่พร้อมกัน นี่น่าพัวที่สุด. เด็กจึงมีโอกาสไปดีกัน เพราะว่าการจัดงานไหว้ครูไม่พร้อมกัน.

ช้อ ๔. ว่านักเรียนถูกไล่ออกไปจากโรงเรียนนี้ แล้วไปเรียนโรงเรียนอื่น ได้ทันที ; เพราะฉะนั้นนักเรียนก็ไม่กลัวถูกไล่ นี้ก็เป็นอันหนึ่ง ที่ทำให้นักเรียนคืดน.

ข้อ ๕-b-๗-๘ แล้วนักเรียนเชียร์ก็หาอย่างเป็นข้าศึกศัตรูกัน. แล้ว ก็ใต้รับการยุแหย่จากคนภายนอก โดยเฉพาะพวกหนังสือพิมพ์ แล้วก็ มีการเห็นแก่ หวกของตัวเอง : รักพวกของตัวเอง คือ รักโรงเรียนตัวเองเกินไป จนไม่รักโรงเรียน อื่น. หนังสือพิมพ์ทำให้เด็กคิดว่า ตัวเขาเด่น สนับสนุนความเค่น.

นล้วข้อ ๔. องโทษไม่เด็ดขาดทั้งทางโรงเรียน และทางตำรวจ.

นี่ ๔ ประการนี้เป็นเหตุให้นักเรียนดีกัน. ไม่มีสักข้อเคียวที่ระบุลงไป ว่า เพราะในโรงเรียนสอนศีลธรรมไม่เป็น สอนศีลธรรมไม่ถูกต้อง สอน ศีลธรรมไม่พอ ไม่มีการสอนศีลธรรมกันเลย นักเรียนจึงทีกัน อย่างนี้. ไม่มี พุคถึงคำว่า "ศีลธรรม หรือปัญหาทางศีลธรรม" กลับไปแนะให้เก็บัญหานี้ ค้วยการ :- ให้มักเรียนใช้เครื่องแบบให้เหมือนกันหมด อย่าติดตี คิดเบอร์ คิดชื่ออะไร ให้มันก่างกัน. ให้อาจารย์คอยติดต่อกันเรื่อย เมื่อเกิดเรื่อง. แล้วในการใหว้ครู ให้ใหวพร้อมกันทุกโรงเรียน. อย่าให้มีโอกาสตกพวกไม่ดีกันในระหว่างใหว้ครูนี้; เป็นเรื่องน่าหัวสิ้นดี. แล้วอย่าให้รับนักเรียนโรงเรียนอื่น ที่ถูกไล่ออกกลางบี. เมื่อไปมีกองเชียร์ที่สนามกีฬา ให้ครูทั้งสองผ่าย ของโรงเรียนทั้งสองฝ่าย ไปนั้งเล่นหัว เป็นเพียนกัน. อำมีเรื่องอะไร แล้วก็ให้คำรวจเข้ามาจักการให้ถึงที่สุด. ให้ใช้วิชา ลุกเลือ เป็นหลักสูดรอบรมร่วมกันทุกโรงเรียน. ให้หนังสือพิมพ์รับผิดชอบในการ อุแหย่. แล้วก็มีข้อบังคับ มีถูกหมายที่ลงไทษให้สาสม.

ทุกอย่างนี้ ไม่มีเรื่องทางศีลธรรม ว่าในโรงเรียนต้องเพ็มการสอน ศีลธรรม, ก้องมีการยิงกว่าการสอนศ์ลธรรม คืออบรมให้เด็ก ๆ มีศีลธรรม เพราะถ้า อบรมให้เด็กมีศีลธรรมได้แล้ว บัญหาเหล่านี้ก็ไม่เกิด, ทั้ง ๙ ข้อนี้ เอาไปโยนทั้งก็ได้ เพราะว่า ทั้ง ๙ ข้อนี้ ก็มาจากการที่เด็ก ๆ ไม่ได้รับการอบรมทางศีลธรรม เหมือนแต่ก่อน; ถ้าเด็กมีจิตใจมีศีลธรรมเหมือนแต่ก่อน ยังกลัวบาปกันอยู่ บ้างแล้ว จะไม่เกิดซึ่งเหล่านี้.

นีขอให้มองกูให้คีว่า เรากำลังสซึ่งข้ามคุณเค่าของศีลธรรม; ศีลธรรม จึงมีคุณค่าเปลี่ยนไป จนไม่เป็นที่สนใจ ไม่เป็นที่มอง. แม้ของเจ้าหน้าที่ที่จะจักการ ศึกษา เรียกว่าไปมองที่ปลายเหตุ, ไปมุ่งแก้แก่ที่ปลายเหตุ, ที่ตัวต้นเหตุไม่มอง จึง ไม่มีเรื่องศีลธรรม.

ฉะนั้นขอให้ช่วยไปกิกดูกันทุกกน ว่า เรากำลังจะเป็นอย่างไร ในเมื่อ ค่าของที่ลธรรมใต้เปลี่ยนความหมายไป ในลักษณะอย่างนี้ จนไม่ถูกใครมอง ว่าเป็นเรื่องที่สำคัญ.

เลี้ยงนี้ อีกทางหนึ่ง อีกทิศทางหนึ่ง เขาว่า มันเป็นธรรมดาที่จะต้อง เพื่อมศึลธรรม; อย่างนี้แล้วก็น่าใจหาย; คือเขายอมรับมาตรง ๆ ว่า มันจำเป็น หรือเป็นธรรมกา ที่จะต้องไร้ศึลธรรม จะต้องเสื่อมศึลธรรม. หรือว่า ที่เรียกว่า เสื่อมศึลธรรมนั้น ก็ที่จริง ก็ไม่ใช่ไร้ศึลธรรม หรือเสื่อมศึลธรรม. มีบางคนพูด ขึ้นมาเลย; ไม่ใช่เรื่องเคาเอาเอง ไม่ใช่เรื่องกากกะเน เป็นเรื่องจริง แต่ว่าไม่จำเป็น จะต้องออกชื่อ ออกเสียงอะไร ว่ามันเป็นเรื่องธรรมชาติที่สุด ที่ว่าปลาใหญ่ มันจะ ต้องกินปลาเล็ก.

เขาเอาข้อที่ว่า "ปลาใหญ่กินปลาเล็ก" นี้ เป็นเรื่องถูกต้อง ก็ย่อมหมายความ ว่า ใครมีอำนาจ มีวาสนา มีมือยาว ก็กอบโกยได้ ไม่มีความผิดพลาดอะไร; เพราะ มันเป็นธรรมชาติ ที่ปลาใหญ่จะต้องกินปลาเล็ก เป็นการถูกต้อง เป็นการยุติธรรม ตามธรรมชาติ ฉะนั้นการที่นายทุนเอาเปรียบกรรมกรนี้ถูกแล้ว ไม่เสียทีลธรรม ไม่ เลื่อมศีลธรรม.

อาคมาเห็นว่า อย่างนี้มันไม่จริง พูกเข้าข้างตัว พวกนายทุนพูด; ถ้าเป็นนายทุนกับกรรมกร. มันเป็นเรื่องของปลาอันธพาลโหตร้าย เท่านั้น แหละ ที่จะกินปลาอื่น แล้วไม่ต้องกินปลาลัก. มันกินปลาที่โดกว่ามันก็มี ปลาแรก ที่เลี้ยงไว้ที่นั้น ตัวโดยาวตั้งแขน ไม่กินปลาหางนกยุงตัวเล็ก ๆ, ไม่กินปลาอะไรเลย สักอย่างเดียว; ปลาแรก ที่บ้านนี้เรียกปลาเม่น. ฉะนั้นไม่จริง แล้ว ที่ว่าปลา ใหญ่จะต้องกินปลาเล็ก. ไปดูก็ได้ มันอยู่กับปลาทุกปลา กระทั่งปลาหางนกยูง ตัวเล็ก ๆ ที่ว่ายน้ำไม่ค่อยจะได้ ไม่เห็นปลาแรกกิน.

แค่ถ้า ปลาอันธพวล อย่างปลาออสการ์นี้ มันกินคะพืก, กินปลาทอง กัวโคเท่า ๆ กัวมัน มันก็กิน. ปลาออสการ์มันเป็นสันกานอันธพาล. อย่าพุคว่า "ปลาใหญ่กินปลาเล็ก" ไม่ถูก; มันปลาอันธพาลถินปลาที่อ่อนแอก่างหาก, ปลา ปีรันฮา (Piranha) ที่แม่น้ำอเมซอนนั้น มันกินวัวกินควายทั้งตัวโน่น, ปลาปีรันฮาตัว เท่าผ่ามือนี้ มันกินวัวกินควายทั้งสัว หรือปลาฉลาดบางชนิดกินปลาวาพก็มี. ฉะนั้น ที่ว่า "ปลาใหญ่กินปลาเล็กนี้ ไม่ใช่เรื่องถูกต้องสำหรับอ้วงเป็นความยุติธรรม แต่เป็น เรื่องของนายทุนอันธพาล ที่จะกอบโกย.

ฉะนั้นเราเห็นว่า ค่าทางศีลธรรมมันเปลี่ยนไปทันที ถ้าใครจะมา ถือว่าปลาใหญ่กินปลาเล็กนั้นเป็นความยุคิธรรม นี่โลกไม่มีความส่งบ มันยัง ไกลค่อความส่งบ ไม่ใช่โลกของพระศรีอาริย์อย่างที่ว่าเมื่อคะก็ว่า ทุกคนเป็นมิคร, ทุกคนเป็นมิคร ศรีอาริยเมคโดรย คือเป็นมิครอันประเสริฐสุค ในระหว่างกันและกัน เรียกว่าศาสนาพระศรีอาริย์.

นี่เห็นว่า เราจะต้องมามองดูศึลธรรม มาสนใจศึลธรรม ปรับปรุง ขยายทางศึลธรรม, เราได้ขยายความถ้าวหน้าทางอื่นไปมาแกินไปแล้ว จนทำให้ เด็กๆ นี้ของข้ามทางศึลธรรมมากเกินไปแล้ว. เราให้เขาเรียน ให้เขาทำยะไร: นี้เรา ก็ต้องหมุนมาในทางวัตถุทั้งนั้น จนเขามองข้ามศึลธรรม. นี้เราก็ต้องหมุนมากู, มาคู เรื่องศึลธรรม จัดกันเสียให้ถูก.

ทีนี้ มันมือันตรายที่ว่า ทางวัตถุนิยมมันยัวยวนมาก มันมีกำลัง ยัวยวนมาก ทางศึลธรรมมันแทบจะหมอกำลังแล้ว ทุพพลภาพแล้ว ต้องช่วยหน่อย. ศีลธรรมนี้มันกำลังจะตาย. อย่าไปกิดว่า "ตายก็ช่างหัวมัน", หุงข้าวใส่บาตรให้มัน ก็แล้วกัน, อย่างนี้มันก็ไม่ถูก. ก้องช่วยคิดที่จะกู้สึงที่จะช่วยโลกให้รอกได้ตาม กวามต้องการของพระศาสดา, หรือว่าตามกวามต้องการของกน ที่มีสติปัญญาบวิสุทธิ์ ก็เลย จะมองเห็นว่า มันจำเป็น ที่เราจะต้องต่อต้านอิทธิพลของสึงที่เป็น อันตรายต่อศีลธรรม.

ก้ามองให้ละเอียกลงมา ก็ว่า เด็ก ๆ ของเรา กำลังละทิ้งวัฒนธรรม เดิม ๆ ของชนชาติไทย ที่จะทำให้มีก็ลธรรม, ที่ให้รักพ่อแม่, เการพนับถือคนเม่า กนแก่, กตัญญูกตเวที ซื่อสัตย์ เมติกา กรุณา, นั้นมันหาย ๆ ไป; เพราะมัน กำลังพลัดไปหา วัฒนธรรมเนื้อหนังของกะวันตก โดยไม่ทันรู้ตัว. เราให้เด็ก ๆ อนุบาลเรียนอย่างวัฒนธรรมกะวันตก ไม่มีความจริงใจ, ไม่มีความบังคับตัวเอง, เล่น พร้อมกันไปกับการเรียน; เด็กก็เป็นคนโลเล. แม้จะฉลาด ก็เป็นคนโลเล; แล้ว บังคับตัวเองไม่ได้ ตีลธรรมก็ไม่มี ต่อไปขอให้มองที่บัญหานี้ ว่าเด็ก ๆ ของเรา ที่ได้รับการตึกษาอบรมจนเฉลียวฉลาดแล้ว จะไม่สำเร็จประโยชน์อะไรในการ ทำบ้านเมืองให้สงบ เพราะเป็นคนโลเล บังคับจิตใจไม่ได้.

เราไม่รู้จักค่าของศีลธรรม ก้าวหน้าพรวดพราคไกลออกไป จนเค็กๆ ไม่มีความหมายว่าตัวเป็นเด็ก พ่อแม่เป็นผู้มีบุญคุณ. จัดงานวันเด็ก เพื่อให้เด็ก ไปเป็นลิงทโมนมากขึ้น ตัวยการเล่นหัวอะไรต่างๆ ให้เค็กๆ ไปเป็นลิงทโมนมากขึ้น; จะพูดอย่างนี้ไม่กลัวใครโกรธ.

ที่จริง พอถึงวันเด็ก ควรจะจับเด็กมา สอนให้รู้บุญคุณของพ่อแม่: และให้เขาประกวกบทความพรรณนาบุญกุณพ่อแม่. เอาเก็กๆ มาบรรยายพรรณนา บุญคุณของพ่อแม่, ใกรทำได้ดี ให้รางวัสสูงสุก; อย่างนี้ดีกว่าเอาไปทำให้เขาเดือก หรือกลัง ไปค้วยเรื่องเล่นเรื่องหัว แม้แก่ชาตินิยม. ทีนี้ดูไปอีกทีหนึ่งว่า ในโรงเรียน ในมหาวิทยาลัย เอาคำว่าศีลธรรม ไปทั้งเสียที่ใหนแล้วก็ไม่รู้; ไม่มีแม้แต่การสอน, อย่าพูคถึงการอบรม. ถ้า สอนก็เพียงแต่ให้จัดไว้ในสมุด แล้วก็ตอบ ให้คะแนนสองสามกะแนน ทั้งเสียเลยก็ยัง ได้. ในที่สุดคำว่าศีลธรรมนี้ จะทายไปจากปทานุกรมหรือสารานุกรมสักวันหนึ่ง. นี้อาคมาอยากจะทำนายไว้อย่างนี้; ฉะนั้นอย่าได้ดูถูก หรือว่าดูหมืน ว่าอาคมานี้มัน บ้าศีลธรรม. ที่จริงมันก็จะบ้าศีลธรรมก็ได้ แต่ว่ามันบ้าไปในทางที่จะกลับมาช่วย มนุษย์เรากันค่างหาก.

นะนั้น ถ้าเราจะให้ถึงโลกพระศรีอาริย์เร็ว ๆ ก็ต้องมีระบบการปก-ครองที่มีศีลธรรมเป็นรากฐาน และระบบการปกครองนั้น เป็นรากฐาน ของศีลธรรมอีกที่หนึ่ง ทุกอย่างต้องดำเนินการโดยสัมมาทิฏฐิ หรือบุคคลที่มี สัมมาทิฏฐิ หรือเป็นปูชนียบุลคล. ครูบาอาจารย์ต้องอยู่ในสภาพแห่งปุชนียบุคคลไม่ใช่ ลูกจ้าง ไม่ใช่ผู้ทำการค้า ไม่ใช่ผู้เห็นแก่ตัว, คนอื่น ๆ เป็นทหาร เป็นคุลการ เป็นอะไร ก็ต้องมีลักษณะเป็นปูชนียบุคคล.

สมมาทีฏฐิบุคคลนั้น คือผู้ที่มีความเข้าใจถูกต้อง ผิกไม่ได้ แล้ว เขาก็จะกลายเป็นปูชนียบุคคลขึ้นมาทันที ในตัวเอง. ที่นี้ก็จะมีปูชนียบุคคลมากขึ้น แม้เค่ในหมู่เพื่อนฝูง ที่เราอาจจะยกมือไหว้ได้, หรือบวงที่จะเป็นลูกหลานของเรา ก้วยซ้ำไป มันมีอะไรดี จนเราจะต้องยกมือไหว้เขาก็มี. ความเป็นปูชนียบุคคล มันมีได้อย่างนี้; เมื่อผู้ใดมีความเป็นสมมาทิฏฐิแล้ว นั้นก็เป็นปูชนียบุคคล โดย ไม่ทันรู้ตัว. แต่ไม่ใช่คนเรียนมาถนา ไม่ใช่คนมีปริญญาชาวเป็นหางอย่างนี้; นั้น มันไม่ใช่ มันไม่แน่ บวงทีเป็นอันธพาลยาวเท่ากับปริญญานี้ก็มี.

นี้เรา ต้องตำเนินระบบการปกครองโดยสมมาทีฏฐิบุคคล หรือ ปูชนียบุคคล แล้วมีระบบการปกครองที่ส่งเสริมการศึกษา. อย่าให้คลไปเป็นทาส ของวัตถุ เกี่ยวนี้การศึกษาทั้งโลกเลย เป็นทาสของวัตถุ เพื่อวัตถุนิยม เพื่อมีความ ก้าวหน้าเก่งกล้าทางวัตถุ; จะเอาชนะผู้อื่นทางวัตถุ ระครองโลกในทางวัตถุ.

ต้องมีระบอบการปกครอง ที่ไม่เปิดโอกาสให้พลเมืองนี้ไปเป็น ทาสของกิเลส. เกี่ยวนี้พลเมืองเป็นทาสของกิเลส จะมีโรงมหรสพ มีในท์คลับ มีอาบ อบ นวค อะไรก็ตาม มันเป็นการเปิดโอกาส เปิดประคุให้พลเมืองเป็นทาส ของกิเลสมากขึ้น นี้เป็นตัวอย่างหั้งนั้น.

เราค้องมีระบอบการปกครอง ที่ไม่เปิดโอกาสให้พลเมืองเป็นทาสของกิเลส หรือว่าจะสรุปความในตอนท้ายก็ว่า จะต้องมีระบอบการปกครอง ที่ไม่ใช่เสร็ภาพ เพื่อการกอบโกยเพื่อตน; แต่ว่าให้เสรีภาพเพื่อการกอบโกยที่เป็นประโยชน์แก่ สังคม ที่เป็นธรรม ประกอบไปด้วยธรรม. เสรีภาพนั้นดี ถ้าใช้ผิดก็เลว ถ้าใช้ถูก ก็ดี; มนต้องมีคำว่าชัมมิกะ ประกอบเข้าด้วยเสมอ, แล้วก็อย่าเพื่อตน แค่ต้องเพื่อสังคมด้วย. ถ้าเพื่อตนมันผลอง่าย มนก็เห็นแก่ตนเท่านั้น มันก็เป็น กิเลสขึ้นมาทันที; นะนั้นกันข้อนี้ไว้ด้วยให้เห็นแก่สังคม แล้วก็ต้องประกอบไปด้วย ธรรม; ระบอบการปกครองชนิดนี้ จึงจะช่วยให้เกิดสภาพที่เรียกว่า โลกพระศรีอาริย์ จึนมาได้ โดยไม่ยากเลย.

ทีนี้เวลามีจำกัดอยู่เท่านี้ แล้วผ่นก็กำลังจะมา จะต้องหยุด แต่อยากจะ สรุปความว่า เรื่องของพระตรือาริย์นั้น ไม่ใช่เรื่องเพื่อเจื้อ, ไม่ใช่เรื่องละเมอ เพ้อผัน: เป็นเรื่องของมนุษย์โดยตรง ทีมนุษย์อาจจะถึงได้. ทุกอย่างที่ได้กล่าวไว้ เป็นลักษณะของโลกพระศรีอาริย์นั้น มันเป็นสิ่งที่ เป็นได้จริง อย่าได้ส่งสัยเลย. ถ้าเราจะถึงสภาพอันนั้น เราก็ต้องพยายามแก้ไข อย่าง ที่เรียกว่า ถอยหลังเข้าคลองกันเฉิด เพราะมันได้ปืนคลอง จนจะทกเพวกายอยู่แล้ว ทีนี้ ถอยหลังเข้าคลองมาสู่ความถูกต้องเถิด คือ มีระบบศึลธรรมที่ดี, การศึกษาที่ดี, การปกครองที่ดี ดี; หลาย ๆ อย่างนี้ สรุปความอยู่ที่คำ ๆ เดียว ว่า "ประกอบไปด้วยธรรม" คือ ธัมมิกสังคมนิยม.

เป็นอันว่า การบรรยายเรื่อง เมื่อธรรมครองโลก สิ้นสุดลงในวันนี้ ก็เป็น อันสิ้นสุดของการบรรยายภาคนี้ จะต้องหยุดสามเดือนคลอดถูดูฝน ค่อยถือโอกาสบรรยาย กันใหม่ ในเดือนมกราคมของบีต่อไป.

ชอโอกาสให้พระสงฆ์ทั้งหลาย สวดคณสาธยาย ส่งเสริมความเข้มแข็งของ สักบุรุษค่อไป แม้ว่าฝนมันจะตกลงมา คูชิว่า จะคายกันไหม r

## โปรดแก้คำผิดที่สำคัญในหนังสือ เมื่อธรรมครองโลก (การนับบรรทัด ให้นับลงตั้งแต่บรรทัดบนสุด คือบรรทัดของเลขหน้า ถ้ามี (จล.) ให้นับขึ้นมาจากล่าง, เพื่อประหอัดเวลา)

| หน้า             | บรรทัด        | คำว่า               | แก้เป็น                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------|---------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| in the           | <b>9</b> m    | อย่างไร.            | อยางไร 🕏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 'ae              | ាπ. ៩         | รวย                 | สวย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 'ବଝ              | ď             | ที                  | ที่                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ର କ              | <b>l</b> eo   | ไม่ก้อง             | ไม่ควรก้อง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ಶ್               | 9A. თ         | ที่                 | นี                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ef ec            | m             | ing/                | ind                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -00-0            | ಚ             | อยาง                | ์ อย่างกับ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| elno             | ದ್ರ           | ภิขากสม             | ภคุศสมี                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 9ಡಚ              | ď             | ศิลปะ               | ศิลป                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ⊕ព្រ⊈            | ใต้. ๑๐       | โรอีน               | โรอีน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ବ୍ୟବସ            | 10. •         | ใช้                 | ให้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ⊖ಉಪ              | <b>গ</b> ল. 🖢 | ชื่อ.               | ชื่อ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 9ದ ಉ             | าก. ๗         | โอกาส               | แก้โอกา <del>ส</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>e</b> e 4     | 00            | โลก. ในที่สุด       | โลก ในที่สุก                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| - ೪೯ ಫ           | ฃถ. ๕         | ที่ไม่              | This is a second of the second |
| ഷമാഹ്            | จด. ฮ         | ไม่รู้ว่า           | ไม่รู้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| prog             | 78. m         | หลายหลายหมื่น       | หลายพัน หลายหมื่น                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>២</b> ១៦      | 9             | กำลัง               | ที่กำลัง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| /മണ്ട            | ขถ. ๑         | คือ                 | กือ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>komo</b>      | લ             | วัน                 | ก <b>ัน</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Jeno de la compa | . em          | โดยแท้จริง; มีธรรมะ | โดยแท้จริง,มีธรรมะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| หน้า            | บรรทัก         | คำว่า                   | แก้เป็น                     |
|-----------------|----------------|-------------------------|-----------------------------|
| lome            | ବିଶି. ବ        | กัน                     | กัน                         |
| locac ac        | ព              | กือ.                    | กือ                         |
| ២៤៣             | ať.            | ล่น<br>ทีน              | าน<br>ทีน                   |
| क्रदेख          | ď              | หรือว่า;                | หรือว่า                     |
| മത്ത            | ាាព. ៩         | คนเหลือ                 | คนเหลือ                     |
| ම්ක්ථ           | ъ              | กือว่า                  | ถือว่า                      |
| bo⊄             | ø⁄.            | ម្មីភ្នំ                | តុមាំ                       |
| balo            | <b>e</b> ć     | - ติ๋ง                  | สุข<br>สิง                  |
| <b>B</b> øo     | ಡ              | เห็นทุกข์; เป็นทุกช์    | เห็นทุกข์เป็นทุกข์          |
| 密えり             | ಚ              | เห็นคับทุกซ์,           | เห็นดับทุกข์                |
| ක දේ ග          | <b>എ</b> ស៊. ៣ | ศรัทธา                  | เพราะศรทธา                  |
| mole            | 98. a          | Tiu                     | ร้าย                        |
| ១០៣             | est .          | เผชิญ                   | រេស៊ីប្ប                    |
| ជា១៤            | 98. a          | ทายแล้วเกิด ตายแล้วเกิด | กายแล้วเกิด, กายแล้วไม่เกิด |
| നിമപ്           | 18. m          | กัน                     | กับ                         |
| दंखाण           | •              | โลก                     | เมื่อ                       |
| र्व खोत         | œ              | seuse                   | sense                       |
| ദ്യിന           | b c            | ม ะ<br>นทุงหมูก         | น <sub>ถูก</sub> ทั้งหมก    |
| mmo             | 44             | เ <b>รี</b> ยงว่า       | เรียกว่า                    |
| ពល់ខ            | 60             | ทุกที.                  | ทุกที,                      |
| ന്ത്            | ₽•             | มารถามี                 | มารถามี บิดามี              |
| <b>ഗ</b> ാപ്    | ବିଶି- ଜ        | นี้ไม่มีธรรมะ           | น มธรรมะ                    |
|                 |                | ร้                      | <u> </u>                    |
| Œ9B             | จก. ๗          | •                       | Ĭ                           |
| <b>ಹ</b> ಣ್ಣ    | 40. b          | เอามา                   | รู้<br>เอามาพูก             |
| <b>ಹ</b> ಣ್ಣ    |                | เขามา<br>ศิลปะ และ มน   | เอามาพูด<br>ศิลป และ มนท์   |
| න් ශාන<br>ක්ෂාන | 40. b          | เอามา                   | เอามาพูด                    |

บันพึก ทนง์สือชุล "ธรรมโฆษณ์ของพุทธทาส" เท่าที่ได้จักพิมพ์ชั้นไว้ในพระพุทธศาสนา มาจนถึงวันนี้ มีราชชื่อ และเลชหมายประจำเล่ม ดังนี้ :--

| ลำคับพิมพ์ออก   | <i>ชื่อหนังสือ</i>                 | เลขประจำเล่ม               |
|-----------------|------------------------------------|----------------------------|
| ( 🙀 )           | พุทธประวัติจากพระโอษฐ์             | •                          |
| ( kg)           | อิทัปบั้งจยฑา                      | ela [พิมพ์มาถึงครั้งที่ ๒] |
| (m)             | สันทัสเสศัพพธรรม                   | ବ୍ୟ                        |
| ( ᢏ )           | ธรรมบรรยายระสมับมหาวิทยาลัย เล่ม ๑ | අත                         |
| ( et )          | พุทธิกจริยธรรม                     | ବର୍ଣ                       |
| (\$)            | <b>ขุมทรัพย์จากพระโอษฐ์</b>        | m [หมท์มาถึงครั้งที่ ๕]    |
| ( 🕳 )           | โอสารกัพพรรรม                      | en .f)                     |
| ( a )           | พุทธาริยา                          | କ୍ଷ                        |
| ( 😿 )           | ๆลาการิกธรรม เล่ม e                | e b                        |
| (eo)            | นนิกลธรรม                          | . 90°. I                   |
| (00)            | บรมธรรม ภาคคั้น                    | न्द्रश                     |
| (aks)           | บรมธรรม กาคปลาย                    | คส. ก                      |
| (em)            | อานาปานสนิภาวนา                    | leo.fi                     |
| (ect)           | ชรรมปาฏิโมกซ์ เล่ม 🛭               | ពាម្                       |
| (⇔∉)            | สุญญูกาปริหรรศน์ เล่ม 🗸            | នាធ់                       |
| ( ¢ ¢)          | ก่ายธวรมบุฑร                       | ancol                      |
| (စရာ/)          | พราวาศธรรม                         | ରଫ . ମ                     |
| (ea)            | ปรมที่ถสภาวรรรม                    | ବ≪ . ମ                     |
| (e <i>ai</i> -) | ปฏิปทาปริทรรศน์                    | ବଙ୍                        |
| (mo)            | ธรรมบรรยายระดับมหาวิทยาลัย เล่ม 🖢  | ი ოზ. რ                    |